
  
ZT

hG
8/

20
03

Ve
rla

g 
de

r G
FT

P 
   

 •
   

  Z
ei

ts
ch

ri
ft

 f
ür

 T
he

ol
og

ie
 u

nd
 G

em
ei

nd
e

Zeitschrift für

ZThG • 8. Jahrgang • 2003 • Aus dem Inhalt:

          ( )weitere Beiträge s. Rückseite

Theologie und
Gemeinde

Dirk Sager 
Die Armen in den Psalmen

Michael Stadler 
Gottes Intervention in der Kains-
geschichte

Martin Grawert 
Die Bedeutung des Apostelkonvents 
für die paulinische Mission

Andrea Strübind 
Evangelisch-Freikirchliche Gemeinden 
der DDR aus der Sicht des SED-Staates

Tom Schönknecht 
Gemeindliche Entscheidungsfindung 
als Gruppenprozess

Alwin Porak
Das Prinzip Verantwortung und 
Pastorenausbildung im BEFG

Kim Strübind 
Die Apokalypse einer Freikirche

Erich Geldbach 
Brauchen wir eine Friedensbewegung?

Keith Clements 
Bonhoeffer über Kirche, Staat und 
Nation

Daniel Carro 
Baptistische Identität in Lateinamerika

Günter Hitzemann/Andrea Strübind 
Entstehungsgeschichte und Funktion 
des Schuldbekenntnisses von 1984

Beiträge der Symposien der Baptist 
World Alliance (BWA) in Berlin und 
    der Theologischen Sozietät in Elstal

Die in der 
 enthaltenen theologischen 

Beiträge stammen überwiegend von freikirchlichen 
Autoren und Autorinnen, die fundiert, kompetent 
und ohne ideologische Vorbehalte am theolo-
gischen Gespräch der Gegenwart teilnehmen.
Herausgeberin ist die 

 
Sie ist als gemeinnützig und wissenschaftsfördernd 
staatlich anerkannt.

• ein 
fördern, theologische Gesprächsforen 

schaffen sowie Theologie preiswert verbreiten;
• die Kluft zwischen 

 und den  überbrücken und auch 
die nicht akademisch Vorgebildeten an theolo-
gischen Fragestellungen Anteil nehmen lassen;

als eine inner-(frei-)kirchlich 
und zugleich die Grenzen der eigenen

Konfession überschreitende Aufgabe begreifen. 
Dabei sollen spezifisch freikirchliche Überzeu-
gungen in eine konfessionsübergreifende wis-
senschaftliche Theologie eingebracht werden;

• in theologischen Publikationsfragen beraten.

Möchten Sie mehr über die Arbeit der  wis-
sen, diese Arbeit unterstützen oder Mitglied der 

 werden?
• Vereinsmitglieder erhalten die »Zeitschrift für 

Theologie und Gemeinde« (ZThG) kostenlos
• Mitglieder genießen für ihre Publikationen 

ein Vorzugsrecht
• die Mitgliedschaft kann formlos bei der 

Schriftleitung beantragt werden (s. Um-
schlagsinnenseite)

• der Mitgliedsbeitrag beträgt z.Z.  30,– (für 
Verdienende) bzw.  15,– (für Nichtverdie-
nende) pro Jahr.

»Zeitschrift für Theologie und
Gemeinde« (ZThG)

»Gesellschaft für Freikirch-
liche Theologie und Publizistik e.V.« (GFTP).

Die GFTP will:

GFTP

GFTP

zeitgemäßes Verstehen des christlichen
Glaubens 

wissenschaftlicher Theolo-
gie Gemeinden

• Theologie notwen-
dige 

€

€

Bezugsquelle des Heftes:
Oncken, Medien für Gemeinden
Postfach 20 01 52, D-34080 Kassel
Telefax: 0561 / 5 20 05-54 oder
E-mail: buchhandlung@oncken.de

oder über die Internetadresse: www.GFTP.de

Weitere Beiträge dieses Heftes:

ISSN 1430-7820www.GFTP.de

Thomas Nißlmüller
Gedanken zur ZEIT

Wati Aier
Eine Herausforderung in Asien. Kultur und 
Theologie/Theologie und Kultur

Gerald L. Borchert
Ethnische Zugehörigkeit, Kultur und 
Staatsbürgerschaft im Neuen Testament

Zarko Djordjevic
Baptistische Identität und nationale Kultur

Nigel Wright
Identität, Kultur, Kirche und Staat. Lehren 
aus der frühen Kirchengeschichte

Christina Hillmann-Apmann
Quellen der freikirchlichen Gemeinde-
geschichte in Staats- und Kommunalarchiven

Hans-Volker Sadlack
Suchen. Und Finden? Aufgaben und Aufbau 
des Gemeindearchivs

Thomas Greiner
»Verstehst Du, was Du liest?« Jugendumfrage 
zum Thema Bibellesen

Friedrich Emanuel Wieser
Ein Plädoyer für ein »integrierendes Singen« 
in christlichen Gemeinden

Theologie und Verkündigung:
Wolf Bruske (Deuteronomium 5,1-3)
Peter-J. Athmann (2. Chronik 36,20-21)
Ralf Dziewas (Jesaja 42,1-9)
Kim Strübind (Matthäus 28,16-20)
Peter-J. Athmann (Epheser 4,1-6)

Theopoesie:
Monika Bohge (2 Gedichte)
Renate Wunstorf/Frank Ley (Schöpfungspsalm)

Mitgliederverzeichnisse der GFTP und 
der Theologischen Sozietät



Zeitschrift für Theologie und Gemeinde (ZThG)
Veröffentlichungen der Gesellschaft für

Freikirchliche Theologie und Publizistik e.V. (GFTP)

8. Jahrgang · 2003

Kim Strübind (Schriftleiter) · Olaf Lange (Geschäftsführer) · Ralf Dziewas
Michael Holz · Wolfgang Pfeiffer · Michael Stadler · Bernd Wittchow

Redaktion

unter Mitarbeit von
Dorothee Dziewas · Erich Geldbach · Dietmar Lütz

Thomas Nißlmüller · Andrea Strübind · Irmela Wedler · Heike Welzel

Die Zeitschrift erscheint einmal jährlich mit ca. 300 Seiten Umfang. Der reguläre Jahresbezugspreis be-
trägt 14,– (für Abonnenten 12,–). Die Preise gelten nur während des jeweils laufenden Jahrgangs. Mit-
glieder der GFTP erhalten ein Exemplar der Zeitschrift kostenlos. Weitere Exemplare können von Mit-
gliedern für 10,– erworben werden (über www.GFTP.de). – Die Bezugsdauer verlängert sich jeweils um
ein Jahr, wenn nicht eine Abbestellung bis zum 1.12. erfolgt. Manuskripte sind nur an die Schriftleitung
zu senden: Dr. , Bruggspergerstraße 26, D-81545 München, Telefon: 089/64 47 00 oder 089/
64 24 16 80, Fax: 089/64 24 16 81, E-mail: Struebind@GFTP.de. Rücksendung oder Besprechung unver-
langt eingesandter Bücher können nicht gewährleistet werden. Bestellungen der Zeitschrift über den
Gemeindebüchertisch oder direkt an: »Oncken, Medien für Gemeinden · Postfach 20 01 52 · D-34080
Kassel«, Telefon: 0561/5 20 05-0, Fax: 0561/ 5 20 05-54, E-mail: buchhandlung@oncken.de

Die in der Zeitschrift veröffentlichten Beiträge sind in allen ihren Teilen urheberrechtlich geschützt. Jede
Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Verlages
unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmung
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Der Zeitschrift ist ein Faltblatt mit Bestellkarte und Anmeldeformular für die Mitgliedschaft in der Ge-
sellschaft für Freikirchliche Theologie und Publizistik e.V. (GFTP) beigefügt.

Verlag der Gesellschaft für Freikirchliche Theologie und Publizistik,
Goldmariekenweg 47b, D-22457 Hamburg.

Internet-Adresse der Gesellschaft:
http://www.GFTP.de  ·  E-mail-Adresse der Redaktion: ZThG@GFTP.de

© Verlag der GFTP, Hamburg
Satz & Umschlag: OLD-Satz digital, Neckarsteinach

Druck & Bindung: WB-Druck, Rieden am Forggensee
Imprimé en Allemagne · Printed in Germany

ISSN 1430-7820

€ €

€

Kim Strübind
. .

Wir widmen dieses Heft

dem aufrechten Baptisten
Friedensnobelpreisträger 2002
und vormaligen Präsidenten

der Vereinigten Staaten von Amerika

Jimmy Carter



Inhalt

Editorial . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5

Essays
Kim Strübind
Die Apokalypse einer Freikirche  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Erich Geldbach
Brauchen wir eine Friedensbewegung? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

Thomas Nißlmüller
Gedanken zur ZEIT. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36

Artikel
Drik Sager
Die Armen in den Psalmen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41

Michael Stadler
Gottes Intervention in der Kainsgeschichte. Gedanken zu
Genesis 4,1-7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

Martin Grawert
Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents und der
Auseinandersetzung in Antiochia für die paulinische Mission 96

Tom Schönknecht
»Der heilige Geist und wir haben entschieden«. Gemeindliche
Entscheidungsfindung als Gruppenprozess . . . . . . . . . . . . . . . . . 127

Alwin Eugen Porak
Das Prinzip Verantwortung. Ein Plädoyer für eine Midlife-
Conversion der Pastorenausbildung des Bundes Evangelisch-
Freikirchlicher Gemeinden (BEFG), Körperschaft des
öffentlichen Rechts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

Symposion der Baptist World Alliance (BWA):
»Baptistische Identität und nationale Kultur«

Wati Aier
Eine Herausforderung in Asien. Kultur und Theologie /
Theologie und Kultur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 168

Gerald L. Borchert
Ethnische Zugehörigkeit, Kultur und Staatsbürgerschaft
im Neuen Testament. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172

ZThG 8 (2003), 1–4, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



2 Inhalt

Daniel Carro
Baptistische Identität in Lateinamerika. Identität – mehr als
eine Tautologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194

Keith Clements
Bonhoeffer über Kirche, Staat und Nation  . . . . . . . . . . . . . . . . . 205

Zarko Djordjevic
Baptistische Identität und nationale Kultur. . . . . . . . . . . . . . . . . 220

Nigel Wright
Identität, Kultur, Kirche und Staat. Lehren aus der frühen
Kirchengeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 225

Symposion der Theologischen Sozietät im BEFG:
»Alte Akten – neue Quellen«

Andrea Strübind
»Alte Akten – neue Quellen«. Fachtagung für Gemeinde-
historiker und -archivare  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 243

Andrea Strübind
Evangelisch-Freikirchliche Gemeinden in der DDR aus der
Sicht des SED-Staates . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 245

Christina Hillmann-Apmann
Quellen der freikirchlichen Gemeindegeschichte in Staats-
und Kommunalarchiven . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 280

Hans-Volker Sadlack
Suchen. Und Finden? Aufgaben und Aufbau des Gemeinde-
archivs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 295

Dokumentation
Günter Hitzemann / Andrea Strübind
»Wir sehen uns in die Schuld unseres Volkes und unserer
Bundesgemeinschaft verflochten«. Zur Entstehungsgeschichte
und Funktion des Schuldbekenntnisses von 1984. . . . . . . . . . . . 306

Thomas Greiner
»Verstehst Du, was Du liest?« Jugendumfrage zum Thema
Bibellesen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 322

Theologie im Kontext
Friedrich Emanuel Wieser
»Alte mit den Jungen«. Ein Plädoyer für ein »integrierendes
Singen« in christlichen Gemeinden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 357

ZThG 8 (2003), 1–4, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Inhalt 3

Theologie und Verkündigung
Wolf Bruske
Gott meint mich heute. Predigt über Deuteronomium 5,1-3. . . 381

Peter-Johannes Athmann
»Zeit zu gewinnen«. Predigt über 2. Chronik 36,20-21 . . . . . . . 388

Ralf Dziewas
Die Rede des Propheten. Erzählpredigt über Jesaja 42,1-9 . . . . . 390

Kim Strübind
Vollmacht den Verzagten! Eine Predigt über den fälschlich so
genannten »Missionsbefehl« (Matthäus 28,16-20). . . . . . . . . . . 396

Peter-Johannes Athmann
Großkleiningen gibt es überall. Predigt über Epheser 4,1-6. . . . 403

Theopoesie
Monika Bohge
freunde oder der weg nach emmaus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 410
Du bist dabei . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 410

Renate Wunstorf / Frank Ley
Moderner Schöpfungspsalm. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 411

GFTP e.V.
Mitglieder des Vereins  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 414
Mitglieder der Theologischen Sozietät im BEFG  . . . . . . . . . . . . 416

ZThG 8 (2003), 1–4, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Mitarbeiter/innen dieses Heftes

Dr. Wati Aier, Principal des Oriental Theological Seminary in Dimapur 
(Nagaland), Indien

Peter-Johannes Athmann, Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürn-
berg, Wiss. Mitarbeiter am Lehrstuhl für Evangelische Religionspädagogik 
der Erziehungswissenschaftlichen Fakultät, Regensburger Straße 160,
D-90478 Nürnberg

Monika Bohge, Billstedter Pfad 13, D-13591 Berlin
Professor Dr. Gerald Borchert, Northern Baptist Theological Seminary,

Lombard (Illinois), USA
Wolf Bruske, Hutstraße 54, D-91301 Forchheim
Professor Dr. Daniel Carro, The John Leland Center for Theological Studies, 

1301 N. Hartford St., Arlington, VA 22201, USA
Dr. Keith Clements, Generalsekretär der Konferenz Europäischer Kirchen 

(KEK), Postfach 2100, 150 route de Ferney, CH-1211 Genf
Zarko Djordjevic, Pastor, Novi Sad, Serbien (Jugoslawien)
Dr. Ralf Dziewas, An der Tränke 21, D-16321 Bernau
Professor Dr. Erich Geldbach, Ruhr-Universität Bochum, Ökumenisches

Institut der Evangelisch-theologischen Fakultät, Universitätsstraße 150, 
D-44780 Bochum

Martin Grawert, Waldenserstraße 13, D-10551 Berlin
Thomas Greiner, Gemeindejugendwerk Bayern, Lagerstraße 81, D-82178 

Puchheim
Christine Hillmann-Apmann, Husarenstraße 49, D-38104 Braunschweig
Frank Ley, EFG Dortmund, Feldherrnstraße 11, D-44147 Dortmund
Dr. Thomas Nißlmüller, Tulpenstraße 5, D-65388 Schlangenbad
Professor Alwin Eugen Porak, Prochintalstraße 15, D-80993 München
Hans-Volker Sadlack, Oncken-Archiv des Bundes Evangelisch-Freikirch-

licher Gemeinden in Deutschland, Johann-Gerhard-Oncken-Straße 5,
D-14641 Wustermark

Dirk Sager, Mönchehofer Straße 6, D-34314 Espenau
Tom Schönknecht, Lagerstraße 81, D-82178 Puchheim
Michael Stadler, Martin-Luther-Straße 36, D-83395 Freilassing
Privatdozentin Dr. Andrea Strübind, Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg, 

Wissenschaftlich-Theologisches Seminar, Kisselgasse 1, D-69117 Heidel-
berg

Dr. Kim Strübind, Bruggspergerstraße 26, D-81545 München
Dr. Friedrich Emanuel Wieser, Mollardgasse 35, A-1060 Wien
Dr. Nigel Wright, Principal des Spurgeon’s College, South Norwood Hill, 

London, U.K.
Renate Wunstorf, EFG Dortmund, Feldherrnstraße 11, D-44147 Dortmund

ZThG 8 (2003), 1–4, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Editorial

Aufgrund zeitlicher Engpässe im redaktionellen Prozess erscheint der
neue Jahrgang der ZThG mit leichter Verspätung. Eine gewisse Entschä-
digung mag unsere Leserschaft nicht nur in der Qualität der Beiträge,
sondern auch darin sehen, dass es zugleich das umfangreichste Heft in
der achtjährigen Geschichte der GFTP ist. Erneut hoffen wir den Beweis
zu erbringen, wie vielfältig und interessant die freikirchliche theologi-
sche Welt ist. Das erneute Lob über das Vorjahresheft (z.B. in Rezensio-
nen) hat uns gefreut. Dass wir manchen mit unserer – für ihr Verständ-
nis zu freimütigen – Art, laut zu denken, auch ein anhaltender Dorn im
Auge sind, sei mit eben jenem Freimut zugestanden. Wenn wir jenseits
kirchlicher Selbstinszenierungen manche Schleier lüften und am Lack
der – nur vermeintlich – heilen freikirchlichen Welt zu kratzen wagen,
dann ist es nicht nur ein Akt der Ehrlichkeit, sondern Ausdruck notwen-
diger Ehrlichkeit, ohne die das Evangelium nur frommer Schein wäre.
Nirgends wird ja mit dem Gottesvolk härter ins Gericht gegangen als in
der Bibel, wie jeder weiß. Und niemand ist gezwungen, sondern besten-
falls eingeladen, sich der jeweiligen Deutung unserer Autorinnen und
Autoren im kritischen Dialog anzuschließen. Den Unmut über den einen
oder anderen Beitrag halten wir auch weiterhin für zumutbar.

Der Reigen der Essays wird mit dem Beitrag: »Die Apokalypse einer Freikirche«
eröffnet, der aus meiner Feder stammt. Ausgehend von den denkwürdigen Bun-
desratstagungen in Kassel und Krelingen im letzten Jahr versuche ich so etwas
wie eine phänomenologische Deutung jener Ereignisse, als das allgemeine Pries-
tertum, das sich als das Flaggschiff unserer Kirche versteht, sich für eine üble
Kampagne missbrauchen ließ. Ursache war eine beispiellose und unverantwortli-
che Jagd auf einen »Bundesdirektor«, die vom ehemaligen Präsidenten und sei-
nem Vize angezettelt wurde, wobei sie den Betreffenden wenige Monate nach
seiner einmütig beschlossenen Dienstverlängerung um sechs Jahre mit Hilfe ei-
ner gezielten Stimmungsmache und zudem unter Bruch von Recht und Anstand
aus dem Amt mobbten. Dafür hatten sie – entgegen allem Rat und ihrem gegebe-
nen Wort – die Öffentlichkeit für ihre Zwecke instrumentalisiert. Über die prob-
lematischen sozialen Mechanismen, die den Ereignissen zugrunde lagen, und den
weiteren Gang der Dinge stelle ich einige Überlegungen an.

»Brauchen wir eine Friedensbewegung?« fragt Erich Geldbach angesichts des 20-
jährigen Bestehens der »Initiative Schalom«. Dieser nicht nur rhetorischen son-
dern auch höchst aktuellen Frage nähert sich Geldbach über die ekklesiologische
Hermeneutik einer Freikirche und ohne das sonst übliche polarisierende Pathos,
das Christen bei diesem strittigen Thema sonst zu eigen ist. Solche unaufgeregte
und gleichwohl engagierte Theologie des Friedens ist gerade in Zeiten des Krieges
hilfreich.

ZThG 8 (2003), 5–8, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



6 Editorial

Thomas Nißlmüller reflektiert in seinen »Gedanken zur Zeit« sowohl deren Rät-
selhaftigkeit als auch ihren Geschenkcharakter. Man stößt bei der Lektüre nicht
nur auf eine meditative Hommage auf die gelassene Zufriedenheit des Glaubens,
der Hoffnung und vor allem der Liebe, sondern zugleich auf eine in Prosa ver-
fasste christliche Poesie, die uns »Zeitlosen« eine Etappe auf dem Weg zur Erlö-
sung offeriert.

Erfreulich ist, dass wir die Rubrik der Artikel erneut mit exegetischen Beiträgen
eröffnen können. Dirk Sagers Studie über die »Armen in den Psalmen« bietet
nicht nur interessante sozialgeschichtliche Einblicke in das Wesen der Armut im
Alten Orient, sondern ist für die damit verbundene Frage nach dem Verhältnis
Gottes zu den Armen erhellend. Die gelungene Verschränkung von religiöser mit
sozialer Dimension macht diesen Beitrag, der eine Vorarbeit für eine begonnene
Dissertation darstellt, im Sinne einer »Armenhermeneutik« besonders lesens-
wert.

Michael Stadler wird manchen noch aufgrund seiner Beschäftigung mit der
Funktion der Erotik im Hohenlied in Erinnerung sein. Seine Studie über die »In-
tervention Gottes in der Kainsgeschichte« (Gen 4,1-17) zeigt die Vorliebe des
Autors, sich theologisch besonders herausfordernden und ungewöhnlichen Tex-
ten zuzuwenden – mit beachtlichen Ergebnissen. Dabei geht Stadler auch schein-
bar abwegigen Deutungen der Kainsgeschichte nach und findet für manche of-
fene Frage in dieser häufig missverstandenen biblischen Erzählung bedenkens-
werte religionsgeschichtliche Lösungen, die immer wieder reizvolle Brücken zu
grundlegenden systematischen Überlegungen schlagen.

Mit den unterschiedlichen Deutungen des so genannten »Apostelkonzils«, das
im Neuen Testament in einer paulinischen und einer lukanischen Fassung über-
liefert ist, beschäftigt sich Martin Grawert. Die Ereignisse rund um die erste
große Zerreißprobe innerhalb des Urchristentums legt Grawert vorzüglich dar
und arbeitet zugleich die biographische Bedeutung dieses Konflikts für den Völ-
kerapostel heraus.

Über die Effizienz von Gemeindeleitungssitzungen denkt Tom Schönknecht in
seiner Vikariatsarbeit nach, die wir hier publizieren. Dieser Beitrag ist aus der ge-
meindlichen Praxis erwachsen und für die – zu verbessernde – Praxis verfasst. Er
dürfte auf einiges Interesse stoßen, zumal die Verbesserungsvorschläge nicht nur
einsichtig, sondern angesichts zahlloser innergemeindlich notwendiger Sitzun-
gen und Meetings aller Art meist ohne große Mühe in die Tat umzusetzen sind.

Aus bildungspolitischer Verantwortung heraus hält Alwin-Eugen Porak Rück-
schau auf die bemühenden und gegen manche Widerstände des freikirchlichen
Apparates unternommenen Anstrengungen, das »Theologische Seminar« in Els-
tal in eine staatlich anerkannte Fachhochschule umzuwandeln. Dafür hatten auch
meine Frau und ich uns in den vergangenen Jahren – gegen alle Borniertheit der
(Un-)Verantwortlichen – stark gemacht. Poraks Beitrag ist nicht nur ein mitun-
ter Kopfschütteln verursachendes Zeugnis über die qualitativen Ausbildungsde-
fizite und Nachlässigkeiten innerhalb des BEFG, sondern schildert die aus seiner
Erfahrung als Hochschullehrer gewonnenen bildungspolitischen Hintergründe
und Notwendigkeiten einer überfälligen Ausbildungs-Reform, mit der sich jah-
relang tagende »Curriculuskommissionen« noch nicht einmal gedanklich be-

ZThG 8 (2003), 5–8, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Editorial 7

schäftigen wollten. Eine Frucht aller diesbezüglicher Bemühungen ist darin zu
sehen, dass das Theologische Seminar als staatlich anerkannte Fachhochschule
nun wohl Realität wird. Zur Ironie der Geschichte gehört, dass diejenigen, die
sich den Erfolg heute auf ihre Fahnen schreiben, das Vorhaben zunächst am
stärksten bekämpften.

Auf anhaltendes Interesse werden gewiss die internationalen Beiträge zu dem
Symposion »Baptist Identity and National Culture« stoßen, mit denen wir die
Publikation der 2001 in Berlin gehaltenen Vorträge abschließen. Das Symposion,
das die »Baptist World Alliance«, die »European Baptist Federation« und der
BEFG auf meine Initiative hin veranstalteten, hat zumindest international (z.B.
durch die »Berliner Erklärung«) für Aufsehen gesorgt. Der wiedererstarkte Nati-
onalismus in Europa, der die Balkankriege auslöste, bildete dabei den politischen
Hintergrund. Der unmittelbare Anlass meiner damaligen Initiative zu dem inter-
nationalen theologischen Symposion war, dass die baptistischen Bünde in Europa
und den USA auf dem bestem Wege waren (und teils immer noch sind), sich un-
kritisch mit der nationalen Politik ihrer Regierungen zu identifizieren. Dies ist
gerade für unsere freikirchliche Tradition, die Staat und Kirche streng getrennt
wissen möchte, ein Sündenfall. Die Beiträge von Wati Aier (Indien), Gerald L.
Borchard (USA), Daniel Carro (Argentinien), Keith Clements (U.K.), Zarko
Djordjevic (Serbien) und Nigel Wright (U.K.) beleuchten die kulturellen und
politischen Einflüsse auf die (frei-)kirchliche Selbstbestimmung in den jeweiligen
historischen und zeitgenössischen Lebenskontexten.

Auch das im Juni vergangenen Jahres in Elstal gehaltene Symposion »Alte Akten
– neue Quellen« berührt das immer wieder ungeklärte Verhältnis von Staat und
Kirche im freikirchlichen Denken, dessen sich der »Beirat Zeitgeschichte« in Ko-
operation mit der GFTP angenommen hat. Zu den Beiträgen im Einzelnen und
dem Hintergrund des Symposions nimmt Andrea Strübind einleitend Stellung
und liefert mit ihrem Beitrag über die Freikirchen aus der Sicht des SED-Staates
erhellende und detaillierte Einblicke in die real existierende Freikirchenge-
schichte. Methodische Zugänge zur Archivarbeit und zum Umgang mit Archiva-
lien vermitteln darüber hinaus die vorzüglichen Vorträge von Christina Hill-
mann-Apmann und Hans-Volker Sadlack.

In der Rubrik »Dokumentationen« stößt man auf einen ursprünglich für die
Zeitschrift »Die Gemeinde« verfassten Artikel von Günter Hitzemann (dem
langjährigen Präsidenten des BEFG) und Andrea Strübind zur Entstehung der
»Schulderklärung« des »Bundes Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden« von
1984, der nun in voller Länge abgedruckt wird. Der Beitrag ist nicht nur auf
Grund des historisch dargebotenen Entstehungsprozesses der vor 20 Jahren ver-
fassten Erklärung interessant, sondern schlägt zugleich eine Brücke zur gegen-
wärtigen Frage nach einer – auf Grund der Krise unserer Bundesgemeinschaft
gewiss erforderlichen – gemeinsamen Umkehr.

Aktualität besitzt auch die Untersuchung von Thomas Greiner über den Bibelge-
brauch von Kindern und Jugendlichen in bayerischen Baptistengemeinden. Im
»Jahr der Bibel« wird Greiners Plädoyer gewiss auf Interesse stoßen. Anhand
einer von ihm durchgeführten statistischen Erhebung in gemeindlichen Jugend-
gruppen fordert er einen dem Lebensalter junger Menschen angemessenen Um-
gang mit der Bibel.

ZThG 8 (2003), 5–8, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



8 Editorial

Emanuel Wieser geht den allenthalben spürbaren Umbrüchen im christlichen
Liedgut nach, die sich in den Gemeinden dadurch anzeigen, dass sich am alten
und neuen Liedgut nicht nur die Geister, sondern auch die Stimmen scheiden. Er
plädiert für eine »die Generationen und sozio-kulturellen Gruppen übergrei-
fende und in lustvoller Weise integrierende Singtradtion«, für die er ekklesiolo-
gische Gründe namhaft macht. Der hymnologische Ausflug in die Geschichte des
gottesdienstlichen Gesangs beginnt beim Neuen Testament und endet in der Ge-
genwart. Im Jahr der Einführung eines neuen Gesangbuches in unserer Freikir-
che ist dieser Beitrag ebenso informativ wie aktuell.

Mit zwei Gedichten von Monika Bohge und einem »Dortmunder Schöpfungs-
psalm« in der Rubrik »Theopoesie« sowie Predigten von Wolf Bruske, Peter Ath-
mann, Ralf Dziewas und Kim Strübind bleiben wir unserer Linie treu, Theologie
und Verkündigung aufeinander zu beziehen. Am Ende des Heftes findet sich wie
gewohnt Statistisches, wie die aktuelle Mitgliederliste der GFTP. Auf Rezensio-
nen mussten wir aufgrund des Heftumfanges in diesem Jahr verzichten, werden
diese aber im kommenden Jahr wieder aufnehmen.

Danken möchte ich an dieser Stelle allen, die durch ihre Beiträge unsere
Zeitschrift bereichern. Besonderer Dank gebührt dem Lektorat, das
durch Heike Welzel eine wichtige Verstärkung erfahren hat. Dorothee
Dziewas hat darüber hinaus alle englischsprachigen Beiträge des BWA-
Symposions ins Deutsche übersetzt.

Einladen möchte ich an dieser Stelle zur Mitgliederversammlung (26.
September 2003) sowie zum öffentlichen Herbstsymposion der GFTP,
das vom 26. bis 28. September in der Baptistengemeinde München zum
Thema »Religion und Gewalt« stattfindet und mit namhaften Referen-
ten besetzt ist. Anmeldungen mit evtl. Quartierwunsch unter:

struebind@gftp.de oder per Fax: 089/64 24 16 81.

Der diesjährige Jahrgang der ZThG ist Jimmy Carter gewidmet, dem
ehemaligen Präsidenten der USA und Friedensnobelpreisträger des ver-
gangenen Jahres. Als Vorkämpfer für Frieden und Gerechtigkeit enga-
gierte sich der Vorzeige-Baptist auch gegen die dem Fundamentalismus
verfallenen »Southern Baptist Convention« und trat demonstrativ aus
dem größten baptistischen Gemeindebund der Welt aus. Es gibt Zeiten,
in denen es ein Zeugnis des Glaubens sein kann, einer verirrten Kirche
den Rücken zu kehren.

Castelvecchi (Italien), im April 2003 Dr. Kim Strübind

ZThG 8 (2003), 5–8, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Essays

Die Apokalypse einer Freikirche

Kim Strübind

»Ich studiere bis jetzt vergeblich, wie ich auch ein wenig Hosea
werden könnte, was ich viel lieber wäre, als als Amos mit Geschrei
das Herbstfest zu stören, worauf es offenbar hinausläuft mit mir.«

Karl Barth

»Ich hab’ kein besseres Hausmittel denn den Zorn. Wenn ich gut
schreiben, beten, predigen soll, muss ich zornig sein, da erfrischt
sich mein ganz Geblüt, mein Verstand wird scharf, und alle An-
fechtungen weichen.« Martin Luther

Eine kleine Ewigkeit scheint zwischen den denkwürdigen Ereignissen des
Frühjahres 2002 und der derzeitigen Situation des »Bundes Evangelisch-
Freikirchlicher Gemeinden« zu liegen. Ist dies noch derselbe »Bund«, von
dem sich die Delegierten des Bundesrates1 2002 in Krelingen verabschie-
det hatten? Ja und Nein. Zunächst zum ›Nein‹. Die auf dem Bundesrat in
einem improvisierten Wahlverfahren neu ins Amt gelangte Bundeslei-
tung hat ihre Chancen im vergangenen Jahr genutzt und den kurzzeitig
unterbrochenen und von der alten Bundesleitung in die Wege geleiteten
Reformprozess in erstaunlicher Konsequenz und – zumindest nach außen
hin – ziemlich geräuschlos und mit ruhiger Hand vorangetrieben. Was
sich geändert hat? Viel – wenn auch nicht in jeder Hinsicht. Dennoch ge-
bührt den Verantwortlichen für das Erreichte Anerkennung und Respekt.

Sieht man sich das Ergebnis an, dann scheint zumindest hinsichtlich der
strukturellen und personellen Seite nahezu kein Stein auf dem anderen
liegen geblieben zu sein. Zunächst hatte die gesamte Bundesleitung ein-
schließlich aller Bundesdirektoren erwartungsgemäß das Handtuch ge-
worfen und einer Übergangsbundesleitung Platz gemacht. Diese hat sich
vom ersten Tag an nach Kräften bemüht, die vorbereiteten Reformen um-
zusetzen. Nach dem Beschluss eines weiteren »Sonderbundesrates« wird
die Geschäftsstelle des Bundes, das so genannte »Bundesmissionshaus«, in
wenigen Wochen von Bad Homburg nach Elstal verlegt, um der neuen, al-
lerdings immer noch nicht vollständigen Geschäftsführung die interne
Kommunikation zu erleichtern. Ein Schönheitsfehler des neuen Konzepts
bleibt freilich, dass wichtige Bereiche wie die »Pastorenfragen« in Bad

1 Der Bundesrat des BEFG besteht aus den Delegierten aller selbstständigen Ortsge-
meinden des Gemeindebundes.

ZThG 8, 9-22, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 9–22, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



10 Die Apokalypse einer Freikirche

Homburg verbleiben und die geographische Zusammenführung der vier
neu strukturierten Dienstbereiche nicht in vollem Umfang gelungen ist.
Soweit bisher bekannt, wird zudem – abgesehen von der neu hinzugekom-
menen »Assistentin der Geschäftsführung« – niemand von den leitenden
Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern des Bundesmissionshauses den Weg
nach Elstal, dafür so manche(r) den Weg in die Arbeitslosigkeit antreten.
Welche Konsequenzen allein der damit verbundene Verlust an Know-how
für die Bundesgemeinschaft hat, ist schwer einzuschätzen.

Trotz einiger kirchenpolitisch motivierter Konzessionen (z.B. an die
Zeltmission) konnten auch die notwendigen Kürzungen des Bundesstel-
lenplans weitgehend umgesetzt werden. Nicht einmal der Pressesprecher
des Bundes blieb im Amt, ebenso wenig der vormalige Direktor des Theo-
logischen Seminars, der, wie es hieß, aus Gründen notwendiger Sparmaß-
nahmen in den Gemeindedienst gegangen sei. Das fleißig propagierte
»neue Vertrauen« hat seinen Weg bis in die Haushaltsschatullen der Ge-
meinden gefunden. Dank eingesparter Gelder bei den Gehaltsausgaben
und des gestiegenen Spendenvolumens konnte der nicht zuletzt durch ei-
nen aufgeblähten Stellenplan bedrohlich in Schieflage geratene Bundes-
haushalt zum Jahresende positiv abgeschlossen werden. Hier ist allerdings
einschränkend hinzuzufügen, dass die mittel- und langfristige Finanzpla-
nung noch erhebliche Unsicherheiten in sich birgt und eher der Stim-
mungs- als der Haushaltslage entspricht. Die Veränderungen sind in je-
dem Falle beachtlich und umfassend. Nahezu unbemerkt blieb dabei, dass
das Bildungszentrum nicht mehr in »Elstal« liegt, sondern dem Ort Wus-
termark zugeschlagen wurde – auch wenn die Bundesleitung für diese Art
der Gebietsreform ohne Zuständigkeit und Mitverantwortung ist.

Beachtliches Geschick hat die neue Bundesleitung bei der Auswahl
neuer Mitarbeiter/innen bewiesen, als man nach kontroversen Diskussi-
onen darauf verzichtete, in den Konflikt maßgeblich involvierte Personen
bei der Vergabe zu berücksichtigen. Dies hätte nach der einen oder ande-
ren Seite gewiss die Gräben vertieft und dem notwendigen Konsolidie-
rungs- und Befriedungskurs geschadet. Ob die Neuberufungen halten,
was man sich von ihnen verspricht, kann dabei durchaus gefragt werden.
Eine in den Angelegenheiten unseres Gemeindebundes noch unerfahrene
Generalsekretärin, die sich als Versöhnerin zwischen Schwarz und Weiß
in Südafrika einen Namen gemacht hat, und ein bundesintern unbekann-
ter Finanzdirektor, dessen erste öffentliche Präsentation außer seiner
Vorliebe für Jugendchorarbeit und seinem Bedürfnis, sich möglichst mit
allen zu duzen, noch keine persönlichen Qualifikationen für seine Auf-
gabe erkennen ließ, stießen zunächst auf ein gemischtes Echo. Konflikt-
potenzial liegt allein schon in der Tatsache, dass sich die Konservativen in
unseren Reihen daran stoßen, dass eine Frau in die maßgebliche Füh-
rungsposition des Bundes aufrückt. Gerade an dieser Stelle hat die neue
Leitung meiner Einschätzung nach jedoch Mut und Weitsicht bewiesen:
Ist dieser Dammbruch doch bitter notwendig und an der Zeit. Dass sich

ZThG 8 (2003), 9–22, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Kim Strübind 11

meine vor zwei Jahren geäußerte »Weissagung« im Blick auf notwendige
Berücksichtigung von Frauen in den Leitungsämtern meiner Freikirche
im neuen Jahrtausend so schnell erfüllte, hat mich selbst überrascht.2

Dies betrifft auch weitere Postulate wie die nun endlich auf den Weg ge-
brachte Regionalisierung der Bundesgemeinschaft. »Wir brauchen ein
neues Bündnis zwischen dem Bund und den Gemeinden«, hatte ich 1999
gefordert und für einen »Baptismus der Regionen« plädiert, der auch den
Vereinigungen eine neue Bedeutung beimisst. Dies scheint nun auch
ernsthaft ins Auge gefasst zu werden. Überhaupt lässt sich manches der-
zeit Angedachte oder bereits Realisierte in meinem ZThG-Beitrag von
1999 nachlesen, der mir einigen Ärger seitens der damaligen Vertreter des
Establishments einbrachte, die ich etwas despektierlich aber aus heutiger
Sicht gewiss nicht unzutreffend das »Ancien régime« genannt hatte.3

Zu den innovativen Elementen gehört die von Alwin Porak4 sowie von meiner
Frau und mir mehrfach erhobene Forderung, für die Berufsausbildung unserer
Pastorinnen und Pastoren in Wustermark (vormals Elstal) eine staatliche Aner-
kennung zu erwirken. Als wir je auf unsere Weise dieses Postulat in die Bundes-
gemeinschaft und die Bundesleitung einbrachten, ernteten wir nicht nur Kopf-
schütteln, sondern stießen vor allem im Theologischen Seminar auf im wesentli-
chen nicht stichhaltige Einwände, die auch vor Diffamierungen nicht zurück-
schreckten. Dazu gehören die meist etwas altklug und anbiedernd wirkenden
Verlautbarungen des ehemaligen Seminar-Tutors Michael (»meine Freunde nen-
nen mich Mitch«) Rohde. Einen von Unwahrheiten und böswilligen Unterstellun-
gen nur so strotzenden Leserbrief, mit dem er sich als »Bildungsfachmann« profi-
lieren wollte, musste er später kleinlaut zurücknehmen und sich für seine reich-
lich unqualifizierten Bemerkungen in Sachen »Fachhochschule« entschuldigen,
mit denen er sich unvorsichtigerweise aus dem Fenster gelehnt hatte. Peinlich für
Rohde und seine Gefolgsleute: Bereits ein einziges Gespräch mit dem Kultusmi-
nisterium in Potsdam brachte Klarheit darüber, dass eine staatliche Anerkennung
der theologischen Ausbildung in Elstal-Wustermark nicht nur im Bereich des
Möglichen liegt, sondern von der brandenburgischen Landesregierung ausdrück-
lich unterstützt werden würde. Bisher hatte noch keiner der Verantwortlichen, die
in groß angelegten »Ausbildungskommissionen« jahrelang getagt hatten, eine
solche Anerkennung auch nur in Erwägung gezogen. Man muss dabei im Blick
behalten, dass ein Pastor oder eine Pastorin hinsichtlich ihrer Berufstätigkeit bis-
her fast auf Gedeih und Verderb an den »Bund« gebunden ist, sofern man nicht in
weiser Voraussicht an einer staatlichen Fakultät studiert und einen anerkannten
Hochschulabschluss in seinen Beruf eingebracht hat. Im Falle einer Beendigung
des Dienstes standen Pastorinnen und Pastoren bisher vor dem Nichts, denn un-
sere Ausbildung in Hamburg bzw. in Elstal ist aufgrund fehlender Anerkennung,

2 Vgl. meinen Beitrag »Baptistische Nebelschwaden«. Die schwierige Suche nach einem
Selbstverständnis für den Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden in Deutschland,
ZThG 6 (2001), 38 (und 28-39).

3 Vgl. K. Strübind, Hat der Baptismus in Deutschland Zukunft? Eine teilnahmsvolle Po-
lemik, ZThG 4 (1999), 34-60.

4 Vgl. seinen Beitrag in diesem Heft.

ZThG 8 (2003), 9–22, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



12 Die Apokalypse einer Freikirche

um die man sich zuvor nie ernsthaft bemüht hatte, extra ecclesiam nur wenig
wert und wurde zumindest in Deutschland nur in Ausnahmefällen anerkannt.
Und wer gar eine theologische Promotion an das »Studium« an unserem Theolo-
gischen Seminar anschließen wollte, war hierzulande auf das Wohlwollen der
Universitäten angewiesen.

Im kommenden Wintersemester soll das Theologische Seminar nun als
»staatlich anerkannte Fachhochschule« mit dem Ausbildungssystem un-
serer Gesellschaft vernetzt werden – voilà! Einer der Hinderungsgründe
war bisher, dass unsere Dozenten ihre Arbeit nun einer »Evaluierung«,
also einer wissenschaftlichen Qualitätskontrolle hinsichtlich der Lehr-
standards unterziehen müssen. Dafür wird ihnen in Aussicht gestellt,
sich bald auch ohne Habilitation »Professoren« nennen zu dürfen. Das
fragwürdige bildungspolitische Manöver, das durch die Kooperation mit
der Universität von Wales begann, die national und international wegen
ihres kommerziellen »Verkaufs« von Studienabschlüssen keinen sonder-
lich guten Ruf genießt, gaukelte dagegen über nicht zertifizierte »Bache-
lor-« und »Master-Abschlüsse« einen auch in unseren Breiten anerkann-
ten Studienabschluss vor. Tatsächlich handelte es sich dabei um eine auf-
wändig betriebene Camouflage, wie jeder Sachkundige schnell heraus-
finden konnte (die man darum tunlichst von diesen Vorgängen fern
hielt). Eine weitere positive Nebenwirkung der künftig staatlich vorge-
schriebenen Leistungskontrolle für die Ausbildung künftiger Theologen
und Theologinnen ist, dass unsere Dozenten ihr Lehrangebot teilweise
mehr als verdoppeln müssen. Vorbei die Zeiten, in denen ein ganzes Se-
mester Lehre mit nur vier oder sechs Semesterwochenstunden im jewei-
ligen Fach – und ohne die Forschungsverpflichtungen, wie sie an Univer-
sitäten anfallen – bestritten werden konnte. Der nächste Schritt könnte
so aussehen, dass auch der Zugang zur neuen Fachhochschule modifi-
ziert wird und das bisher ausschließlich den zukünftigen Pastorinnen
und Pastoren vorbehaltene Studium sich für das allgemeine Bildungsin-
teresse öffnet.5 »Theologie für alle« – warum auch nicht?

Man wird die zweifellos respektablen Ergebnisse des vergangenen Jah-
res auch dem Geschick des neuen Präsidentengespanns zuschreiben dür-
fen, das mitunter nach dem Verfahren »good cop – bad cop« den schwer
zähmbaren baptistischen Parteiapparat unter ihre Kontrolle brachte. Zu-
pass kamen den Erneuerern neben dem unbestreitbaren persönlichen Ge-
schick freilich auch mehrere glückliche Umstände: Zum einen der nach
den unschönen Spektakeln der Bundesräte von Kassel und Krelingen
spürbare Wille zur Erneuerung, der sich in einem beachtlichen und an-
haltenden Vertrauensvorschuss artikuliert. Dazu muss man wissen, dass

5 Dabei könnte dann auch die notwendige Entkoppelung von fachlicher und persönlicher
Begutachtung der künftigen Pastorinnen und Pastoren realisiert werden. Es steht in einem
ausgesprochenen Widerspruch zu den sachlichen Anforderungen eines Theologiestudiums,
wenn die persönliche und die wissenschaftliche Begutachtung in einer Hand liegen.

ZThG 8 (2003), 9–22, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Kim Strübind 13

Bundesräte leicht von Emotionen und Stimmungen und nicht nur von
sachlichen Auseinandersetzungen geprägt sind (wie sollte man auch mit
über 600 Delegierten bei nahezu uneingeschränktem Rederecht sachlich
diskutieren können!). Detaillierte Diskussionen und Aussprachen zu
Sachthematiken (wie z.B. zur »Tauffrage«) werden schnell als belastend
oder als eher langweilig empfunden, wogegen sich emotional angerei-
cherte Polarisierungen schon aufgrund ihres Volksfestcharakters größe-
rer Beliebtheit erfreuen. Dies zeigte sich auch wieder im vergangenen
Jahr: Nachdem das aggressive Pulver am Ende der Krelinger Festspiele
verschossen war, kippte die Stimmung. Ausdruck dafür war erwartungs-
gemäß die Verbrüderung einer letzten Endes immer versöhnungsbedürf-
tigen Bundesgemeinschaft, die sich nach den verbalen und, wie sich nach-
weisen lässt, im Vorfeld gut organisierten Anfeindungen der vorange-
gangenen Tage und Wochen wieder in den Armen liegen wollte. Eine
Rolle mag dabei auch das schlechte Gewissen vieler gespielt haben, dessen
man sich – auch das ist typisch für die unter uns gepflegte Frömmigkeit –
in der Regel durch eingespielte und nicht weiter ernst gemeinte Gesten
entledigt. Die zugedeckten alten Gräben bleiben dabei munter bestehen,
um sich bei nächster Gelegenheit erneut als Schützengräben anzubieten.

Wenn sich nun trotz dieser Einwände so vieles im strukturellen Bereich
zum Besseren verändert hat, mag man sich fragen, wo sich die Kontinuität
bei aller Diskontinuität zeigt. Auch hierzu ist ein Rückblick hilfreich. Was
sich im vergangenen Jahr auf den denkwürdigen Bundesräten in Kassel
(Februar 2002) und Krelingen (Mai 2002) ereignete, besitzt zumindest für
unseren freikirchlichen Mikrokosmos eine apokalyptische Qualität. Eine
Apokalypse ist ja nicht nur der Inbegriff des Katastrophalen, sondern
meint zuerst das Offenbarwerden einer bis dahin verborgenen Wirklich-
keit. Wenn ich die Ereignisse des Frühjahrs 2002 »apokalyptisch« nennen
möchte, dann durchaus in diesem doppelten Sinn: Unsere Bundesgemein-
schaft hat ihr hinter den biederen Mauern religiöser Bürgerlichkeit ver-
borgenes problematisches Wesen vor allen Augen geoffenbart. Während
die weniger fromme Welt dies noch nicht einmal wahrnahm, hat der
fromme Kosmos darauf entweder mit aufrichtigem Mitleid oder mit
Häme reagiert (Letzteres ist eine Domäne der als besonders gläubig gel-
tenden Menschen). Aufgrund dieser Selbstoffenbarung und der mit ihr
einhergehenden Katastrophalität einer »Dies ater« ist der Bund Evange-
lisch-Freikirchlicher Gemeinden in anhaltende Erklärungsnotstände gera-
ten, weshalb es sinnvoll sein könnte, sich dieser Freikirche anzuschließen.

Niemand hat meiner Meinung nach das von tiefen Zwiespälten ge-
prägte Sozialwesen unseres Gemeindebundes treffender beschrieben als
Thomas Niedballa in seinem immer wieder lesenswerten Aufsatz »Der
Baptismus als Familien-System ohne Beziehungen«.6 Dort beschreibt der

6 Vgl. ZThG 3 (1998), 30-52.

ZThG 8 (2003), 9–22, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



14 Die Apokalypse einer Freikirche

Autor teils aus eigener leidvoller Erfahrung, wie die realiter oft reichlich
oberflächlichen zwischenmenschlichen Beziehungen innerhalb unseres
religiösen Systems generiert und auf welche banale Weise sie im Kon-
fliktfall gewöhnlich beendet werden. Die in unseren Kreisen auffällig ge-
pflegte Herzlichkeit und Offenheit für alle und alles verdeckt ja auf den
ersten Blick, dass diese Beziehungen untereinander tatsächlich streng
funktionalisiert und damit an die jeweils definierte Tätigkeit und Rolle
der Betreffenden gebunden sind. Verliert man im Beziehungssystem
seine Funktion oder wird diese in Frage gestellt, dann brechen gewöhnlich
die »persönlichen« Kontakte schlagartig weg. Die einleuchtende Ursache
ist darin zu suchen, dass es außerhalb funktionaler gemeindlicher oder in-
nerkirchlicher Funktionen, deren Minimaldefinition in der Teilnahme am
Gottesdienst besteht, tatsächlich keine (oder nur sehr marginale) Haft-
punkte gibt, die ein Interesse am anderen um seiner selbst willen signali-
sieren. Dies gilt unbeschadet der stets hochgehaltenen Maxime, dass es
bei uns »persönlicher« zugeht als in den als »unpersönlich« apostrophier-
ten Großkirchen. Diese Behauptung ist neben der Lufthoheit über die Bi-
beltexte eines der missionarischen Zugpferde aller Freikirchen. Besonders
deutlich wird die Problematik dieses Anspruchs im Rahmen der missio-
narischen Bemühungen, die ein beachtliches Maß an teilnahmsvollen Ge-
sprächen und dem Interesse am Ergehen des Gesprächspartners suggerie-
ren. Die also Umsorgten fallen allerdings schneller als ihnen lieb ist in ein
Beziehungs-Loch, sobald jemand Gemeindemitglied geworden ist und
diese(r) sich in seiner bzw. ihrer weiteren Entwicklung ab jetzt weitge-
hend selbst überlassen bleibt. Fällt die Funktion »Bekehrungswillige(r)«
durch die Arrivierung der Betreffenden weg, verliert sich mit der spezifi-
schen Funktion des missionarischen Objekts der Begierde auch das Inte-
resse an selbigem.

Das gilt auch für höhere Weihen wie die pastoralen Befugnisse, die
Vollmachten eines Bundesdirektors oder gar Präsidenten. Geht man sei-
nes Amtes verlustig, bleibt meist nicht mehr viel von der früher zur
Schau gestellten Herzlichkeit übrig, die einem – eben nur – von Amts we-
gen zufiel. Dann zeigt sich, welche Freundschaften und Beziehungen aller
Art wirklich Bestand haben und in diesem Sinne echt sind. Geht man zu-
dem aufgrund eines vorangegangenen Konfliktes auseinander, führt dies
mit großer Sicherheit zu einem wechselseitigen Interessenverlust. Dabei
zeigt sich schnell, dass auch die Rede von der Bereitschaft zur »Versöh-
nung« oft nur Gerede ist. Optional bleibt dann entweder der innere Rück-
zug aus dem Bund oder der Gemeinde, die Möglichkeit der Spaltung oder
als ultima ratio die Konversion in eine andere, vielleicht etwas »unper-
sönlichere«, aber alles in allem gerechtere kirchliche Lebenswelt. Im Un-
terschied zu meiner Freikirche sichern die großen Kirchen ihren Mitar-
beiterinnen und Mitarbeitern durch ein hohes Maß an garantierten
Grundrechten ab und dürfen schon aus Gründen des Persönlichkeits-
schutzes schwebende Personalverfahren nicht in der Öffentlichkeit dis-

ZThG 8 (2003), 9–22, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Kim Strübind 15

kutieren. Der fehlende Anstand gegenüber leitenden Mitarbeiterinnen
und Mitarbeitern unseres Bundes, der sich – wie im vergangenen Jahr ge-
schehen – bedenkenlos über individuelle Persönlichkeitsrechte hinweg-
setzte, stellt dagegen die Kehrseite unserer oft »persönlichen« Beziehun-
gen dar. Die vermeintliche Nähe und die propagierte Verbundenheit im
Geiste wird schnell als Erlaubnis für Ungehörigkeiten aller Art betrachtet.

Die von Niedballa beschriebene Zwiespältigkeit und reale Beziehungs-
unfähigkeit unserer Gemeinschaft zeigt sich auf der Ebene des Bundes
nicht zuletzt auch innerhalb ihres »obersten Organs«, des Bundesrates,
der sich trotz des formellen Habitus, für den die Geschäftsordnung sorgt,
gerne als eine Art »Bundesvolksfest« versteht und seinen Reiz aus der
Mischung zwischen Kirchentag und Parteitag (hier zeigen sich die
stärksten Analogien) bezieht: Unglaublich allerdings, mit welcher sorg-
losen Gutmütigkeit hier bisweilen millionenschwere Beschlüsse gefasst
werden, was einige Hierokraten in der Vergangenheit durchaus für ihre
Zwecke auszunutzen wussten. Unsere Bundesgemeinschaft hat sich mit
dem Bundesrat einen populistischen Tummelplatz aller möglichen und
damit auch reichlich sonderbarer Ansichten geschaffen. Hier stößt man
auf eine Art große »Bundesgemeindestunde«. Dies zeigt sich besonders
bei den für das psychosoziale Klima unserer Freikirche bedeutsamen Po-
larisierungen, die verbunden mit möglichst tränenreichen Versöhnungs-
gesten einen hohen Stellenwert haben.

Wie schwierig sich die Beziehungen innerhalb unserer Bundesgemein-
schaft gestalten, zeigt sich auch anderweitig. Oft sind in räumlich enger
Nachbarschaft lebende Gemeinden das ungute Ergebnis einer dissonan-
ten Gemeindegeschichte, die zur »friedlichen« Trennung in Form einer
Tochtergemeinde führte. Der Weg von sachlichen Dissonanzen zu per-
sönlichen Zerwürfnissen ist schnell beschritten und eine der Ursachen
für Mitgliederfluktuationen. Schwierige Probleme werden überhaupt
gerne durch Trennungen oder Austritte und damit überhaupt nicht ge-
löst. So lässt sich auch die inflationäre Forderung nach allen möglichen
Rücktritten rund um die Bundeskrise erklären (auch wenn dies fatale
Folgen gehabt hätte!), entspricht dies doch der bekannten Strategie in-
nergemeindlicher und auch innerkirchlicher Konfliktregulierung. Mit
den erfolgten Rücktritten erklärt man flugs das Vertrauen für wiederher-
gestellt, wobei die hinter den Personen stehenden Sachfragen und Pro-
bleme nur noch eine untergeordnete Rolle spielen: Sind die Funktions-
träger entpflichtet, sind die Sachfragen scheinbar gelöst.

Die Ursachen solcher Verhaltensweisen sind vielfältig und teilweise ky-
bernetischer Art. Ist die freikirchliche Basisdemokratie, die sich in Bundes-
räten niederschlägt, doch nicht nur ein Segen, sondern auch ein Fluch: Sie
überträgt dem Parlament der Gemeindevertreter/innen eine Entschei-
dungskompetenz, ohne dieses zu zwingen, dafür auch die Verantwortung
zu übernehmen. Denn aufgrund des autonomen Status, den die Ortsge-

ZThG 8 (2003), 9–22, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



16 Die Apokalypse einer Freikirche

meinden besitzen, ist keine Gemeinde für die Umsetzung der Beschlüsse
ihrer Delegierten auf den Bundesräten verantwortlich. So haben beispiels-
weise alle Bundesräte die problematischen Haushalte der letzten Jahre ab-
gesegnet und die erforderlichen Erlaubnisse und Entlastungen erteilt,
ohne deren Solidität ernsthaft zu überprüfen. Rechtlich gesehen ist der
Hauptverantwortliche für die Finanzkrise der Bundesrat, da er alle weit
reichenden Beschlüsse selbst gefasst hat.

Nicht einmal die »Bundesbeiträge« sind letztlich für die Gemeinden
verpflichtend, weshalb die Bundesleitung von den kollektiven Stimmun-
gen der Gemeindevertreter besonders abhängig ist. Eine solche Struktur,
bei der der Bundesrat, der sich aus Vertretern aller Ortsgemeinden zusam-
mensetzt, weit reichende Kompetenzen und Vollmachten besitzt, verlangt
eigentlich ein professionelleres Parlament und eine stärkere Verpflichtung
der Gemeinden. Bundesräte sind aber nur »Zufallsparlamente« und auf-
grund der großen zeitlichen Distanz zwischen den i.d.R. jährlich stattfin-
denden Sitzungen sowie angesichts der mit dem Mandat verbundenen
Vollmachten unterqualifiziert. Da es außerdem keinen hinreichenden
Raum für das Ausdiskutieren von Sachfragen (etwa in den hierfür unzu-
reichenden Ausschüssen bzw. »Abteilungen«) gibt und die Meinungen
und Fraktionen aufgrund der wechselnden Zusammensetzung unüber-
sichtlich sind, ist dem Bundesrat der Boden für produktive Sachauseinan-
dersetzungen und sinnvolle Kompromisslösungen weitgehend entzogen.
Entscheidungen werden dafür um so abhängiger von zufälligen Gefühlen
des Vertrauens oder Misstrauens, des Verstehens oder Missverstehens.

In solchen basisdemokratischen Mustern, die zwangsläufig Entschei-
dungen nach Stimmungs- und nicht so sehr nach Sachlage provozieren,
zeigt sich ein paradigmatisches Problem: Die leitende Persönlichkeit, mit
der ein innerkirchliches Werk oder eine Arbeit verbunden ist, wird zum be-
herrschenden Kriterium und entscheidet letztlich über das Vertrauen, das
man einem bestimmten Werk oder einer Arbeit entgegenbringt. Dies
drückt sich dann über die eingehenden Spenden auch finanziell aus. Weil
innerhalb des unübersichtlichen und komplizierten Bundesgeschehens ein-
zelne Personen für ganze Werke stehen, werden Sachfragen unter uns so-
fort personalisiert und über Rücktritte, Streichungen, Versetzungen, Ent-
lassungen oder (umgekehrt) Ermächtigungen und Berufungen »gelöst«.
Wird dann die Forderung erhoben, dass Köpfe rollen, dann offenbart sich
darin das apokalyptische Erbe einer Freikirche, die den schwierigen und zur
irdischen Existenz der Ecclesia militans zählenden Weg einer versöhnten
Verschiedenheit lieber durch irdisch antizipierte eschatologische Szenarien
regelt, in der die (freikirchliche) Welt in Gut und Böse eingeteilt wird.

Hinzu kommt, dass wir dabei ständig zwischen einer »Bewegung« und
der – an sich notwendigen sowie institutions- und sozialgeschichtlich
überfälligen – »Verkirchlichung« hin und her pendeln, wobei Letzteres
bedauerlicherweise nur negativ verstanden wird. Warum stellen wir uns
nicht endlich dazu, »Kirche« zu sein, zumal als Alternative in der Bun-

ZThG 8 (2003), 9–22, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Kim Strübind 17

desrepublik aus kulturgeschichtlichen Gründen nur der ewige Sekten-
verdacht bleibt, gegen den wir einen mehr als anderthalb Jahrhunderte
währenden Abnutzungskrieg führen? Einerseits sind wir »Bewegung«,
wenn wir unsere vermeintlich bedeutende Rolle als christliche Reform-
bewegung herausheben wollen und gebärden uns andererseits als (Frei-)
Kirche, sobald wir die öffentliche Anerkennung suchen. Was also sind
wir? Wenn wir das nur selber wüssten!

In jedem Fall kann man bei uns ein »Familiensystem ohne Beziehungen«
erleben. Für die in negativer Weise davon Betroffenen bedeutet dies in
der Regel, dass sie gleichsam über Nacht von geschätzten Persönlichkei-
ten zur »persona non gratissima« werden können, wie dies im vergange-
nen Jahr geschehen ist. Während der Bundesfriede in Rundbriefen be-
schworen wurde, die als Beweis neuer Offenheit gefeiert werden, wurden
die auf der Strecke gebliebenen Opfer weitgehend sich selbst überlassen
– und das heißt in manchen Fällen eben auch: den Grausamkeiten des
Arbeitsmarktes.

Dabei zeigte sich eine kirchenpolitische Strategie, die zum festen In-
strumentarium generativer Versöhnungsprozesse unserer Freikirche
zählt: Eine Konfliktlösung wird lieber inszeniert als tatsächlich initiiert.
Als Lösung eines Konflikts gilt bereits, wenn so viel Gras über eine Sache
gewachsen ist, dass sich niemand mehr richtig an die Vorkommnisse er-
innert. Abgeschlossen ist ein Konflikt, wenn er »historische« Weihen er-
langt, in der Regel also dann, wenn der erste Student eine kirchenge-
schichtliche Seminararbeit zu diesem Thema schreibt. Wie unecht und
oberflächlich Versöhnung zelebriert wird, zeigt der Abschied am Ende
des Bundesrates in Krelingen, als die alte Bundesleitung mit ihren ehe-
maligen Vorsitzenden und einem Generalsekretär, dessen Verhalten den
Konflikt ausgelöst hatte, im Anschluss an die erwarteten Rücktritte ei-
nen rührseligen Abschied mit Schlussapplaus erhielten.7 Ernst konnte
dies nach den Vorgängen gewiss niemand nehmen, aber die Situation er-
forderte ein derartiges Zeremoniell. Weil jedes Drama unter uns in
Wahrheit immer auch eine Komödie ist, musste es ein irgendwie gutes
Ende geben, damit alle wieder beherzt an die Arbeit gehen können. Die
Botschaft lautet: »Ich bin okay, du bist okay– nichts ist okay!«

Wie Versöhnung zum öffentlichen Spektakel werden kann, lässt sich
auch angesichts der in diesem Jahr veranstalteten »Geistlichen Werk-
statt« in Berlin nachweisen: Auch hier sollte das Signal nach außen ge-
hen – bevor es nach innen gegangen war –, dass nun alles wieder auf dem
Weg des Guten ist, zumindest für diejenigen, die das auch so empfinden
wollten oder sollten. Nicht nur der Zweck, sondern bereits der Zweckop-
timismus heiligt die Mittel. Solange Buße bzw. Erneuerung aber nur in-

7 Einige Betroffene fanden diese Inszenierung so widerwärtig, dass sie der Zeremonie
fernblieben.

ZThG 8 (2003), 9–22, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



18 Die Apokalypse einer Freikirche

szeniert statt initiiert werden, ist Versöhnung ein zu großes Wort für un-
sere Bundesgemeinschaft. Wenn die damit verbundene Absicht lediglich
aus dem Appell »Es geht wieder aufwärts« besteht,8 werden Umkehr und
Versöhnung immer noch von der Funktionalisierung der Beziehungen
her verstanden und haben jenseits kirchenpolitischer Instrumentalisie-
rung keinen spirituellen Wert, so gut man es dabei mit der Bundesge-
meinschaft auch immer meinen mag. Ich frage mich, warum so etwas
überhaupt in aller Öffentlichkeit zelebriert werden muss, zumal ohne
vorherige Anbahnung und Klärung strittiger Sachverhalte oder Bezie-
hungen. Solche Rituale haben vor allem die Aufgabe, die inszenierte Ver-
söhnung als ein möglichst eindringliches, d.h. zu Herzen gehendes und
in diesem Sinne »echtes« Ereignis darzustellen.

Dazu gehört m.E. auch die nur kirchenpolitisch verständliche Maß-
nahme, zu Beginn des Bundesrates in Siegen (am 1. Mai 2003) mit den De-
legierten aus den Gemeinden das Abendmahl zu feiern. Dabei halte ich
nicht etwa den durchaus ernsthaften Versöhnungswillen für das Problem
(im Gegenteil), sondern die kultische Inszenierung der Versöhnung vor
der Aussöhnung. Der Zeitpunkt für diese Inszenierung der kollektiven
Bundesseligkeit ist – theologisch betrachtet – um so seltsamer, als die neue
Bundesleitung es aus verständlichen Gründen bisher abgelehnt hatte, sich
mit den Vorgängen der Bundeskrise zu beschäftigen und dies den Gemein-
den auch mitgeteilt hatte.9 So entsteht der Verdacht, dass die sakramentale
Antizipation der Versöhnung jener schönen neuen Bundeswelt den Weg
bereiten soll, die wir um so viel lieber hätten als die Wirklichkeit einer in-
neren Zerrissenheit. Gilt nicht auch hier: »Friede, Friede – und ist kein
Friede« (Jer 6,14)? Kann man derzeit schon ein Signal für die Restitution
der Bundesgemeinschaft geben, die über einen erneuerten institutionellen
Rahmen hinausreicht? Da der beherrschende Faktor unseres Gemeindele-
bens keineswegs nur in gemeinsamen Überzeugungen, sondern vor allem
in kollektiven Stimmungen und Befindlichkeiten liegt, ist ein Vorgehen,
das eine posttraumatische Bundeseinheit beschwört, sicherlich politisch
nicht ungeschickt. Sie konterkariert sich allerdings durch eine theologische
Unernsthaftigkeit im Umgang mit der Versöhnung und eine Vertuschung
der ungelösten Probleme. Ich möchte noch einmal betonen, dass dies kein
Problem der derzeit in Verantwortung stehenden Personen, sondern des
Systems unserer religiösen Gemeinschaft ist und angesichts vergleichba-
rer Schwierigkeiten in anderen Kirchen wohl noch nicht einmal ein frei-
kirchliches Spezifikum darstellt. Freikirchlich ist daran lediglich, dass sich

8 So heißt es im präsidialen Einladungsschreiben vom 17. April 2003 zum Bundesrat im
Mai 2003: »Auf nach Siegen!«

9 Vgl. a.a.O.: »Die Übergangsbundesleitung sah sich angesichts der Aufgabe, Wege
aus der Krise zu finden, und der zeitlichen Nähe zu den Ereignissen nicht in der Lage, das
zu leisten, weil eine Vielzahl von Faktoren eine Rolle spielen.« Das ist ja verständlich –
aber wäre es dann nicht auch klüger, mit einem Bundesabendmahl noch ein wenig zu
warten?

ZThG 8 (2003), 9–22, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Kim Strübind 19

diese Phänomene auf dem Hintergrund einer sich um »persönliche« Bezie-
hungen mühenden und sich als »Lebensgemeinschaft« oder »Familie Got-
tes« verstehenden gemeindlichen Tradition zeigen, die hinsichtlich des ei-
genen Anspruchs in einem eigentümlichen Widerspruch stehen.

Keinesfalls geht es bei internen Konfliktregulierungen um die »Wahr-
heitsfrage«, weil sie in fast allen Konflikten unlösbar erscheint und zudem
aufwändig ist. Die Frage nach der »Wahrheit« ist daher tabu, was an vielen
Stellen auch durchaus nachvollziehbar ist. Man kann nicht, wie im letzten
Jahr geschehen, mit mehr als 600 Delegierten über intime Personalquere-
len und den Wahrheitsgehalt von Präsidentenauskünften diskutieren. Dass
die ehemaligen Vorsitzenden der Bundesleitung und ein hilflos wirkender
»Generalsekretär« dies gleichwohl gemacht haben, war nicht nur ein Bruch
von Recht und Anstand, sondern – theologisch gesprochen – ein veritabler
Sündenfall. Hier haben die Betreffenden ihr Amt ein weiteres Mal miss-
braucht. Dies gilt unbeschadet der Beobachtung, dass sich der eine oder an-
dere coram mundo im Nachhinein als Sieger feiern ließ. Coram Deo ist dies
ohne Bedeutung. Hier zählt nicht die öffentliche Inszenierung oder die kir-
chenpolitische Instrumentalisierung der religiösen Stimmungen einer mit
den Hintergründen nicht vertrauten Menge. Denn vor Gott gilt nicht die
Wirklichkeit, sondern die Wahrheit. Und wer die für sich gepachtet hat, ist
bei weitem noch nicht ausgemacht. Der nicht bezifferbare Schaden, der
durch ein anfangs unprofessionelles Krisenmanagement entstanden ist, ist
beträchtlich. Erfahrungsgemäß und trotz der derzeitigen Ruhe nach dem
Sturm werden uns dessen Auswirkungen wohl auf Jahre belasten.

Für den involvierten Bundesrat, dem die ehemaligen Repräsentanten
des Bundes die Funktion eines Tribunals offeriert hatten, gelten min-
dernde Umstände. Denn die allseits bekannte Gewissenlosigkeit von Gre-
mien verhält sich proportional zu ihrer Größe und der damit steigenden
Anonymität. Um es arithmetisch auszudrücken: Je größer ein Gremium
desto weniger Verantwortungsbewusstsein muss es haben. Das ist das
Grundproblem aller »Kollektivschuld«. Solche nahezu unvermeidliche
Gewissenlosigkeit lässt sich mit einigem Geschick ausnutzen: Das »allge-
meine Priestertum« steht dann in Gefahr, zum »allgemeinen Pöbeltum«
umfunktioniert zu werden, um eine gewünschte Polarisierung herzustel-
len. Deutlich wurde jedenfalls wieder einmal, dass das kollektive Stim-
mungsbarometer der treibende Faktor unserer Kirchenpolitik ist.10

Die Bundeskrise hat erneut die dünne Firnis unseres Selbstverständnisses
sowie deren Brüchigkeit an den Tag gebracht. Tatsächlich sind die theolo-
gischen Unterschiede zwischen unseren Gemeinden erheblich, so dass

10 Dies kann nur denjenigen verwundern, der den Stellenwert des Voyeurismus in einer
medialen Gesellschaft noch nicht erkannt hat, der uns in teils makabren, aber offensichtlich
als amüsant empfundenen Talkshows über alle möglichen Abartigkeiten entgegenflutet.
Am liebsten hätte das Bundesvolk wohl Jürgen Fliege als Moderator für die Bundesräte.

ZThG 8 (2003), 9–22, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



20 Die Apokalypse einer Freikirche

von einer bekennenden Gemeinschaft kaum die Rede sein kann.11 Daran
ändern auch »Leitsätze« nichts, die erneut auf einem Bundesrat diskutiert
und verabschiedet, aber innerlich nicht ratifiziert werden. Unsere Bundes-
wirklichkeit ist eine kräftige Widerlegung solcher Leitsätze, die das hohe,
viel zu hohe Lied von der Transparenz, Glaubwürdigkeit und dem ewigen
Gutmenschentum des Homo non sapiens vel baptisticus singen. Kleiner
müssten die Brötchen sein, die im Augenblick in den Bundesbäckereien
gebacken werden.

Ist die Geschichte auch nicht gerecht, so schlägt sie doch wenigstens hin
und wieder zurück. Sieht man sich die Entlassungen, Versetzungen und
Dienstbeendigungen des vergangenen Jahres an, lässt sich feststellen, dass
die Revolution vor keiner Seite halt machte und schließlich begann, »ihre
eigenen Kinder zu fressen«.12 Jene, die das Komplott unter dem Deckman-
tel zugesagter »Vertraulichkeit« gegen den Bundesdirektor der Finanzen
in die Wege leiteten, haben nicht nur dem Denunziantentum Tür und Tor
geöffnet und zugleich einen Präzedenzfall geschaffen, sondern sich auch
selbst aus dem Kreis der vertrauenswürdigen Kräfte verabschiedet. Auch
die Anführer und vermeintlichen Hoffnungsträger unter den evangelika-
len Eiferern spielen im neuen Bundeskonzept keine Rolle. Jede Apoka-
lypse hat irgendwie auch ihren guten Ausgang. Dazu gehört auch, dass
jene ideologischen Zirkel, die in den letzten Jahren versucht hatten, unter
dem Signet einer »geistlichen Erneuerung« und eines autoritären Füh-
rungsstils maßgeblichen Einfluss auf den Gemeindebund zu nehmen, zu-
nächst über den viel zu großen Königsmantel gestolpert sind.

Die Enttäuschung der Enthusiasten, die neuerdings wieder einmal ein
Zweckbündnis mit den Fundamentalisten eingegangen sind, ist erheb-
lich. Mit der »Geistlichen Gemeindeerneuerung« haben sie sich darum
eine organisatorische Plattform geschaffen, die sich parallel zum neuen
Präsidium als spirituelle Kirchenleitung versteht und bereits die Mus-
keln spielen lässt. Dabei offenbart sich erneut etwas für meine Freikirche
Typisches: Gruppen dieser Art verweisen zunächst scheinbar beiläufig
auf die hinter ihnen stehende Zahl realer oder potenzieller Dissidenten,
die die eigene Machtbasis unterstreichen. In einer 85000 Mitglieder zäh-
lenden Freikirche ist eine solche Grundlage im Prozentbereich rasch ge-
schaffen. Denn nichts hat sich in der Vergangenheit in unserer Bundes-
gemeinschaft als Drohmittel besser bewährt, als der arithmetische
Druck, der von frommen Pressure-groups ausgeht.

An dieser Schwachstelle zeigt sich die ideologische Anfälligkeit einer Freikirche,
die als Minderheitskirche um ihr Überleben kämpft. Der reale oder vermeintliche

11 So spielt auch unser kollektives Bekenntnis, die so genannte »Rechenschaft vom
Glauben« für das Miteinander der Gemeinden nicht die geringste Rolle.

12 Wir Alttestamentler nennen dies die »synthetische Lebensauffassung«, »schicksals-
wirkende Tatsphäre« oder den – keineswegs immer verlässlichen – »Tun-Ergehen-Zusam-
menhang«.

ZThG 8 (2003), 9–22, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Kim Strübind 21

ekklesiologische Substanzverlust wird nämlich mit seismischer Präzision über
abnehmende Mitgliederzahlen – der sozialen Achillesferse einer Minderheitskir-
che – diagnostiziert. Dies wird mit den angeblich hohen Zuwachsraten ideologi-
scher Konventikel kontrastiert, die das ausbleibende Gemeindewachstum stets
auf geistliche Defizite zurückführen, zu deren Behebung sie dann die Patentre-
zepte anbieten. Zentrale Bedeutung hat für diese Gruppen die langfristige Über-
nahme der kirchenpolitischen Macht, was von den in der Leitungsverantwortung
Stehenden aus Gründen eines drohenden Mitgliederschwunds oder (gerade um-
gekehrt) des erhofften Mitgliederzuwachses über einen meist wackligen Burg-
frieden konzediert wird. Dies geht solange gut, bis der nächste Konfliktfall den
Konventikeln eine neue Chance bietet, ihre Machtbasis unter erneutem Hinweis
auf die »geistlichen Ursachen« der Krise zu erweitern. Dieser Mechanismus hat
auch im Zusammenhang der Bundeskrise eine Rolle gespielt, wobei die Usurpa-
tion durch ein allzu ungestümes Vorgehen scheiterte und zunächst mit einem re-
alen Machtverlust endete. Auf diese Weise werden jedoch immer neue und fle-
xible religiöse Spielwiesen im inneren Konventikelwesen einer Freikirche gene-
riert, die damit den Preis dafür bezahlt, auch ein Sammelbecken für religiös un-
zufriedene Menschen aus anderen Kirchen zu sein, die im überschaubaren
Rahmen einer Freikirche einen »klaren Kurs« fordern, hinter dem sich gerne re-
ligiöse Ausgrenzung und Intoleranz verbergen. Manche freikirchlichen Missi-
onserfolge sind daher Pyrrhussiege über die pluralistischen Großkirchen und
Trojanischen Pferde, die als ekklesiologische Zeitbomben in unserer Bundesge-
meinschaft ticken.

Fragt man sich, warum es überhaupt eine Bundeskrise gab, so mag man
darauf antworten, dass sie wohl schon geraume Zeit im Verborgenen
schwelte. Das Neue an der Krise ist lediglich, dass sie stattfand. Ein hete-
rogener Gemeindebund, der zwischen Evangelikalen, Charismatikern,
Traditionalisten und einer postkonfessionellen Spiritualität ständig um
Ausgleich bemüht ist, muss sich früher oder später offenbaren. Der anste-
hende Generationenwechsel, der alle Bereiche unserer Gemeinden erfasst
hat, tat ein Übriges. Die von früheren Verantwortungsträgern praktizierte
Kirchenpolitik »nach Gutsherrenart«, die die Bundesleitung über viele
Jahre hinweg zum bloßen »Abnickverein« für Präsidenten, Generalsekre-
täre oder den (endlich abgeschafften) Ständigen Ausschuss degradiert
hatte, hat wohl erst einmal ausgedient, nachdem sie noch für eine Über-
gangszeit die notwendigen Reformbemühungen verzögerte. Eine der
Fehlentwicklungen der Vergangenheit bestand darin, dass das nach unse-
rer Verfassung kollegial verfasste Leitungsgremium der Bundesleitung
lange Zeit zu einem Präsidialgremium heruntergekommen war. Hier sehe
ich einen der Gründe dafür, dass sich die Situation innerhalb der Bundes-
leitung zuspitzte, als diese das nicht mehr mit sich machen ließ. Es wäre
auch nicht so weit gekommen, wenn nicht grobe Führungsfehler, eine
mangelhafte Dienstaufsicht und die religiöse Anmaßung des ehemaligen
Präsidenten, der seiner Aufgabe offensichtlich nicht gewachsen war, den
Konflikt verstärkt hätten. Denn der Präsident bzw. der Vizepräsident war
nach der bisher gültigen Verfassung lediglich der Vorsitzende der Bundes-

ZThG 8 (2003), 9–22, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



22 Die Apokalypse einer Freikirche

leitung und sollte diese (sic!) nach außen vertreten. Ein darüber hinausge-
hendes Leitungsamt oder einen Führungsanspruch mit eigenen Voll-
machten kannte und wollte unsere Verfassung bewusst nicht.

Die fehlende Offenlegung der finanziellen Verhältnisse des Bundes wie
etwa die Unklarheiten im Blick auf das Vermögen der »Missionsgesell-
schaft Neuruppin«, mit deren Hilfe einige gerade noch rechtzeitig aus dem
Amt geschiedenen Präsidenten sowie ein Ex-Generalsekretär jahrelang
eine Art heimlichen Nebenhaushalt des Bundes unterhielten und damit
den ihnen Nachfolgenden eine unsolide Haushaltslage hinterließen, gegen
den nicht nur die Finanzpräsiden seit Jahren vergeblich Sturm liefen. Da-
bei wurden die tatsächlichen Kosten für den Bau des Bildungszentrums,
dessen finanzieller Fluch mittlerweile in keinem vernünftigen Verhältnis
mehr zu seinem Segen (d.h. dem Nutzen für die Gemeinden) steht, auf äu-
ßerst unelegante Weise verschleiert. Die aufgrund von Fehlplanungen und
Missmanagement entstandenen sowie durch eine völlig verkorkste und
unprofessionelle Bauleitung ausufernden Ausgaben für das Bildungszent-
rum waren fester Bestandteil jener selbstherrlichen Kirchenpolitik »nach
Gutsherrenart«, für die die Ära Zeschky-Schaefer stand. Aus ihrer Sicht
waren Bundesleitung und die Bundesgemeinschaft bloße Erfüllungsgehil-
fen für die eigene Hegemonie und eine immer weiter ausgebaute Macht-
basis, an deren Fülle sie schließlich scheiterten (und andere in ihr Schei-
tern hineinzogen), weil sie diese Machtfülle nicht mehr überblickten, ge-
schweige denn beherrschten. Dass sich ausgerechnet manche der damals
Verantwortlichen (sofern sie sich nicht in Schweigen hüllten) anschlie-
ßend mit der Attitüde der Empörung in der Bundeskrise zu moralischen
Wortführern aufschwangen, ist dabei jedenfalls nicht ohne Pikanterie.

Wenn die Apokalypse des Bundes ohne dessen Untergang endet, dann ist
dies sicherlich ein Akt der Gnade Gottes. Er meint es gut mit seiner Ge-
meinde, die auch die Pforten einer selbst heraufbeschworenen Hölle
nicht überwinden werden. Die Zukunft wird zeigen, ob unser Bund nach
seiner Apokalypse in den Kleidern der Gerechtigkeit (Jes 61,10) oder nur
in des Kaisers neuen Kleidern weitermarschiert, bis am Ende jedes Kind
die enthüllenden Sätze aussprechen wird: »Er hat ja gar nichts an!«

Wir werden unsere Hoffnungen auf Gott richten, was immer aus
kirchlichen oder freikirchlichen Bünden werden mag, von denen wir
nicht wissen, ob der Herr sie wirklich will. Wir leben immer noch in ei-
ner Zeit des Umbruchs, vielmehr hat dieser Umbruch gerade erst begon-
nen und braucht Geduld und Weitsicht. Manchmal wohl auch eine Prise
Zorn, der vielleicht nicht Gottes Gerechtigkeit wirkt (Jak 1,10), aber zu
ihrem Wegbereiter werden kann: »Zorn am rechten Ort ist eine Gabe
Gottes, und zur rechten Zeit mit rechten Worten schelten können ist eine
große Kunst. Darum soll man einem Zornigen Raum geben« (Martin
Luther). Ob wir dies aushalten? Ich denke wir müssen es.

ZThG 8 (2003), 9–22, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Brauchen wir eine Friedensbewegung?*

Erich Geldbach

Die Frage, ob der Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden eine Frie-
densbewegung braucht, ist mir von den Veranstaltern dieser Tagung ge-
stellt worden. Sie ist keineswegs eine nebensächliche oder eine rhetori-
sche Frage, sondern trifft ein Herzensanliegen der christlichen Gemeinde.
Auf zwei Ebenen möchte ich mich dem Thema nähern und gleich ein-
gangs betonen, dass aus formalen und inhaltlichen Gründen die Frage un-
eingeschränkt zu bejahen ist. Zunächst soll etwas zum Formalen gesagt
werden.

I.

1. Der Baptismus entstand als eine Bewegung von unten, nicht als eine
Kirche mit einer hierarchischen Verfassung oder kirchenleitenden Orga-
nen und Ämtern. Gerade die Bischöfe in der anglikanischen und in der rö-
misch-katholischen Kirche galten den frühen Vertretern des Baptismus
als abschreckendes Beispiel für einen schlimmen Verfall der christlichen
Kirche, weil die Bischöfe ohne Mandat des Volkes autokratisch in der Kir-
che regierten bzw. diese zu ihren eigenen Vorteilen verwalteten. Um die-
sen Verfallserscheinungen zu entgehen, banden die frühen Baptisten die
kirchlichen Ämter – vor allen das Pastoren- und das Ältestenamt – an die
Zustimmung der örtlichen Gemeinde und erklärten diese zu einer auto-
nomen Größe. Das hatte zur Folge, dass man nicht nur das Priestertum al-
ler Gläubigen – unter Einschluss der Frauen – zu verwirklichen suchte,
sondern dass man auch von der geistlichen Kompetenz jedes einzelnen
Mitglieds sprach: soul competency sagte man im angelsächsischen Raum.
Diese geistliche Kompetenz aller Gläubigen hatte indes nicht nur Vor-
teile. Häufig ergaben sich Meinungsverschiedenheiten untereinander, so
dass jede(r) aufgrund seiner/ihrer Kompetenz meinte, in allen Fragen
mitreden zu müssen und das letzte Wort zu haben. Gelegentlich habe ich
deshalb ein wenig überspitzt formuliert, dass das Priestertum aller Gläu-
bigen in das Papsttum aller Gläubigen verwandelt wurde. Nimmt man
diese Spitze einmal heraus und betrachtet die geistliche Kompetenz aller
Gläubigen positiv, dann heißt dies, dass vielfältige Meinungen nicht nur

* Dieser Vortrag wurde gehalten zum 20-jährigen Bestehen der »Initiative Schalom im
BEFG« am 12. Oktober 2002 in der Evangelisch-Freikirchlichen Gemeinde (Baptisten)
Reutlingen. Der Redestil wurde beibehalten.

ZThG 8, 23-35, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 23–35, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



24 Erich Geldbach

erwünscht sind, sondern als Reichtum empfunden werden. Dies bedeutet
aber, dass man in bestimmten Fragen unterschiedliche Antworten erwar-
ten muss und dass sich glaubende Menschen, die sich aufgrund ihres
Glaubens zu einer bestimmten Antwort durchgerungen haben, zusam-
mentun, um diese Antwort, d.h. diese bestimmte geistliche Meinung, zu
vertreten und andere von der Richtigkeit dieser Meinung zu überzeugen.
Weil es nicht den Baptismus gibt und weil es auf Fragen von Krieg und
Frieden nicht die eine baptistische Position gibt, ist es folgerichtig, dass
sich eine Bewegung bildet, die ihre Anliegen als geistliche Anfragen an
die Gesamtbewegung zu Gehör zu bringen versucht. Das ist der erste for-
male Grund für eine Friedensbewegung und ihre Notwendigkeit.

2. Ein zweiter formaler Grund für eine Friedensbewegung besteht darin,
dass die bisherige Kirchengeschichte – etwas pathetisch formuliert – von
Blut trieft. Mein Lehrer in Kirchengeschichte, der wahrlich über einen Ge-
samtüberblick der 2000 Jahre Kirchengeschichte verfügte, der Marburger
Kirchen- und Dogmengeschichtler Ernst Benz, pflegte zu sagen, dass die
Kirchengeschichte das beste Argument gegen das Christentum sei. Damit
wollte er zum Ausdruck bringen, dass die Kirchengeschichte die Schatten-
seiten der Religion nur zu deutlich zeigt. Unsere eigene Bewegung weiß et-
was von Verfolgung und Diskriminierung sowie der dadurch bedingten Mi-
gration – aber so wahr es ist, dass Menschen dadurch in ihrer Würde zu-
tiefst verletzt wurden, so wahr ist auch, dass unsere Leidensgeschichte
harmlos ist im Vergleich zu den Religionskriegen, den Kreuzzügen, der In-
quisition, den Hexenverbrennungen, den Foltern und Quälereien und
schließlich auch dem Holocaust. Die Kirchengeschichte vermag bei dem Be-
trachter eher eine Glaubwürdigkeitskrise des Christentums hervorzurufen,
denn den christlichen Glauben als helfend und heilend für einzelne und für
die Gesellschaft zu verdeutlichen. Es bedarf daher einer Friedensbewegung,
um nicht nur dem Phänomen der Glaubwürdigkeitskrise beizukommen,
sondern auch um Auswüchsen heute zu begegnen. Man sage nicht, dass
dies uns Baptisten nicht berühre, da wir bisher nicht über die Macht verfügt
haben, mit deren Hilfe das Christentum zu oft pervertiert wurde. Sicherlich
waren unsere Väter und Mütter in den meisten Fällen nicht auf der Seite
der Sieger, sondern wurden unterdrückt, aber der englische Baptist David
Russell hat immer wieder darauf hingewiesen, dass wir Vorsicht walten las-
sen müssen; denn Macht verblendet, und wer würde nicht erschrecken an-
gesichts einiger Verlautbarungen und Taten aus dem baptistischen Süden
der USA? Auch Baptisten sind gegen Machtmissbrauch nicht gefeit, son-
dern brauchen die Lehren der Vergangenheit, um in der Gegenwart die not-
wendigen Entscheidungen für die Zukunft zu treffen.

3. Damit habe ich zwei neue formale Gründe angesprochen. Der Baptis-
mus ist normalerweise geschichtsblind. Wir gehören einer relativ ge-
schichtslosen Bewegung an und haben es daher nur selten vermocht, aus

ZThG 8 (2003), 23–35, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Brauchen wir eine Friedensbewegung? 25

unserer eigenen Geschichte und aus der Geschichte Gottes mit den Men-
schen, wie wir sie in der Bibel aufgezeichnet finden, Kriterien abzuleiten,
damit wir die Gegenwart und ihre Strömungen zu beurteilen lernen.
Wohlgemerkt, es geht nicht einfach darum, geistige und geistliche Strö-
mungen um ihrer selbst Willen zu beurteilen, sondern mit Blick auf die
Zukunft. Wir erziehen unsere Mitglieder nicht, so zu leben, dass sie vor
zukünftigen Generationen bestehen können. Eher leben wir so in der Ge-
genwart, dass wir keine Kurskorrekturen vornehmen müssen und es ei-
ner zukünftigen Generation überlassen, Schuldbekenntnisse wegen un-
serer gegenwärtigen Versäumnisse zu formulieren. Eine Friedensbewe-
gung muss daran erinnern, was heute im Blick auf das Morgen zu sagen
und zu tun ist.

4. In der biblischen Tradition haben dies die Propheten getan. In unse-
rem normalen Sprachgebrauch hat das Wort Prophet oder Prophetie die
eigenartige und nicht zutreffende Bedeutung erhalten, dass Propheten
irgendetwas »voraussagen«. So spricht der Volksmund gar von »Wetter-
propheten«, und wir messen deren Güteklasse daran, ob sie treffsicher
das Wetter für die nächsten Tage voraussagen können oder ob sich ihre
Aussagen als Flop erweisen. Prophetie ist so im allgemeinen Sprachge-
brauch gleichgesetzt mit Voraussagen der Zukunft. Das aber ist nicht bi-
blische Prophetie. Die biblischen Propheten rufen dazu auf, heute auf die
Stimme Gottes zu hören, heute umzukehren, heute Gerechtigkeit und
Recht obwalten zu lassen, dann wird sich, für den Fall, dass Menschen
dies tun, die Zukunft anders gestalten, als wenn Menschen nicht hören,
nicht umkehren und nicht dem Recht zum Sieg verhelfen. Insofern hat
die Prophetie mit der Zukunft zu tun, aber nur, wenn zuvor die Gegen-
wart im Lichte Gottes gesehen wird. Es geht also nicht darum, aus den
prophetischen Schriften ein Endzeitszenario zu konstruieren, so als hät-
ten Propheten für das 21. Jahrhundert irgendetwas vorausgesagt. In der
Endzeit leben wir nach der Überzeugung der Bibel (Gal 4,4; Hebr 1,1) oh-
nehin. Es geht vielmehr darum, die Zeichen der Zeit für heute zu erken-
nen und daraus die Ableitungen für das Leben der Gemeinde heute vor-
zunehmen. Dazu will die Friedensbewegung im Chor der vielfältigen
Stimmen verhelfen.

II.

Damit sind wir bereits an der Nahtstelle zu den inhaltlichen Fragen an-
gelangt. Nach evangelischem Verständnis geht es nicht ohne den Kanon
der Heiligen Schrift, also ohne die »liebliche Richtschnur«, wie Julius
Köbner sagte, oder, mit den Reformatoren gesagt: sola scriptura. Richt-
schnur meint nicht, die Heilige Schrift durch eine dogmatische Setzung
zu einer unfehlbaren und irrtumslosen Instanz zu erheben und sie so

ZThG 8 (2003), 23–35, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



26 Erich Geldbach

dem wirklichen Leben zu entziehen. Vielmehr erweist sich die Bibel nur
so in ihrer revolutionären Sprengkraft, wenn wir sie in das wirkliche Le-
ben ziehen und von ihr Antworten auf unsere Fragen heute erhoffen.
Das geht oft nicht ohne eine gehörige Portion Denkarbeit, weil die Le-
bensverhältnisse schon innerhalb der Bibel selbst höchst unterschiedlich
waren, ganz abgesehen davon, dass der Graben zwischen den biblischen
Zeiten und der unsrigen Zeit noch erheblich breiter geworden ist. Es gilt
aber auch für die Friedensbewegung, was Oncken für den Baptismus und
seine Ausbreitung insgesamt einmal gesagt hat: Die Bibel ist an allem
Schuld. Selbst ein Fundamentalist müsste doch einigermaßen erschre-
cken und zur Friedensbewegung stoßen, wenn er einmal den Versuch
unternehmen würde, alle Stellen aus der Bibel herauszuschneiden, an
denen vom Schalom, vom Frieden, von Gerechtigkeit, von Freiheit und
Schönheit der Schöpfung die Rede ist. Die Friedensbewegung will und
muss eine Bibelbewegung sein und den Baptismus, der ja eine Bibelbe-
wegung sein will, aber in der Versuchung steht, ein rein geistliches und
jenseitiges Verständnis des Friedens zu favorisieren, aufwecken. Die Frie-
densbewegung ist also inhaltlich erstens eine Erweckungsbewegung, sie
ist weiterhin zweitens eine charismatische Bewegung, und sie ist drittens
Heimatmission.

1. Die Friedensbewegung ist eine Erweckungsbewegung. Sie will Men-
schen aus ihrer Lethargie aufrütteln und zu Aktionen treiben. Sie will,
dass sich in unserer Freikirche Perspektiven nicht zugunsten einer bloßen
Verinnerlichung verschieben und will Schwerpunkte so setzen und zur
Sprache bringen, dass die Gemeinden und ihre Mitglieder sich nicht mit
unnützen Dingen beschäftigen. Freilich müssen wir erkennen, dass wir
oft nichts bewegen können, weil eine Erweckung der Bequemlichkeit,
auch der geistlichen, zuwiderläuft. Vor zehn Jahren habe ich aus Anlass
der Jubelfeier der Initiative Schalom gesagt: »Das deprimierendste Lern-
ergebnis ist wohl die Erfahrung, dass sich viele unserer Gemeinden und
Pastoren abschotten, wenn es um Friedensfragen geht. ›Ich kann das Wort
Frieden nicht mehr hören‹, hat ein Prediger gesagt und gemeint, die Frie-
densarbeit sei zu politisch.« Das war keine Einzelstimme damals und ist es
vermutlich auch heute noch nicht; denn die Trennung des Religiösen und
des Politischen, das Auseinanderreißen des inneren Herzensfriedens und
des äußeren politischen Friedens macht es so bequem. Eigenartigerweise
hört man dieses Argumentationsmuster auch von der politischen Seite.
Auch die »politische Klasse« – wie man heute manchmal und völlig unzu-
treffend die Träger der auf Zeit vom Souverän verliehenen politischen
Mandate bezeichnet – möchte gerne diese Zweiteilung, trotz ihres Unwil-
lens, Änderungen herbeizuführen. Dann ist alles so praktisch auf zwei
Schubladen verteilt: Hier die Religion im stillen Kämmerlein für das
Herz, dort die Politik, wo die »eigentlichen« Fragen behandelt werden,
und kein Bereich stellt dem anderen Fragen oder stellt ihn gar in Frage.

ZThG 8 (2003), 23–35, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Brauchen wir eine Friedensbewegung? 27

Diese traute Gemeinschaft der religiösen und der politischen Rechten ist
das stärkste Argument gegen diese Argumentation. Vor zehn Jahren
sagte ich auch: »Wir haben uns in der Initiative Schalom von dieser un-
heiligen Allianz nicht irre machen lassen« und fuhr fort: »Gleichwohl
müssen wir erkennen, dass nicht diejenigen unter Rechtfertigungszwang
standen und stehen, die so reden und handeln, sondern die Initiative
Schalom.« Heute lässt sich festhalten, dass die so Redenden und Han-
delnden immer noch nicht unter Rechtfertigungszwang stehen, dass wir
aber nach weiteren zehn Jahren ein wenig optimistischer formulieren
können. Die Friedensbewegung hat den Baptismus nicht in eine Friedens-
kirche verwandeln können, das ist wohl wahr, aber es wird inzwischen
doch selbstverständlicher als vor zehn Jahren akzeptiert, dass Christen in
der Öffentlichkeit in Pflicht genommen sind und dass die Gemeinde als
Ganze einen politischen Auftrag hat. Ob man das nun »gesellschaftsbezo-
gene Diakonie« nennt oder sonst wie umschreibt, Tatsache ist, dass die
Zusammenschau von »Gemeinde und Weltverantwortung« sogar struk-
turell durch einen Arbeitskreis dieses Namens anerkannt ist, den bis vor
kurzem der neue Präsident des Bundes Evangelisch-Freikirchlicher Ge-
meinden Siegfried Großmann geleitet hat. Die Initiative Schalom hat viel
dazu beigetragen, eine neue Sicht zu entwickeln. Wir wollen daraus den
Mut schöpfen, die Erweckung weiterzutreiben, damit diejenigen, die alles
so belassen wollen, wie es ist, unter Zugzwang stehen.

2. Die Friedensbewegung ist weiterhin eine charismatische Bewegung.
Sie geht, anders als die sogenannte charismatische Bewegung, nicht da-
von aus, dass es einstmals einen Idealzustand gegeben habe, der etwa im
Neuen Testament vorliegt, und den es heute durch eine Flut von Kon-
gressen vielfältiger Art, durch ziemlich geistlose Märsche oder durch be-
sonders auffallende Fähigkeiten wie Glossolalie, Krankenheilung, Um-
fallen, heiliges Lachen oder Ähnliches wieder herzustellen gelte. Viel-
mehr ist die Friedensbewegung charismatische Bewegung, weil sie vom
Heiligen Geist bewirkt ist. Frieden schaffen ist eine Frucht des Heiligen
Geistes und ist nichts, was wir aus uns hervorbringen könnten. Frieden
»schaffen«, Frieden »machen«, Frieden »stiften« ist von unserem Herrn
mit einer Seligpreisung versehen worden. Selig ist, wer solches tut. Wer
sich vom Geist leiten lässt, wird zum Friedensstifter. Kann man auch um-
gekehrt sagen, wer kein Friedensstifter ist, ist ein ungeistlicher Mensch;
unselig ist, wer solches nicht tut? Wie können wir gesellschaftlich wir-
ken, wenn es in unseren Reihen, und nicht zuletzt auch bei den selbster-
nannten Charismatikern, zu Aussagen und Handlungen kommt, die ei-
nen anderen Geist zu erkennen geben als den Geist des Friedens?

3. Schließlich ist die Friedensbewegung Heimatmission. Heimatmission
heißt, dass wir Gottes Frieden zum Wohl der Nachbarn, zum Besten der
Stadt, zum Heil der Menschen und der Gesellschaft ausrufen und zur

ZThG 8 (2003), 23–35, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



28 Erich Geldbach

Nachfolge des Friedefürsten aufrufen. Das Heil und Wohl der Welt hängt
an dieser Heimatmission. Heimatmission ist nicht das Geschäft irgend-
welcher Spezialisten oder Starevangelisten, sondern unser aller Job. Das
Ziel ist nicht die Schaffung eines religiösen Gettos, auch nicht die Schaf-
fung des Reiches Gottes auf Erden, wie immer unterstellt wird, sondern
der vernünftige Gottesdienst, von dem Paulus im Römerbrief schreibt.
Die Erweckung lethargischer Christen zur gesellschaftspolitischen Dia-
konie und die Mission unter den säkularisierten Zeitgenossen gehen
Hand in Hand. Auch darin zeigt sich das Charismatikertum; denn ohne
den Heiligen Geist geht weder die Erweckung noch die Heimatmission.

III.

Friedensarbeit beginnt mit dem Nachdenken. Christen haben dies stets
getan. In der Vergangenheit wurde vor allem die Lehre vom gerechten
Krieg entwickelt. Diese Lehre besagt nicht, dass ein Krieg gerechtfertigt
wird, obwohl dies oft der Fall gewesen ist, sondern diese Lehre will Maß-
stäbe aufstellen, die, wenn sie denn befolgt werden sollten, erkennen las-
sen, ob ein Krieg gerechtfertigt werden kann oder nicht. Zum Beispiel
darf der Anlass keine Aggression sein oder es darf nur jener Zustand her-
gestellt werden, der vor dem Konflikt bestanden hat; oder die angewand-
ten Mittel müssen verhältnismäßig sein; oder es muss klar zwischen Sol-
daten und Zivilisten unterschieden werden usw. Die Theorie vom ge-
rechten Krieg will tatsächlich, genau besehen, Kriege vermeiden helfen.
Doch beim zweiten Hinschauen wird man leicht erkennen, dass – vom
Missbrauch einmal abgesehen – diese Theorie zeitlich lange vor der Ent-
wicklung moderner Waffentechnik ersonnen wurde. Der Kirchenvater
Augustin hat dazu die bis heute wichtigsten Überlegungen angestellt.
Bereits der Dreißigjährige Krieg oder der amerikanische Bürgerkrieg,
vollends aber der Zweite Weltkrieg und zudem die Zündung der ersten
Atombombe lassen erkennen, dass von einer Verhältnismäßigkeit der
Mittel oder von einer Unterscheidung in kämpfende Soldaten und unbe-
teiligte Zivilisten, die zu schützen sind, nicht die Rede sein kann. Der
Dreißigjährige Krieg hat in Deutschland ganze Landstriche entvölkert,
also die Zivilbevölkerung in stärkstem Maß in Mitleidenschaft gezogen,
und im Zweiten Weltkrieg wurden bewusst zivile Ziele angeflogen und
zerstört, wie das Beispiel Dresden oder nicht zuletzt auch die Atombom-
ben auf Hiroshima und Nagasaki eindeutig und grauenhaft demonstrie-
ren. Die Theorie vom gerechten Krieg ist durch die moderne Waffenent-
wicklung vom Tisch. Augustin würde sie heute nicht mehr wiederholen.

Das andere Extrem ist der Pazifismus, der erklärt, dass es Christen un-
ter gar keinen Umständen erlaubt sein kann, Kriege zu führen oder zu
unterstützen. Was tun wir aber, wenn die Welt mit unberechenbaren und
machtgierigen Diktatoren und Despoten vom Stil eines Hitler, Stalin, Pol

ZThG 8 (2003), 23–35, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Brauchen wir eine Friedensbewegung? 29

Pot oder anderen konfrontiert ist? Hilft da die totale Verweigerung? Die
Antwort kann nur negativ sein. Recht besehen ist der Pazifismus auch
keine Passivität gewesen. Aber wahrscheinlich muss es heute mehr noch
als früher darauf hinauslaufen, dass wir eine Theorie und Praxis des »ge-
rechten Friedenstiftens« entwickeln. Es muss zu einem »gerechten Frie-
den« kommen. Es geht also darum, den Frieden aktiv zu fördern und
nicht zu fragen, ob ein Krieg geführt werden sollte oder nicht. Zwischen
der Theorie vom gerechten Krieg, für die der Golfkrieg und der NATO-
Einsatz im früheren Jugoslawien und jüngst der Kampf gegen den Terro-
rismus als letzte Beispiele herangezogen werden können, und einer To-
talverweigerung müsste es wohl einen dritten Weg geben. Solange es in
dieser Welt in jedem letzten Flecken Waffen genug zu kaufen gibt und
Despoten ungehindert Völkermorde anzetteln können, kann man die
Augen vor der Gewalt nicht verschließen.

Damit aber sind wir auf einer zweifachen Ebene gefordert. Deutsch-
land ist nach wie vor eines der führenden Exportländer von Waffen in
der Welt. Unser Land wird »draußen« nicht nur mit guten Autos und
hochwertigen Maschinen zusammengedacht, sondern mit Waffentech-
nik, Panzern, Landmienen, Kriegsschiffen. Mit den in unserem Land ent-
wickelten und produzierten Waffen werden irgendwo weit entfernt von
uns Kriege geführt und damit Arbeitsplätze in diesem Land gesichert.
Die Fragen lauten: Wollen wir diese Art der Arbeitsplatzsicherung und
wollen wir diese Art militärischer Entwicklungshilfe? Das Argument
von der Arbeitsplatzsicherung erschlägt alle anderen zaghaften Anfragen
an die Sinnhaftigkeit oder Sinnlosigkeit dieses Zweiges unserer Export-
industrie. Andererseits aber erschlägt diese Art der Entwicklungshilfe
nicht minder, indem sie nämlich das zerstört, was hinterher durch hohe
Geldtransfers wieder aufgebaut werden muss.

Ein anderes Beispiel in die Richtung eines aktiven und gerechten Frie-
denstiftens seitens der Nationen ist darin zu erblicken, dass die Völkerge-
meinschaft etwa über die UNO Aggression und Aggressoren nicht nur
verdammt, sondern auch aburteilt. Nach dem Maßstab der Nürnberger
Prozesse gegen die Nazi-Kriegsverbrecher oder der Prozesse gegen die
»ethnischen Säuberer« auf dem Balkan muss die Völkergemeinschaft vor-
gehen. Jeder potentielle Aggressor muss, bevor er schlimme Taten begeht
oder befiehlt, wissen, dass er sich dem Todesurteil der Völkergemeinschaft
aussetzt. Dass ausgerechnet die USA sich den Bestrebungen eines interna-
tionalen court of criminal justice entziehen, gehört zu den Unbegreiflich-
keiten der gegenwärtigen Administration des Texaners George W. Bush.

Man kann sich jetzt die Frage vorlegen, welche Maßstäbe angelegt wer-
den müssten, um ein »gerechtes Friedenstiften« in die Wege zu leiten.

1. Friedenstiften muss in der biblischen Botschaft von Gottes liebender
Selbstoffenbarung in Jesus Christus wurzeln. Andere Friedensgruppen
mögen in einem anderen Wurzelgrund beheimatet sein. Wir können es

ZThG 8 (2003), 23–35, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



30 Erich Geldbach

als Christen jedoch nur im Blick auf Person und Werk Jesu Christi. Un-
sere Wurzel muss uns zum aktiven und gerechten Friedenstiften leiten.
Das schließt nicht aus, sondern schließt im Gegenteil ein, auch Koaliti-
onspartner zu suchen, die gleiche Ziele verfolgen, aber aus anderen Wur-
zeln heraus handeln. Das ist ein Stück der Heimatmission. Für uns muss
indes gelten, dass niemand einen anderen Grund legen kann außer dem,
der gelegt ist. Friedenstiften kann nur als »christozentrisch« verankert
verstanden werden. Jesus Christus aber und sein Evangelium besagen,
dass Gott Liebe ist, dass Gott nicht gewalttätig ist, dass er Gerechtigkeit
liebt und in Treue zu seiner Schöpfung steht.

2. Aktives und gerechtes Friedenstiften muss erkennen und davon aus-
gehen, dass Frieden Weg und Ziel zugleich ist – »there’s no way to peace,
peace is the way« –, und dass dieses Ziel nicht unter Absehung anderer
Ziele erreicht werden kann. In der ökumenischen Gemeinschaft der Kir-
chen haben wir seit den 80er Jahren immer deutlicher erkannt – und die
Globalisierung hat es noch einmal nachdrücklich unterstrichen –, dass
Frieden aufs engste mit Fragen der Gerechtigkeit, Fragen der Bewahrung
von Gottes guter Schöpfung und Fragen der Freiheit und der Menschen-
rechte verknüpft ist. Werden elementare Menschenrechte verletzt, ist
dies ebenso ein Verstoß gegen den Frieden, wie wenn Umwelt zerstört
wird. Die Verneinung elementarer Menschenrechte oder der Verstoß da-
gegen ist Hauptgrund gewalttätiger Unruhen, ja man muss sich ange-
sichts größter Ungerechtigkeiten in der Verteilung der Güter dieser Erde
nur wundern, dass nicht noch mehr Gewalt, Drogenkonsum und Krimi-
nalität herrschen, und dass nicht noch mehr Asylbewerber unser reiches
Land heimsuchen. Unsere Aufgabe als Initiative Schalom muss es sein,
die Zusammenhänge und Verknüpfungen von Frieden, Gerechtigkeit,
Bewahrung der Schöpfung, Menschen- und Freiheitsrechten zu erken-
nen und sie als Teil der Erweckungsstrategie zu thematisieren. Der kon-
ziliare Prozess, den wir in den späten 80er Jahren begleitet haben, hatte
sich den drei Bereichen »Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der
Schöpfung« zugewandt. Ich meine, dass es unserer Tradition gut ansteht,
wenn wir die Menschen- und Freiheitsrechte dazuzählen, weil sie ein Teil
der Gerechtigkeit sind und der Friede ohne Gerechtigkeit nicht vorstell-
bar ist. Außerdem gilt es, die theologischen Dimensionen dieser Bereiche
aufzudecken, um sie mit den Tendenzen der Globalisierung zu konfron-
tieren, welche in der Gefahr steht, aus dem Ruder zu laufen.

3. Jesus hat uns das Gebot der Feindesliebe eingeschärft. Damit behaup-
tet er ja nicht, dass wir die Augen vor der Tatsache zu verschließen hät-
ten, dass es wirkliche Feinde geben kann. Es gibt in der Tat wirkliche
Feinde. Wichtig bleibt aber, wie wir mit den Feinden umgehen und unse-
ren Widerstand gegen sie so durchführen, dass das oberste Ziel einer
Versöhnung deutlich bleibt und dass Mittel eingesetzt werden, die dieses

ZThG 8 (2003), 23–35, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Brauchen wir eine Friedensbewegung? 31

Ziel als erreichbar erscheinen lassen. Das Gebot der Feindesliebe ist daher
nicht ein Gebot für religiöse Spinner, sondern für rational denkende
Menschen. Man muss bei der Feindesliebe seinen Kopf gebrauchen und
keinen romantischen Gefühlsausbrüchen nachgeben. So z.B. kann sich
der Abbruch von Gesprächen oder das Zusammenbrechen des Dialogs
für Menschen tödlich erweisen, wie die Situation in Israel leider zu deut-
lich zeigt.

4. Viele meinen, die politischen Ereignisse und der Zerfall der früheren
Sowjetunion hätten in der Rüstungs- und Friedenspolitik eine entschei-
dende Wende gebracht. Erst jüngst im Jahre 2002 sind zwischen den USA
und Russland Verträge unterschrieben worden, die weitgehende Abrüs-
tung durch Waffenvernichtung vorsehen. Ein Lieblingswort der Evange-
listen, nämlich Konversion = Bekehrung wird auf frühere Rüstungsbe-
triebe in Russland zur Anwendung gebracht. Die Betriebe müssen be-
kehrt werden zu einer besseren Produktion, d.h. weg von der militäri-
schen und hin zu einer zivilen Nutzung der Anlagen. Konversion – wer
wäre nicht dafür? Aber die verbleibenden Atomwaffen reichen immer
noch aus, um die ganze Erde mehrere Male zu zerstören, und die Kon-
version der Betriebe vollzieht sich sehr schleppend und scheint vor allem
den Westen gar nicht zu treffen. Die USA haben den größten Militär-
haushalt aller Zeiten, und unsere Politiker reden permanent von der Un-
terfinanzierung der Bundeswehr. Die versprochene Friedensdividende in
Gestalt der in den Militärhaushalten einzusparenden Milliardenbeträge,
die angeblich frei werden und der Entwicklungspolitik zufließen sollten,
ist ausgeblieben. Noch nicht einmal der Schuldenerlass gegenüber den
ärmsten Ländern, die weite Teile ihrer öffentlichen Haushalte zur Bedie-
nung der Zinsen an westliche Banken und Länder verwenden müssen,
hat richtig gegriffen, obwohl immer wieder von den reichen Staaten fei-
erlich inszeniert. Entscheidend für die Friedensbewegung scheint mir,
dass durch internationale Vernetzungen und durch die UNO versucht
werden muss, sowohl eine nationale als auch eine internationale Kon-
trolle der Industrie herbeizuführen. Wie und wo setzt die Rüstungsin-
dustrie ihr Geld ein? Wie viele Stückzahlen werden von bestimmten
Waffen produziert und wohin wird die Produktion geliefert? Welche
Rolle spielen im Zusammenhang der Rüstungsindustrie die Gewerk-
schaften? Ist mit ihnen eine Zusammenarbeit möglich oder sind sie so
auf Arbeitsplatzsicherung fixiert, dass ihnen die Fragen, was für wen
produziert wird, gleichgültig sind? Außerdem muss dem internationalen
Waffenhandel und den Waffenschiebern ein Riegel vorgeschoben wer-
den. Welche Abgründe sich da auftun, hat man an der Figur des Waffen-
schiebers Schreiber gesehen oder an einem ehemaligen Staatssekretär
des Verteidigungsministeriums von der CSU, der sich schon seit Jahren
auf der Flucht befindet und der offenbar hervorragend verdient hat oder
an einer ehemaligen Staatssekretärin in eben diesem Ministerium, die

ZThG 8 (2003), 23–35, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



32 Erich Geldbach

unbehelligt von aller Justiz ihre Millionen aus der Rüstungsindustrie of-
fenbar in Ruhe verleben kann.

5. Für eine christlich-motivierte, aktive, gerechte Friedensarbeit ist der
Blick in die Geschichte unverzichtbar. Wo kommen wir her? Die Antwort
für uns und unser Land kann nur heißen, dass wir unendlich viel Leid
über die Welt gebracht haben. Durch unseren Nationalismus, durch un-
ser Großmachtstreben sind Millionen und Abermillionen Menschen in
Europa getötet worden, durch unseren Rassismus ist der Versuch ge-
macht worden, das gesamte Judentum zu vernichten, durch unsere Ideo-
logie vom »Volk ohne Raum« sind in Europa Grenzen verschoben und
riesige Flüchtlingsströme ausgelöst worden. Wenn wir das aussprechen
und in Erinnerung behalten, sind wir gewappnet gegen Geschichtsklitte-
rungen, die unsere Sicht der Gegenwart trüben und die uns selbstgerecht
machen könnten, so dass das Friedenstiften leidet. Christen haben die
Pflicht, an die Vergangenheit zu erinnern, die Vergangenheit im Ge-
dächtnis zu behalten, um daraus die Lehren für Gegenwart und Zukunft
zu ziehen: »Remembering for the Future«, heißt es in einer jüdischen Li-
turgie. Das gilt eben nicht nur für die heil-schaffenden Ereignisse der
Vergangenheit, sondern auch für die unheilschaffenden Vorkommnisse.

6. So wie der Blick in die Vergangenheit, so ist auch eine Vision der Zu-
kunft unverzichtbar. Wir müssen, wenn wir aus der Vergangenheit Leh-
ren für die Gegenwart und die Zukunft ziehen und wenn wir die gegen-
wärtig-wirksamen Götter, Götzen und Pharaonen entlarven wollen, um
ihnen nicht mehr zu dienen, aus Ägyptenland ausziehen und Neues ge-
winnen. Das Land, wo Milch und Honig fließt, könnte ein Land sein
ohne Raketen und Panzer, ohne die Gewalttätigkeiten der Straße, ohne
benebelnde Drogen, ohne Sexismus; dafür mit frischem Wasser, gesun-
den Wäldern, einem funktionierenden Gesundheitswesen; ein Land, in
dem Nachbarn einander helfen, in dem Fremde willkommen sind; ein
Land, in dem ein Klima der Freundlichkeit und des gegenseitigen Re-
spekts herrscht.

IV.

Dies sollte einmal genügen, um einige Kriterien aufzuzählen. Nun wird
man einwänden, dass vielleicht mehr oder weniger einleuchtende Argu-
mente für ein aktives Friedenstiften vorgetragen worden sind, aber wer
setzt das um? Eine kleine Handvoll wie die Initiative oder ein kleiner Pro-
zentsatz der deutschen Bevölkerung namens Evangelisch-Freikirchliche
Gemeinden? »Herr, ich habe eine schwere Zunge« (Ex 4,10b), das war
schon die Antwort des Mose angesichts der Übermacht eines gottähnli-
chen Pharaos. Wir alle sträuben uns, den Auftrag zur wahren Heimatmis-

ZThG 8 (2003), 23–35, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Brauchen wir eine Friedensbewegung? 33

sion ernst zu nehmen. Es ist bequemer, so zu leben, wie bisher. Und den-
noch können wenige Menschen auf der Seite Gottes viel bewegen. Die
Analyse muss notwendigerweise in Aktion münden, nicht um die Zitrone
noch mehr auszuquetschen und schon gar nicht, um sich den Himmel zu
verdienen, sondern weil Gott uns gar keine andere Wahl lässt. Aber:
Wenn vom »aktiven Friedenstiften« die Rede war, dann gehört dazu, dass
ganz fundamentale Fragen gestellt werden, zum Beispiel was ist über-
haupt Frieden, was heißt Schalom? Oder: Warum gibt es keinen Frieden?
Oder: Welche Bedingungen müssen erfüllt sein, damit Frieden wird?
Stimmt es, dass die Bibel für diese Welt keinen Frieden verheißt? Will
Gott die letzte Schlacht von Harmagedon, wie es die fundamentalisti-
schen Propheten der Endzeit wollen? Will der Islam den heiligen Krieg?
Müssen wir uns vor einer Islamisierung fürchten und wappnen?

Zu solchen fundamentalen Fragen gesellen sich funktionale Fragen:
Wer profitiert vom Krieg, wer wollte zum Beispiel den Golfkrieg? Wer
sind also die Gegner des Friedens? Welches Verhältnis besteht zwischen
Militarismus und Politik? Wie verhalten sich die Politik und/oder der
Militarismus zum wirtschaftlichen und industriellen System? Ist es von
ungefähr, dass der frühere amerikanische Präsident Dwight Eisenhower,
der zuvor General war, vom »industriell-militärischen Komplex« gespro-
chen hat? Welchen Anteil hat die Forschung für militärische Zwecke im
Haushalt des Ministeriums für Wissenschaft und Technologie oder in
Haushalten anderer Ministerien? Wo ist das Geld versteckt? Wer verhin-
dert, dass mehr für die Bewahrung der Schöpfung getan wird? Wer ist
verantwortlich dafür, dass der Anteil für Entwicklungshilfe im Haushalt
des Bundes nicht höher ist? Und wie steht es heute mit der Gewalt und
der Gewaltbereitschaft? Der Ökumenische Rat der Kirchen hat eine De-
kade gegen Gewalt ausgerufen. Damit sollten wir uns nicht nur beschäf-
tigen, sondern dieses Programm mitgestalten und unsere Gemeinden
mit hineinnehmen. Das ist ein weltweiter, zehnjähriger Lernprozess für
wahre Heimatmission, Erweckung und charismatisches Handeln.

Die fundamentalen und funktionalen Fragen, vor denen wir stehen,
und die Schritte zu einem aktiven Friedenszeugnis schreien nach Aktion.
Darf ich eine Geschichte weitergeben, die ich vom Leiter der Sojourner
Community, Jim Wallace, gelernt und schon vor zehn Jahren weitergege-
ben habe, die aber nichts von ihrer Aktualität verloren hat?

In Brasilien hatten Regierung und Parlament sich wieder einmal auf
ein finanziell-aufwändiges Projekt verständigt, um dem internationalen
Währungsfond und der Weltbank zu imponieren. Es sollte ein Stau-
damm gebaut werden, um Strom zu erzeugen. Dazu musste man aber in
dem dafür vorgesehenen Gebiet viele Menschen von ihrem Land vertrei-
ben. Das aber bedeutete nichts anderes, als diesen Menschen die Lebens-
grundlage zu entziehen. Die Männer protestierten gegen die Enteignun-
gen, aber sie konnten nichts bewirken. Da sagten die Frauen: »Jetzt,
nachdem eure Möglichkeiten erschöpft sind, lasst uns einmal handeln.«

ZThG 8 (2003), 23–35, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



34 Erich Geldbach

Sie zogen in einer kleinen Gruppe mit einigen Kindern mitten in der
Woche zu dem großen, wohlgepflegten Landsitz des für die Gegend zu-
ständigen Senators und setzten sich auf den in englischem Landstil kurz-
geschnittenen Rasen des Vorgartens.

Kaum hatten die Frauen mit ihren Kindern sich dort gelagert, als die
Tür aufging und ein Dienstmädchen den Menschen etwas zu essen
brachte. Nein, nein, sagten die Frauen, sie seien nicht hungrig und wären
nicht hergekommen, um Essen zu erbetteln. Das Dienstmädchen trug die
Essenssachen wieder ins Haus. Kurz darauf kam sie mit Geld. Nein, nein,
sagten die Frauen wieder, sie wollten kein Geld, sie seien keine Bettler.
Das Mädchen ging wieder ins Haus, und bald danach kam die Frau des
Senators selbst. Was sie denn wollten, fragte sie. Eigentlich nichts, sagten
die Frauen, eigentlich gar nichts. Es hätte ihnen das Anwesen so gut ge-
fallen, und da hätten sie gedacht, hier wäre es doch schön, um zu sterben.
Sie wären also gekommen, um hier zu sterben. Die Frau des Senators
verstand natürlich nichts von dem, was man ihr erzählte, und sie fragte
weiter, bis sie erfuhr, dass diese Menschen keine Hoffnung mehr hatten,
weil ihr Mann im Parlament auch dafür gestimmt hatte, den Staudamm
zu bauen, ohne die sozialen Konsequenzen mitzubedenken.

Was bedeutet dies für uns? Es heißt Aktion, gezielte, wohlüberlegte
Aktion bei Entscheidungsträgern. Wie viele Bundes- und Landtagsabge-
ordnete, wie viele Angehörige der Verwaltung, kennen wir eigentlich
von Angesicht zu Angesicht? Wie viele Abgeordnete und Regierungs-
vertreter verbinden mit unseren konkreten Gesichtern unverwechsel-
bare Geschichten oder auch mit unseren konkreten Geschichten unver-
wechselbare Gesichter? Oder: Wie stemmen wir uns gegen den neuen
Nationalismus, jene hässliche Grimasse, die wieder zynisch zu grinsen
beginnt? Oder: Wie bewerkstelligen wir wirkliche Bürgerinitiativen ge-
gen Demokratie- und Politikverdrossenheit?

Ist das zu viel? Vielleicht. Aber wenn es zum Verzweifeln erscheint,
dann müssen wir noch mehr und noch besser unsere geistlichen Quellen
anzapfen, jene geistliche Energie, die der thermonuklearen weit überle-
gen ist. Dann müssen wir noch mehr und noch besser eine »Bibelbewe-
gung« werden, in der man die Passagen der Bibel eben nicht überliest, die
da sagen, dass Gott auf Seiten der Armen, Fremden, Entrechteten, Wit-
wen, Waisen, Gefangenen, Mühseligen und Beladenen, Blinden und
Tauben steht; dann müssen wir unsere Gemeinden noch mehr als bisher
herausfordern und ihnen sagen, dass eine völlig durchlöcherte Bibel üb-
rig bliebe, wenn man alle Stellen herauszuschneiden würde, an denen
von Frieden und Gerechtigkeit, Freiheit und Schönheit der Schöpfung die
Rede ist. Dann müssen wir eben noch mehr und noch besser eine Bewe-
gung des Heiligen Geistes werden, dass wir prophetisch reden und Zeug-
nis ablegen vom Geist, der uns in alle Wahrheit führen will. Sich zu dem
Friedefürsten Jesus Christus bekennen, heißt ihn als denjenigen zu be-
kennen, der Herr der ganzen Welt ist. Wenn wir ihm nachfolgen, müssen

ZThG 8 (2003), 23–35, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Brauchen wir eine Friedensbewegung? 35

wir allen fremden Göttern, in welcher Gestalt auch immer, abschwören.
Das machte man früher bei der Taufe: Nachdem sich der Täufling nach
Westen richtete, weil der Westen als der Sitz des Teufels galt, spuckte er/
sie dem Teufel dreimal ins Angesicht und schwörte ihm ab, abrenuntia-
tio diaboli, ehe er/sie sich nach Osten wandte, um das Licht seines/ihres
neuen Herrn zu empfangen. Um diese Handlungen zu verstehen, muss
man sich folgendes vor Augen halten: Die meisten Christen wohnten da-
mals in Kleinasien und von Rom aus wurden Verfolgungen angeordnet.
Daher stand fest, dass im Westen der Wohnsitz des Antichristen war.
Dazu kam die traditionelle Sonnensymbolik. Im Osten geht die Sonne
auf, und daher gilt der Satz, dass das Licht aus dem Osten kommt – ex
oriente lux –, während vom Westen die Dunkelheit aufsteigt. Wir kön-
nen heute diese geographische Fixierung des Teufels nicht mehr nach-
vollziehen, aber dass bei der Taufe die Absage an den Teufel und die Hin-
wendung an den Herrn Christus mit allen ethischen Folgen einhergeht,
sollte nicht bezweifelt werden. Allerdings stellt sich umso bedrängender
die Frage, ob wir über diese Dimension der Taufe schon genügend nach-
gedacht haben.

ZThG 8 (2003), 23–35, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gedanken zur Zeit

Thomas Nißlmüller

Alles hat seine Zeit.
Die Liebe, der Hass.

Der Krieg, der Frieden.
Nichts ist ohne die Zeit.

Kohelet (Prediger Salomo), Kapitel 3

»Die Zeit heilt nicht alle Wunden. Die Zeit ist die Wunde.«1

1. Gewaltige Zeiten

Wir leben in gewaltigen Zeiten. Gewaltig ist diese Welt. Und Gewaltiges
geschieht, wo Menschen miteinander leben; Gewalt tut der Mensch dem
Menschen an. Homo homini lupus est – Menschen fressen Menschen,
Menschen sind den Menschen wie Wölfe, man mobbt, grämt und ängstet
einander, obwohl wir doch geschaffen sind, um Frieden zu stiften und
Gutes zu tun.

2. Liebe ist die Lebensaufgabe

»Nicht mitzuhassen, sondern mitzulieben (συµ�ιλε�ν) bin ich da«, so
sagt es die berühmte Antigone im Sophokleischen Tragödientext. Zur
Liebe ist der Mensch geschaffen. Und doch […] wie oft fehlen wir hier.
Wie oft hintergehen wir die Liebe, die doch darauf wartet, gelebt, ausge-
drückt, in Worte und Taten hineingestaltet zu werden. Alles, was wir
nicht aus Liebe tun, ist nicht wert, dass wir es leben. Wisst ihr, es gibt so
viel schöne Dinge im Leben, die wir kaum wahrnehmen. Und es gibt so
viel Ernst und Strenge, die das Leben ach so eng und klein halten. Erich
Kästner hat recht: »Entweder man lebt, oder man ist konsequent.«

Klar, jeder möchte im Guten konsequent sein. Aber der Fluss unseres
Lebens, wenn wir uns ihm anvertrauen, verlangt oft, dass wir von der
Regel abweichen, um der wichtigsten Regel, der Liebe zu gehorchen. Wie

1 E. Heidenreich, Der Tag, als Boris Becker ging, in: dies., Der Welt den Rücken. Erzäh-
lungen, München / Wien 2001, 75-94, hier: 77.

ZThG 8, 36-40, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 36–40, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gedanken zur Zeit 37

oft hätten wir gerne bis an unser Lebensende einem lieben Menschen et-
was nachgetragen, weil er uns gekränkt, verärgert, erzürnt oder irgend-
wie halt verletzt hat. Und wie gut ist es, wenn wir unserer Konsequenz,
nicht zu verzeihen, die Inkonsequenz eines »Ich vergebe Dir!« entgegen-
halten. Die Liebe verleitet uns, lustig und fröhlich zu bleiben trotz aller
Erschwernisse des Lebens.

»Ich vermöchte nur an einen tanzenden Gott zu glauben« (Zara-
thustra, Nietzsche) – so hat es nicht ganz falsch der schlaue Nietzsche
einmal formuliert und in dieser Formel die Lebendigkeit als Qualitätskri-
terium eines Gottes streng gefordert. Ein Gott, der nicht zu tanzen ver-
stünde, bei dem müsste man erst gar nicht nachdenken, ob er so etwas
wie göttliche Aura verbreitet geschweige denn Gott selbst ist. Die Liebe
ist ein Phänomen in der Zeit, aber die Liebe ist ein Phänomen, das über
das Phänomen der Zeit hinwegreicht, ja selbst das Qualitätskriterium der
Ewigkeit ist. Gott ist Liebe, und wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott
und Gott in ihm. So lesen wir es im 1. Johannesbrief.

Und doch ist es so, dass wir kaum begreifen können, was Liebe ist, wie
wir auch kaum beschreiben und ausreichend in unserem Menschenleben
klären können, was denn und wie denn die Zeit ist und worin sie besteht.
Natürlich, aus Momenten, die aneinandergereiht eine Dauer ergeben,
daraus ist der Stoff der Zeit gestrickt. Und wie schön ist es, wenn man
Zeitromane liest, wie etwa den entzückenden kleinen Band über »Ein-
stein’s dreams«. Darin wird etwa genannt, was wäre, wenn die Zeit an-
ders konfiguriert wäre, wenn etwa unser ganzes Leben mit allen Phasen
in einem Tag unterzubringen wäre, oder wenn wir rückwärts leben wür-
den, sozusagen mit der Beerdigung auf die Welt kämen und dann wieder
bis zum Mutterschoß eine Entwicklung durchmachten. Aber wie dem
auch sei, dieser Hinweis soll nur nochmals untermalen, wie bunt dieses
Bild von der Zeit gemalt werden kann, deren Rätsel ein jedes Leben nur
zu einem kleinen Bruchteil lüften und lösen kann.

Du hast eine Zeit zu leben, und es gibt auch eine Zeit, Rechenschaft zu
geben, was Du mit Deiner Zeit gemacht hast. Das klingt nicht bedrohlich,
weil es erwachsen ist, sich Rechenschaft zu geben, und die Bibel will, dass
wir erwachsen werden – rechenschaftspflichtig einerseits, rechenschafts-
bewusst und rechenschaftsfähig andererseits malt sie ein gutes Bild von
menschlichem Realismus. Nur wer realistisch denkt, kann den anmaßen-
den Gedanken des Zeitmissbrauchs entkommen.

Zu jeder Zeit bleibt es die Lebensaufgabe, der Liebe weiten Raum zu
gewähren. Und Liebe ist nichts weniger als ein gelingendes Leben in der
Zeit, in unserer Zeit. Dein Leben soll gelingen. Dein Leben soll gelingen
– und dazu ist es sinnvoll, dass Du Deine Zeit sinnvoll einsetzt. Wie oft
hast Du schon in Deinem Leben erfahren, dass plötzlich Dinge gelungen
sind, von denen Du dachtest: »Das krieg’ ich doch nie hin!« Wie habe ich
früher bewundert, wenn jemand mit der Gitarre umgehen konnte und
mehr als nur drei, vier Griffe spielen konnte. Mit der Zeit merkte man,

ZThG 8 (2003), 36–40, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



38 Thomas Nißlmüller

dass vieles nur Übung und Beharrlichkeit ist. Und so ist es auch mit der
Zeit: sie mit Liebe und Freude zu füllen, dazu braucht es oft lange An-
strengungen und Beharrlichkeit. Aber wenn wir erst einmal soweit sind,
dass sich das Leben wie von selbst jeden Tag anreichert, weil wir in einer
freien Haltung der Freude und des Respekts, der Wahrheit und der Liebe
leben, dann ist Zeit nicht mehr ein Raum, den wir irgendwie bevölkern
müssen, sondern eine Fülle, aus der wir täglich dankbar schöpfen und
immer mehr Glück empfangen und austeilen.

In der Tat: ich glaube, das ist der Sinn des menschlichen Lebens: glück-
lich zu werden und Glück auszuteilen. Keine größere Bestimmung kann es
geben. So hat Jesus auch seine Wirksamkeit als Prediger eingeläutet mit
den Worten: Glück hat der Mensch, der frei – ohne Lasten, ohne Ärger,
ohne Hass und Neid – der frei vor Gott steht und in steter Empfangsbereit-
schaft bleibt. Dieser Mensch wird Himmelsbürger genannt. Luther über-
setzt: »Glücklich sind die geistlich Armen, denn ihrer ist das Himmel-
reich.« Wir haben von Gott Zeit empfangen, damit wir in der Zeit und mit
der Zeit leben. Damit wir frei werden von den Altlasten unseres Lebens,
um die geschenkte Zeit auch wirklich als ein Gottesgeschenk anzusehen.

3. Welt-Sphinx Z E I T

Die Zeit. Ein Phänomen. Eine Gottheit gar, ein gewaltiges Rätsel. Wir
kommen und gehen und über allem altern wir ohne zu begreifen, was das
ist: die große Weltsphinx der Zeit. Rätselhaft fließen wir durch den
Strom der Zeit, selbst fließend im Spüren der mitreißenden Kraft der
Zeiten, die wir durchleben. »Die Entdeckung der Langsamkeit«, ein vor
Jahren als Bestseller gehandeltes literarisches Meisterstück, hat viele
Menschen erstmals darauf aufmerksam gemacht, was es damit auf sich
hat: mit der Zeit. Du sollst Erfolg haben. Es soll erfolgen, dass Du im
Nachfolgen des Herrn Herrliches entdeckst. Es soll vorkommen, dass bei
Deinen Wegen durchs Leben etwas an Wunderbarem und an über-
schwänglichem Glück folgt, von dem Du immer träumtest. Du sollst er-
leben, dass mit Gott zu leben so etwas wie Wahrheit und Wirklichkeit in
Deinen Alltag bringt, wirklicher und wahrhaftiger als alle selbstge-
machte Wahrheit.

Wenn Gott in unserem Leben aufleuchtet – und durch uns hindurch-
leuchtet, dann können sich Dinge ändern, von denen wir und andere
kaum zu träumen wagten. Was würdest du tun, wenn du nur könntest?
Und: Was könntest du doch tun, wenn du wolltest!?!! Dieser dialektisch
klingende Satz bringt uns an den Kern der Sache. Wir haben oft wenig
Willen, wenn es klar ist, was zu tun ist. Und wir ermangeln oft der Fä-
higkeit, wenn wir im Grunde einen klaren Willen haben. Die Kunst des
Lebens ist es, den Willen mit unserem Können zu verbinden und dann
»volle Kanne«, wie man so schön hier sagt, loszugehen, loszupreschen

ZThG 8 (2003), 36–40, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gedanken zur Zeit 39

und loszuschießen. Nur wer mit Willen und dem Mut zum Erfolg los-
geht, kann etwas losmachen, um Großes zu erreichen.

4. Heidegger und Nietzsche erinnern an SEIN, ZEIT und LEICHTIGKEIT

Heidegger, der große deutsche Dichter-Denker, der eine eigene philoso-
phische Zunge hatte, ohne die man sich deutsche neuere Espritgeschichte
kaum zu denken vermag, hat einmal von der Sprache als dem Haus des
Seins gesprochen. Und von dem Menschen, diesem sorgenden und sich
um Existenzerhellung mühenden Wesen, hat er gesagt, dass dieser sich
in  seinem Sein mit seiner Zeit einnisten und beheimaten müsse. Hei-
misch werden in den vier Wänden der eigenen Existenz, der eigenen
Zeit, die Erdung jenseits der Angst in den Tiefen des eigenen Seins, das
ist eine große Aufgabe, eine Aufgabe einer ganzen Lebenszeit. Wohl
dem, der sich nicht vor der Verantwortung vor dem eigenen Sein und der
eigenen Zeit fürchtet und flüchtet.

Denn es ist ja tausendmal einfacher, sich in den Zeiten und Räumen
anderer einzurichten. Die Richtung auf das Eigene ist eine göttliche
Pflicht. Wer die versäumt, sollte sich besser nicht um die Räume fremder
Zeiten kümmern. Erst wer bei sich selbst heimisch wird, kann anderen
Heimat bieten. Das ist ein weltliches und geistliches Grundprinzip, an
dem wir leider allzu oft Frevel treiben. Wir haben die große Aufgabe, im
normalen Alltag häuslich zu werden, uns ein- und aufzurichten, uns ob-
liegt die Aufgabe, in den Zeiten unseres Lebens zu Hause zu sein und zu
unserer Zeit sinnhaft und gewaltig zu leben.

Gewaltig nicht im Sinne der Gewalt. Aber gewaltig im Sinne der kraft-
vollen Freude, der rechten Liebe, der Zufriedenheit und Güte, mit der al-
lein sich wahrhafte Christen unter ihresgleichen auszeichnen. Wahrhafte
Christen sind liebenswürdig und im Respekt vor dem Leben zu Hause.
Alle Verdrängungsgefühle und Vernichtungstendenzen sind nicht im
Haus der Liebe zu Hause. Die Liebe lässt sich nicht irremachen, sie bleibt
und hält, sie hält, weil sie bleibt, sie lässt sich nicht erbittern oder enttäu-
schen. Liebe, die in jeder Zeit neu buchstabiert werden muss, ist kein Rät-
selspiel um Glück, sondern Liebe ist immer wieder diese totale Kraft,
trotz aller Enttäuschungen und Missgeschicke, die sich einstellen mögen,
der Treue Raum zu geben, dem konkreten Du eine bleibende Aufenthalts-
berechtigung in eigenen Lebensräumen zu gewähren.

Wo Gott Liebe und Frieden unter uns entdeckt, bricht Erlösung an.
Wo Du der Liebe Raum gibst, beginnt Freiheit zu blühen.

Wo Du Freiheit spürst, ist sicher die Liebe am Werk –
und Liebe wehrt immer den menschlichen Grenzsetzungen

und Bezäunungsspielen,
die wir so meisterlich kennen.

ZThG 8 (2003), 36–40, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



40 Thomas Nißlmüller

Wo Liebe wächst, zerspringen die Ketten der Angst, von Hass, Gewalt,
Neid und Missgunst, von Ärger und Hohn, von Spott und Argwohn. Wo
die Liebe wächst, gewinnt die Freiheit an Raum. Liebe gibt Raum zum
Atmen, während Hass tötet. Den Freiheitsraum der Liebe brauchen wir.
Diese Freiheit haben wir so dringend nötig. Dringend! Nötig! Notwen-
dig dringend ist sie, diese Schaffenskraft der Liebe. Liebe braucht Zeit.
Und »gut Ding’ will Weile haben«, wie wir ja wissen. Und die Liebe lehrt
uns, nicht am Schweren zugrunde zu gehen, sondern frei zu werden von
den Belastungen, um fähig zu werden, einander Lasten zu tragen.

Alles hat seine Zeit. Auch und gerade die Erkenntnis, dass wir oftmals
vieles zu leicht nahmen, was schwer war, und dass wir – leider – oft das
Schwere zu wenig mit einem Augenzwinkern und mit einem heiteren
Sinn beäugt hätten. Das Leben nicht leicht nehmen, aber leicht leben.
Ohne das Gepäck von Ärger, Streit, Eifersucht, Zanksucht, aggressivem
Treiben, Neid, Gier, Hass und Unzufriedenheit. Leicht reisen ist nötig.
Leicht reisen. An der Himmelspforte wird keiner durchkommen, der zu
schwer bepackt war. Weder Bedenkenträger noch Miesmacher werden
das Himmelreich ererben. Weder diejenigen, die anderen die Suppe ver-
drecken noch diejenigen, die aus frommem Übereifer anderen das Leben
schwer machen. Im Himmel wird es keine Menschen geben, die hier ih-
ren Mitmenschen das Leben vermiest haben.

Ich ende mit einem, der immer von der Dekadenz eines falschen Glau-
bens gesprochen hat; und der wohl an so manchen Christen und ange-
maßten Glaubenshelden irregeworden war. Einer, der das Christentum
so treffend charakterisiert hat, weil er, selbst aus pastoralem Hause stam-
mend, so maßlos am missbrauchten Evangelium litt. Der Denker und
Schreiber aus den Schweizer Bergen, der mit dem starren Blick und der
gebrechlichen Gesundheit – der meinte, und damit beende ich meine Ge-
danken: »Wir müssen die Dinge lustiger nehmen, als sie es verdienen,
zumal wir sie lange Zeit ernster genommen haben, als sie es verdienen.«2

So ist das Leben: eine große Gelegenheit, Freude zu verbreiten und
sein Leben unter der Sonne als Glück zu empfinden.

2 F. Nietzsche, 1844-1900, zit. nach A. Lichtenauer (Hg.), Gönn dir einen Stern. Himm-
lisches im Alltag finden, Freiburg i.Br. 2000, 284.

ZThG 8 (2003), 36–40, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Artikel

Die Armen in den Psalmen
Dirk Sager

1. Elend und Armut aus heutiger Perspektive

Im Christentum gab und gibt es unterschiedliche Sicht- und Verhaltens-
weisen in Bezug auf Arme und Armut. Obwohl sich die Bettelmönche
freiwillig für ein Leben in Armut entschieden, schrieb man im Mittelal-
ter der materiellen Entbehrung an und für sich keinen positiven Wert zu.
Gleichwohl war die Existenz von Armen der Kirche sogar in gewisser
Weise nützlich, konnte sie sich doch so in ihrer caritativen Rolle profilie-
ren. Das änderte sich ab dem 16. Jahrhundert insofern, als bedingt durch
den aufkommenden Kapitalismus und allgemeinen Preisanstieg plötzlich
Massen von Armen die etablierte Gesellschaft bedrohten. Armut galt es
nunmehr sozialpolitisch zu »bekämpfen«, und das bedeutete, immer auch
strukturelle Ausgrenzungen in Kauf zu nehmen. Bettler und Landstrei-
cher wurden im 17. Jahrhundert in Frankreich in eigens eingerichtete
Spitäler unter Arbeitszwang sogar regelrecht weggeschlossen.1

Seither – ob im christlichen oder säkularen Milieu – wird Armut fast
ausnahmslos als materielle bzw. soziokulturelle Mangelsituation verstan-
den. In dieser Hinsicht haften dem Elend oftmals bestimmte Stigmata an.
Zur personalen Disqualifikation wird Armut nicht selten dann, wenn die
betreffenden Personen ganz offensichtlich aus Faulheit nicht den norma-
tiven Lebensstandard erreichen. Auf der untersten Skala der Bewertung
stehen die »Schmarotzer«, die es sich nach Ansicht ihrer Verächter in der
»sozialen Hängematte« dauerhaft bequem machen.

Wie anders klingt dagegen die Sprache der offiziellen Armutsbericht-
erstattung von Verbänden und Parteien mit ihrer nüchternen Auswer-
tung statistischer Befunde bzw. die Darstellungsweise in Programm-
schriften von Kirchen, die sich mit dem Problem wachsender Armut aus-
einandersetzen. Gegenwärtige kirchliche Konzepte schreiben sich gele-
gentlich in der Sprache der Befreiungstheologie die sog. »Option für die
Armen« als »neues Paradigma«2 auf ihre Fahnen. Kirche habe sich un-
missverständlich für Menschen die von der Gesellschaft an den Rand ge-
drängt werden einzusetzen.

1 Vgl. zum Ganzen: B. Geremek, Geschichte der Armut. Elend und Barmherzigkeit in
Europa. Aus dem Polnischen von F. Griese, München / Zürich, 1988.

2 G.K. Schäfer, Die Option für die Armen als Herausforderung für Diakonie und Sozial-
ethik, in: A. Götzelmann, u.a. (Hgg.), Diakonie der Versöhnung. Ethische Reflexionen und
soziale Arbeit in ökumenischer Verantwortung, Stuttgart 1998, 204.

ZThG 8, 41-64, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



42 Dirk Sager

Die »exotische Attraktivität«3, welche die Armen in diesen Doku-
menten mitunter auszeichnet, muss angesichts der eingangs beschrie-
benen allgemeinen Haltung gegenüber Armut verwundern. Die unein-
geschränkte Parteinahme für die Not der Armen – ob sie immer reali-
tätsbezogen ist, oder weniger – hat jedenfalls eine alte christliche Tradi-
tion. Ausgangspunkt war zunächst eine antike »Wohltätermentalität«
von Reichen und Machthabern, die dann im Urchristentum neue Träger
fand. Dabei wurde diese »ursprünglich aristokratische Maxime […] an
Menschen ›umadressiert‹, die sich durch körperliche Arbeit die Mittel
erwerben müssen, um andere zu unterstützen und als ›Wohltäter‹ tätig
zu werden.«4

Das Ethos der Nächstenliebe bekam in der Aufklärung eine neue ide-
elle Grundlage, indem man die Ursache von Armut in mangelnder Bil-
dung bzw. unzureichendem Solidaritätsgefühl der Wohlhabenden sah.5

Ihre konkrete Umsetzung fand diese Haltung in der Einrichtung von
Schulen für arme Kinder6 – eine Praxis, die mit der späteren Gründung
der ersten Sonntagschule der Baptisten in Hamburg vergleichbar ist.
Doch derartige Initiativen wurden nicht überall positiv aufgenommen,
da sie nicht selten mit bestimmten Erwartungen an die Armen bezüglich
ihrer Lebensweise, ihrer Gestaltung des Alltags und last not least ihrer
Beteiligung an kirchlichen Veranstaltungen geknüpft waren. »Deshalb
stieß die philanthropische Aktivität ungeachtet der Intentionen ihrer
Träger bei den Armen vielfach auf Misstrauen und Abneigung und rief
bei der sozialistischen Bewegung Feindseligkeit hervor.«7

Kommt man gegenwärtig auf Armut zu sprechen, ergibt sich also ein
etwas diffuses Bild, bestehend aus traditionsbedingten Einstellungen ge-
genüber Armut, Werturteilen, die sich mit unserem aktuellen Sozialsys-
tem auseinandersetzen und den tatsächlichen Umgangsweisen mit dem
Problem von Armut und Ungleichheit – wo auch immer man sie zu er-
kennen glaubt.

Ziel des vorliegenden Artikels ist es, sich in diese Diskussion aus exe-
getischer Perspektive einzumischen. Gegenstand der Untersuchung sind
die vielfältigen Aussagen zu (den) Armen in den alttestamentlichen
Psalmen in ihrer theologischen Dimension. Es wird sich zeigen, dass die
»Bilder«, die in einigen Psalmen von (den) Armen gezeichnet werden,
den gängigen Vorurteilen und Umgangsweisen mit Armut nicht einfach
entsprechen. Dennoch gibt es m.E. Anknüpfungspunkte, die die Chance
in sich tragen, Alternativen für die Sicht auf Armut offen zu legen.

3 Geremek, Geschichte, 14.
4 G. Theißen, Die Religion der ersten Christen. Eine Theorie des Urchristentums, 2.

durchgesehene Aufl., Gütersloh 2001, 136.
5 Vgl. Geremek, Geschichte, 298.
6 A.a.O., 299.
7 A.a.O., 300.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Armen in den Psalmen 43

2. Zugänge über die Psalmen – ein Blick in die Forschungsgeschichte8

Dass gerade die Armenaussagen der Psalmen eine genauere Betrachtung
wert sind und bereits zu endlosen exegetischen Debatten geführt haben,
hat seine Ursache vor allen Dingen in folgendem Umstand: Wie in sonst
keinem biblischen Buch finden sich in den Psalmen Stellen, in denen der
Verfasser sich selbst als »arm« erklärt (z.B. Ps 25,16 oder 86,1). Außer-
dem identifiziert sich der Beter in einigen Psalmen mit einer Gruppe von
»Armen« oder »Elenden« (z.B. Ps 22,26f.). Insgesamt findet man gerade
in den Psalmen überdurchschnittlich viele Stellen, die einen oder meh-
rere der hebräischen Termini für »arm« etc. enthalten (z.B.: )äbjOn (}wyb)a)
= »arm« / »bedürftig«, dal (ld) = »gering« / »niedrig« / »arm«, (AnI/(AnAw
(wn(/yn() = »elend« / »arm« / »demütig«, dak (\d) unterdrückt«9, etc.).10

So ergibt sich nach grober Durchsicht einiger Texte schnell die Vermu-
tung, dass der Psalter eine besondere Affinität zu den Armen habe, ja
eventuell von Armen geschrieben sein könnte. Da nun einmal keine Exe-
gese unter vollkommener Objektivität vonstatten geht, Armut noch dazu
ein Phänomen ist, das abschließend nicht definiert werden kann, hat es in
der Forschung eine Vielzahl von Versuchen und Ansätzen gegeben, die
Rede von den Armen einzuordnen. Die Fragestellung zielte dabei aller-
dings nicht primär auf die unterschiedlichen Haltungen und Einstellun-
gen zur Armut, wie ich sie eingangs für die Kultur- und Kirchenge-
schichte beschrieben habe, sondern auf die Mentalität der Armen selbst
und die dahinter stehenden realgeschichtlichen Fakten der Armut. Mit
der historisch-kritischen Lupe ausgestattet war man immer besonders am
soziokulturellen Hintergrund dieser »Armen« interessiert: Was war ihre
»eigentliche Not«11? Welcher Art war ihr Gottesverhältnis? Waren die
Armen möglicherweise in irgendeiner Form organisiert? »Dahinter steckt
weit mehr unbewußt als bewußt das Vorurteil, daß einzig das, was fak-
tisch geschehen ist, von Interesse sei, das was gesehen und empfunden
wurde, wird beiseite geschoben.«12

8 Vgl. zum Folgenden den lesenswerten Aufsatz von N. Lohfink, Von der »Anawim-
Partei« zur »Kirche der Armen«. Die bibelwissenschaftliche Ahnentafel eines Hauptbe-
griffs der »Theologie der Befreiung«, in: Bibl. 67, Rom 1986, 153-175.

9 Die Übersetzung der Begriffe ist in der Regel durch den Kontext bedingt, in dem sie
stehen. Gerade hinsichtlich der beiden sich ähnelnden Vokabeln wn(/yn( stellte man nach
langen Diskussionen fest, wie wenig ertragreich der Versuch einer etymologischen Herlei-
tung bzw. einer exakten Übersetzung ist.

10 Z.B. Ps. 9,10; 10,12; 12,6; 14,6; 18,28; 22,25.27; 34,3.7; 35,10; 37,11.14; 40,18; 41,2;
69,33; 72,4.13 usw.

11 H. Gunkel, Einleitung in die Psalmen. Die Gattungen der religiösen Lyrik Israels,
HK II, zu Ende geführt von J. Begrich. 4. Aufl. mit einem Stellenregister von W. Beyerlin,
1985, 193.

12 O. Keel, Feinde und Gottesleugner. Studien zum Image der Widersacher in den Indi-
vidualpsalmen, SBM 7, Stuttgart 1969, 34.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



44 Dirk Sager

Da von Armen häufig im Zusammenhang einer Konfliktsituation mit
den so genannten »Frevlern«, den rešA(Im ({y($r)13, oder auch den
»Übeltätern« (}w)-yl(p = pO(alE âwän), die Rede ist (z.B. Ps 10,12f.14;
14,4; 140,5.13), dachte man in der Exegese seit Mitte des 19. Jahrhun-
derts an innerisraelitische Kämpfe zwischen entgegen gesetzten »Par-
teien«. A. Rahlfs14 machte diese schon seit längerem kursierende These
in der deutschen Forschung populär. Dabei ging er davon aus, dass sich in
der Situation des babylonischen Exils eine Gruppe von Frommen, als die
Armen, (ânAwIm ({ywn(), bildete und im leidenden »Gottesknecht«, wie er
bei Deuterojesaja vorkommt (vgl. Jes 42,1; 49,3; u.ä.), ihr eigentliches
Vorbild sah. Diese These von der »Armenpartei« fand sich alsbald in etli-
chen Psalmenkommentaren wieder15 und wurde daraufhin vielfältig mo-
difiziert; mal sprach man von »Armenbewegung«, dann wieder von einer
»Richtung« oder »Strömung«, je nachdem, wie eng man die soziologi-
schen Grenzen dieser Gruppe fassen wollte.

Der skandinavische Psalmenforscher Sigmund Mowinckel suchte je-
doch diese Diskussion in ihrem Kern zu »entzaubern«. Er verstand die
Armut der Beter in jeder Hinsicht als eine aktuelle Notsituation, die von
daher mit institutioneller Armut, ja mit »Armut« im herkömmlichen
Sinne nicht das Geringste zu tun haben könne. Die »Armen« seien in
Wirklichkeit gar nicht arm sondern krank, und zwar deswegen, weil sie
von ihren Widersachern krank gemacht würden. Die Gegner der »Ar-
men« seien kultische Zauberer oder Magier gewesen, die ihre »armen«
Opfer manipuliert hätten.16 Von einem Klassenkampf sei weit und breit
keine Spur zu finden.

Auch sein Schüler Harris Birkeland verneinte jegliche innerisraeliti-
schen Parteigegensätze, beschrieb die Armut dann aber doch als soziales
Problem und identifizierte die Gegner der Armen als ausländische Hei-
den (Perser oder Griechen), welche die Provinz Juda in der Zeit nach

13 In der Lutherbibel wird diese Gruppe meist mit der Bezeichnung »Gottlose« belegt.
Der rAšA( ()$r) im herkömmlichen Sinn war der konkret schuldig Gesprochene im Ge-
richtsverfahren. Ihm gegenüber stand der ZaddIq (qydc), der »Gerechte«, für den der Pro-
zess mit dem Freispruch endete (vgl. Prov. 17,15; 24,24).

14 A. Rahlfs, (anî und (anaw in den Psalmen, Göttingen 1892.
15 N. Lohfink geht in seinem Forschungsbericht zur Armenexegese davon aus, dass es

einen Zusammenhang geben könne zwischen dieser exegetischen Interpretation und der
etwa zeitgleich aufkommenden Arbeiterbewegung, die darum rang, ob sie als »Partei« ihre
politischen Interessen durchsetzen solle. Vgl. Lohfink, Ahnentafel, 161.

16 S. Mowinckel, Psalmenstudien I, åwän und die individuellen Klagepsalmen, Kristiana
1921, 114f. Mowinckel untermauert seine These mit einer etymologischen Analyse des Be-
griffes }w), der in seiner ursprünglichen Form einmal )aun gelautet und neutral »Macht«
bedeutet habe. Im Laufe der Geschichte sei es zu einer Spaltung in zwei Lexeme gekom-
men, von denen das eine, )aOn, die »legitime Abart von Macht«, das andere, )âwän, die
»böse Abart von Macht« (a.a.O., 31) repräsentiere. Eben diese böse Macht sei für jegliche
Art von kultischer Zauberei und Manipulation missbraucht worden von besagten »Übeltä-
tern«, den pO(alE âwän.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Armen in den Psalmen 45

dem babylonischen Exil kontrollierten. So schreibt Birkeland in einer
Auslegung zu Ps 82: »Freilich ist […] das Unglück nicht kasuell, son-
dern konstant«17 und er lässt keinen Zweifel daran entstehen, »dass die-
ser Psalm gegen den Hintergrund der Fremdherrschaft gesehen werden
muss.«18

Bedingt durch die Studentenbewegung der sechziger Jahre kam es in
Deutschland zu einem Neueinsatz der sozialgeschichtlichen Bibelausle-
gung. Der Prophet Amos wurde zum Paradigma schlechthin für einen
Kampf um soziale Gerechtigkeit. Auch wenn die Euphorie dieser Zeit
heute einer gewissen Nüchternheit Platz gemacht hat, wird das dahinter
stehende Anliegen nach wie vor ernst genommen: Die Sozialgeschichts-
schreibung macht es sich zur Aufgabe, nicht nur die »großen« Ereignisse
der Geschichte Israels (wie z.B. den Auszug aus Ägypten, die Gesetzge-
bung am Sinai oder die Außenpolitik der israelitischen Könige) zu be-
schreiben, sondern auch deren Verflechtung mit den Lebensweisen und
Schicksalen aller gesellschaftlichen Schichten. Sie hat sich mittlerweile in
der exegetischen Landschaft einigermaßen etabliert, wenn auch ihr An-
spruch nicht bei allen Exegeten gleichermaßen geteilt wird.

Die bereits erwähnte Frage nach der »eigentlichen Not« der Beter, die
sich als arm bezeichnen, wird inzwischen differenzierter gestellt. Das
hängt damit zusammen, dass man – wie allgemein üblich geworden – das
Phänomen der Armut nicht mehr allein auf die materielle Seite redu-
ziert, sondern sämtliche Aspekte des Mangels im Kontext des gesell-
schaftlichen Umfelds hinzuzieht. So arbeitet Frank Crüsemann vor dem
Hintergrund einer empirischen Studie über nichtsesshafte Menschen in
Bethel heraus, »[wie] wenig eine monokausale Beschreibung des Leides
auch heutigen Nöten angemessen ist«19 und überträgt diese Erkennt-
nisse auf die Bibelinterpretation. So kommt er hinsichtlich der Klage-
psalmen des Einzelnen zu dem Schluss: »In vielen Fällen also werden die
Betenden nicht eine Not haben, an der alles hängt. Die ›eigentliche Not‹
ist vielmehr ein multifaktorelles Geflecht von Ursachen und Wirkungen,
worin sie sich verstrickt sehen.«20 Dabei können sich Armut, Krankheit,
soziale Isolation und Falschanklage vor Gericht gegenseitig bedingen. So
ist zwar die Deutung Mowinckels, die Armen seien in Wahrheit Kranke,
auch nicht einfach ad acta gelegt, wird in neueren Darstellungen aber
nicht mehr einseitig vertreten.

In seine Religionsgeschichte Israels integriert Rainer Albertz eben-
falls die sozialgeschichtliche Betrachtung, wobei im zweiten Band ein

17 H. Birkeland, Die Feinde des Individuums in der israelitischen Psalmenliteratur. Ein
Beitrag zur Kenntnis der semitischen Literatur- und Religionsgeschichte, Oslo 1933, 48.

18 A.a.O., 49.
19 F. Crüsemann, Im Netz. Zur Frage nach der »eigentlichen Not« in den Klagen der

Einzelnen, in: R. Albertz, u.a. (Hgg.), Schöpfung und Befreiung, FS C. Westermann, Stutt-
gart 1989, 141.

20 A.a.O.,145.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



46 Dirk Sager

Abschnitt über die Armentheologie der nachexilischen Zeit zu finden
ist.21 Albertz operiert hier mit einem Begriff, der in der alttestamentli-
chen Forschung mittlerweile den Grad eines Terminus technicus erhal-
ten hat: »Armenfrömmigkeit«. Dieser richtet den Fokus wiederum auf
die subjektive Seite von Armut, wie sie schon von Vertretern wie Al-
fred Rahlfs behandelt worden war. Allerdings überwiegt bei R. Albertz
das Interesse, die Armen in ihrem sozialen Status zu erfassen. Er meint,
es habe diese Armenmentalität in bestimmten »Unterschichtszirkeln«
gegeben. Das eigene Empfinden nicht nur materiell arm zu sein, son-
dern auch als Arme den besonderen Schutz JHWHs zu genießen, er-
klärt Albertz als »religiöse Kompensation eines sozialen Defizits«.22

Die Gegner der Armen seien innerisraelitische skrupellose Reiche, die
mit den fremdländischen Oberherren gegen verarmte Kleinbauern kol-
laborierten. Man trifft hier also gewissermaßen auf eine Quersumme
aus exegetischen Deutungen, die Ähnlichkeit mit der »Armenpartei«
Rahlfs’ und der Interpretation der Gegner als Heiden bei Birkeland
aufweist.

Neuerdings hat Johannes Un-Sok Ro in seiner münsteraner Disserta-
tion »Die sog. ›Armenfrömmigkeit‹ im nachexilischen Israel«23 der Auf-
fassung von Albertz, die Frömmigkeit der Armen sei durch ihre wirt-
schaftliche Mangelsituation mit verursacht, eine radikale Absage erteilt.
Dabei geht es ihm nicht darum, das Phänomen von Not und Armut dif-
ferenzierter zu betrachten (wie dies bei F. Crüsemann der Fall ist), son-
dern die Bezeichnung als »arm« konsequent als fromme Selbstprädika-
tion von Gruppen aufzufassen, die sich von einer verweltlichten Tempel-
priesterschaft abgrenzen wollten. »Armut« wird hier also ausschließlich
in seiner religiösen Dimension erörtert. Ausgangspunkt dieser Untersu-
chung und Thesenbildung sind für ihn Texte der Gemeinschaft von
Qumran, zu denen er anhand ausgewählter Texte u.a. aus den Psalmen
eine Vorgeschichte konstruiert.

3. Das Aussageprofil der Psalmen zur Armut und »den Armen«

Nach dieser exemplarischen Durchsicht mag man am Ende fragen, wel-
cher Ertrag bei diesem Wirrwarr an Deutungen denn noch auszumachen
sei. Nicht selten lässt sich feststellen, wie abhängig die exegetischen Er-
gebnisse von den jeweiligen »Großwetterlagen« in Gesellschaft, Politik
und Kirche sind. Dass man sich um die Jahrtausendwende von den allzu

21 R. Albertz, Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit, GAT VIII, Göttin-
gen 1992, 569-576.

22 A.a.O., 575.
23 J. Un-Sok Ro, Die sogenannte »Armenfrömmigkeit« im nachexilischen Israel, BZAW

322, Berlin / New York 2002.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Armen in den Psalmen 47

ideologieverdächtigen Darstellungen im Kontext der »68er« verabschie-
den möchte, ist einerseits verständlich. Auf der anderen Seite hebt diese
Art der Herangehensweise die Frage nach einem theologisch vertretba-
ren Umgang mit Elend und Armut nicht einfach auf. Die sozialgeschicht-
lichen Untersuchungen behalten also ihren Wert – bedürfen jedoch einer
tieferen mentalitätsgeschichtlichen und theologischen Einordnung. Da-
bei kann es nicht nur darum gehen, nach einer Mentalität von Armen zu
suchen – wobei man immer sogleich in die Aporie der »eigentlichen Not«
geführt wird –, sondern ebenfalls nach den Einstellungen, die – gewisser-
maßen von außen – auf Armut Bezug nehmen. Ich nehme mir dazu den
polnischen Historiker Bronislaw Geremek zum Vorbild, der in seiner
»Geschichte der Armut« Europas immer wieder die tatsächliche Not von
Armen mit den diversen Einstellungen und Haltungen zur Armut in Be-
ziehung setzt.24

Anknüpfend an seinen Ansatz sollen bei den folgenden Textbe-
trachtungen vor dem Hintergrund der Sozialgeschichte die einzelnen
Sprechrichtungen, Redeweisen, Einstellungen und Denkweisen hin-
sichtlich der Armen vorgestellt werden. Wenn sich feststellen lässt,
dass eine bestimmte Aussage keinen Einzelfall darstellt, sondern in un-
terschiedlichen Psalmengattungen vorkommt, kann man von der Exis-
tenz theologischer Grundkonzepte, bzw. allgemeiner Mentalitäten aus-
gehen.25 Ich unterstelle dabei, dass es nicht die Armenvorstellung in
Israel gab, die sich dann gegebenenfalls in eine bestimmte Richtung hin
stetig »entwickelte«, sondern versuche bestimmte Längsschnitte von
Redeweisen an ganz unterschiedlichen Psalmen aufzuzeigen. Das Span-
nende wird sein festzustellen, dass der gleiche »Typ« von Armenaus-
sage in einem anderen Kontext theologisch wieder etwas Besonderes zur
Sprache bringen will.26

4. Die Armen als hilflose Opfer und was das »Herz« dazu zu sagen hat

Anders als heute wird Armut zur Zeit des alten Israel nicht als strukturel-
les und anonymes Problem betrachtet, sondern im Kontext der Ausein-
andersetzung zwischen konkreten Personen. »Die Machtverhältnisse

24 Vgl. die methodische Bemerkung von Geremek, Geschichte, 20: »Wenn auch die Ge-
schichte der Armut nicht der eigentliche Gegenstand unserer Untersuchung ist, so müssen
wir doch, um die sich ändernden sozialen Einstellungen gegenüber Armut zu interpretie-
ren, immer wieder die Theorie und Praxis der Wohltätigkeit mit der gesellschaftlichen Re-
alität des Pauperismus konfrontieren.«

25 A.a.O., 16: »Soziopsychologische Einstellungen verändern sich sehr langsam, sie
scheinen in der menschlichen Natur und in biologischen Grundlagen des sozialen Lebens
verwurzelt zu sein.«

26 Konzeptionell ähnelt dieses Verfahren auch dem Ansatz von O. Keel, Feinde, der sich
in seiner Studie mit den diversen Typisierungen von Feindbildern beschäftigt hat.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



48 Dirk Sager

sind Verhältnisse ›Auge in Auge‹«.27 Dem entsprechend trifft man auf
eine Sprachform, die dem Empfinden Ausdruck verleiht, jederzeit von
Verfolgung und Tod bedroht zu sein. Die entsprechende Metaphorik lässt
die Armen in einigen Texten als Zielscheibe von Jägern und Opfer von
Gewaltverbrechen erscheinen. Zum Beispiel in Ps 10,8-10:

8 Er [der Frevler] sitzt im Hinterhalt der Höfe, aus den Verstecken heraus tötet
er den Unschuldigen;
seine Augen spähen nach dem Armen.
9 Er lauert im Versteck wie ein Löwe im Dickicht, er lauert um den Elenden zu
rauben;
er raubt den Elenden, indem er ihn in sein Netz zieht.
10 Er duckt sich, bückt sich;
und jener fällt – die Elenden [fallen] in seine Gewalt.

Während in Ps 10 die Not der Armen offensichtlich von außen beschrie-
ben wird28 (die Elenden werden immer in der 3. Person erwähnt), gibt es
parallel hierzu Schilderungen, in denen der Beter seine eigene Situation
beklagt. Dabei spiegelt das Bild vom Fangnetz die ohnmächtige Gefühls-
lage des Beters wider. In Ps 35,7 klingt das so:

7 Denn ohne Grund haben sie mir ihr Netz gestellt, ohne Grund mir eine
Grube [das Wasser ab-]gegraben.

Zwar ist die Jagdmetaphorik nicht ausschließlich an das Armenvokabular
gebunden, gehört jedoch offensichtlich zum sprachlichen Inventar der
Klagepsalmen (vgl. z.B. Ps 7,2f.13; 11,2; 57,5)29. Meines Erachtens kann
man nicht davon ausgehen, dass es sich hierbei lediglich um fromme Bil-
dersprache handelt, die nie einen Anhalt an der Realität besaß. Das Phä-
nomen erklärt sich schlüssiger, wenn man annimmt, dass es Teile in der
altisraelitischen Bevölkerung gab, die durch das Problem der Armut sel-
ber angefochten waren und sich mit dem Schicksal der Bedrängten und
Gejagten in besonderer Weise identifizierten. Dabei wurde Armut auch
nicht als punktuelles Problem, sondern als Katastrophe ganz Israels be-
trachtet. So klagt der Beter des 94. Psalms (V. 3-6) über das unbehelligte
Treiben der rešA(Im:

3 Bis wann sollen die Frevler, JHWH,
bis wann sollen die Frevler jubeln,
4 »sprudeln« und frech reden,

27 R. Kessler, Die Bibel in Zeiten der Globalisierung: Quelle der Inspiration oder Doku-
ment der Modernisierungsverlierer?, in: Interkulturelle Hermeneutik und lectura popular.
Neuere Konzepte in Theorie und Praxis, S. Joneleit-Oesch / M. Neubert (Hgg.), BÖR 72,
Frankfurt a.M. 2002, 106.

28 Vgl. N. Füglister, »Die Hoffnung der Armen ist nicht für immer verloren«. Ps 9/10 und
die sozio-religiöse Situation der nachexilischen Gemeinde, in: G. Braulik u.a. (Hgg.), Bibli-
sche Theologie und gesellschaftlicher Wandel, FS N. Lohfink, Freiburg i.Br. u.a. 1993, 108.

29 Vgl. zur Metaphorik der Feindpsalmen im Ganzen: P. Riede, Im Netz des Jägers: Stu-
dien zur Feindmetaphorik der Individualpsalmen, WMANT 85, Neukirchen-Vluyn 2000.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Armen in den Psalmen 49

die Übeltäter stolz auftreten,
5 dein Volk, JHWH, schlagen,
dein Erbe plagen,
6 Witwen und den Fremden töten
und die Waisen morden?

Bei näherer Betrachtung der Verben entdeckt man die scheinbare Span-
nung in den Schilderungen über die Frevler: Denn zunächst ärgert sich
der Beter offensichtlich nur über die Prahlerei seiner Gegner. Doch dann
geht er in V. 5 dazu über, ihnen Misshandlungen an seinem Volk vorzu-
werfen, bis er schließlich offen ausspricht, wie es um einzelne Arme in
Israel bestellt ist. Stehen die Aktionen der Frevler in einem logischen Zu-
sammenhang? Oder ist das »Töten« nur bildhaft gemeint im Sinne der
Demütigung, die der Schreiber empfindet? Oder muss man umgekehrt
annehmen, das stolze Auftreten der »Übeltäter« sei nur der subjektive
Eindruck des Beters von Personen, die keine Hemmungen haben, die Ar-
men zu liquidieren? Zwar lässt sich die Metaphorik nicht restlos auflö-
sen, durch die Erwähnung von Witwen, Waisen und Fremdlingen wird
die Situation jedoch immerhin so konkret, dass sich eine Spur zum sozi-
algeschichtlichen Kontext ergibt. Tatsächlich kommt die Nennung des
Todes nicht von Ungefähr: Die Geschichte von einer Witwe, die nach
dem Tod ihres Mannes befürchten muss, dass man ihre Kinder pfändet
(2Kön 4,1-7), ist ein eindrückliches Beispiel für die ab dem 8. Jahrhun-
dert v.Chr. in Israel beobachtbare Verarmung. Auslöser ist an vielen Stel-
len das antike Kreditrecht, dass es den Gläubigern gestattete, nicht nur
den Besitz des Schuldners, sondern seine Familie selbst einzukassieren.30

Diese Praxis ist auch in der Zeit nach dem babylonischen Exil in zuge-
spitzter Form anzutreffen (vgl. Neh 5), da nunmehr eine fremde Ober-
herrschaft zusätzlichen fiskalischen Druck ausübte.31 Dass die Pfändung
ihrer Kinder eine zurückbleibende verwitwete Mutter dem Hungertod
nahe bringen konnte, belegt eindrücklich Hi 24.

Die Rekonstruktion des sozialgeschichtlichen Hintergrundes kann, so
lautete die These, nicht das letzte Ziel der exegetischen Bemühung an
den Texten sein. Lohnenswert – und am Ende auch theologisch bedeutsa-
mer – ist es zu beachten, welche Einstellung nun diesen Entwicklungen
gegenüber vertreten werden und wie die Beter das Problem von Armut
in ihre Gottesbeziehung verarbeiten. Dabei fällt auf, dass die Verfasser
der oben besprochenen Texte (Ps 10; 94 und auch Hi 24) zu allererst ih-
ren Feinden eine besondere – und das bedeutet in diesem Fall negative –
Mentalität attestieren! Eine Einstellung unüberbietbarer Ignoranz ge-
genüber Menschen und Gott, die der eigenen diametral entgegengesetzt
war (vgl. Prov 29,7). Der Frevler fühlt sich aus Sicht der Beter vollkom-

30 Vgl. Albertz, Religionsgeschichte Israels, 250ff.
31 Vgl. die oben genannte Interpretation von Birkeland, Feinde.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



50 Dirk Sager

men unangefochten und sicher, hat überdies nicht das geringste Schuld-
bewusstsein. In Ps 10,6 heißt es von ihm:

6 Er spricht in seinem Herzen: Ich werde nicht wanken;
von Geschlecht zu Geschlecht [bin ich] einer, dem nichts Böses widerfährt.

Wenn in der hebräischen Bibel von den Gedanken der Menschen die
Rede ist, gilt das »Herz« (hebr.: lEb, bl) als deren Sitz. »Statt ›er sprach in
seinem Herzen‹ würden wir sagen: ›Beim vernünftigen Nachdenken
sagte er sich‹.«32 Das »Herz« galt jedoch nicht nur als der Ort einzelner
Erwägungen von Personen zu einer bestimmten Zeit, sondern ebenso als
Bezugspunkt aller möglicher »Strategien«, grundsätzlicher Maximen
und »als Organ eigener Überlegungen der gesammelten Erfahrungs-
weisheit […].«33 Ps 10,11 fügt im Blick auf die »Erfahrungsweisheit« des
Frevlers in Sachen Armut hinzu:

11 Er spricht in seinem Herzen: Gott hat [es] vergessen;
Er hat sein Angesicht versteckt, er wird dauerhaft nicht (hin)sehen.

Ganz ähnlich Psalm 94,7:
7 Sie sprechen: JHWH sieht nicht (hin);
und der Gott Jakob achtet nicht (darauf).

Man hat in der Exegese immer wieder versucht, die Haltung der Frevler
als eine Art Atheismus zu verstehen. Auch wenn man sich darüber im
Klaren war, dass diese Kategorie für die damalige Kultur nicht wirklich
zutreffend ist (so hat man sich gelegentlich damit geholfen, von einem
»praktischen« Atheismus zu sprechen), ist man grundsätzlich bei dieser
Einschätzung geblieben. Doch geht diese Diskussion am Kern der Sache
vorbei, denn bei diesen »Zitaten« handelt es sich nicht um den zufälligen
Einblick in momentane Selbstgespräche realer Personen, sondern um die
bewusste Karikatur eines Antitypus. Der tatsächlichen Einstellung der
gemeinten Gesellschaftsgruppe wird diese Beschreibung objektiv be-
trachtet nicht gerecht – soll sie auch nicht. Vielmehr spiegelt sich in ihr
in gebrochener Weise die Haltung der Beter gegenüber JHWH34 – mit ei-
nem bedeutenden Unterschied: Während man den Frevlern entgegen-
hält, sie würden das Wegsehen Gottes zum eigenen Vorteil ausnutzen,
hoffen die Schreiber (z.B. der von Ps 13,2f.) auf ein Einlenken JHWHs.

2 Wie lange, JHWH, vergisst du mich dauerhaft;
wie lange verbirgst du dein Angesicht vor mir?
3 Wie lange muss ich Überlegungen anstellen in meiner Seele,
Kummer in meinem Herzen täglich;
wie lange steht mein Feind gegen mich auf?

32 H.W. Wolff, Anthropologie des Alten Testament, Gütersloh 61994, 82.
33 A.a.O., 83.
34 Keel, Feinde, 185: »In den Reden der Feinde und Gottlosen wird die Bedrohung objek-

tiviert, die dem Beter aus seinen eigenen Überlegungen erwächst.«

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Armen in den Psalmen 51

Ob Ps 13 als Gebet eines subjektiv Armen aufzufassen ist, lässt sich nicht
sicher entscheiden. Die Form der Klage jedenfalls entspricht der von Ps
10 und 94. Dort, so muss man festhalten, wird zwar die Not der Armen
beklagt, jedoch (wie bereits erwähnt) allem Anschein nach von außen.
Das heißt die Einstellung bzw. Frömmigkeit der Betenden ist dadurch
charakterisiert, die Attacke auf die Armen gleichzeitig als Angriff auf
sich selbst anzusehen!35 An was konnten sie sich (noch) festhalten?

4.1. Retter und Rechtshelfer der Armen

In Israel war von Alters her die Familiensolidarität Garant für die soziale
Grundsicherung.36 Mittelschwere Rechtsfälle wurden im Tor der Stadt
unter zu Hilfenahme von Ältesten entschieden. Anwälte im modernen
Sinn gab es keine. Die beiden Streitparteien fanden im Idealfall eine güt-
liche Einigung.37 Dieses System geriet im Laufe der Königszeit nach und
nach in die Krise. Das Prinzip der Egalität wurde stückweise untergra-
ben,38 da immer mehr Großgrundbesitzer an Einfluss gewannen und die
Eigentumsprozesse nach ihrem Willen bestimmen konnten. Die kleinen
Bauern wurden rechtlich legal um ihren Besitz gebracht. So rückte die
Devise in den Vordergrund, die wohlhabenden Aristokraten bzw. der Kö-
nig hätten sich für die Armen einzusetzen – genauso wie es in der altori-
entalischen Umwelt Israels gesehen wurde.39 Für dieses Muster lassen
sich in den Psalmen zwei exemplarische Texte anführen.

Ps 72 schreibt die Armenpflege dem König zu. Diese Aufgabe bewerk-
stelligt er funktional gesehen als Rechtsbeistand. Der Beter des Psalms
bittet JHWH, sein König möge dafür Sorge tragen, dass die »Mitglieder
des Gottesvolkes nicht nur nicht Opfer des Unrechts, sondern ebenso
nicht Opfer des Rechts werden.«40

4 Er [der König] wird den Elenden im Volk Recht schaffen, wird die Bedürfti-
gen retten;
und er wird den Gewalttäter schlagen. […]
12 Ja, er wird den Bedürftigen, der um Hilfe ruft, befreien;
ebenso den Elenden, der auch keinen Helfer hat.
13 Er wird den Geringen und Bedürftigen schonen
und die Leben der Armen retten.

35 »Der Psalmist, der den ›Armen‹ die Stimme leiht, leidet unter der Abwesenheit Got-
tes« Füglister, Hoffnung, 121. Man hat sich also mit Füglister eine Person vorzustellen,
»die zwar selbst angefeindet ist […], in dieser persönlichen Behelligung jedoch nicht das
Hauptproblem und demzufolge auch nicht den eigentlichen Gegenstand ihres Gebetes
sieht.« A.a.O., 119.

36 Vgl. E.S. Gerstenberger, Art.: (AnAh II, ThWAT, 266.
37 Vgl. Albertz, Religionsgeschichte, 140f.
38 A.a.O., 251f.
39 Vgl. J. Ebach, Art.: Armenfürsorge II. Altes Testament, RGG4, Bd. I, 755.
40 F.-L. Hossfeld / E. Zenger, Psalmen 51-100, HThKAT, Freiburg i.Br. u.a. 2000, 320.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



52 Dirk Sager

Mit dem Verlust der souveränen Staaten (das Nordreich fiel im Jahr 722
v.Chr. der assyrischen Invasion zum Opfer, das Südreich wurde im 6.
Jahrhundert in mehreren Schüben von den Babyloniern erobert) gab es
für die Israeliten keinen irdischen König mehr. Seine Funktion galt es in
vielerlei Hinsicht aufzufangen. Die Praxis der Armenfürsorge musste
von anderen übernommen werden. Der weisheitliche Ps 112 zeichnet das
Bild des idealen Gerechten, ZaddIq (V. 6), der JHWH fürchtet (V. 1),
wohlhabend ist (V. 3) und die Gefahren des täglichen Lebens in uner-
schütterlichem Gottvertrauen meistert (V. 7f.). Vom ihm heißt es ab-
schließend:

9 Er verteilt reichlich, gibt den Bedürftigen;
seine Gerechtigkeit hat dauerhaft Bestand;
sein Horn erhebt sich in Ehren.

Auch der ideale ZaddIq und ursprünglich reiche Hiob rechtfertigt seine
Frömmigkeit mit Blick auf seine früheren Wohltaten an den Armen, de-
nen gegenüber er sich als »Vater«, )Ab (b)), ausgab (Hi 29,12-17). Die aris-
tokratischen und königlichen Attribute gelten aber parallel dazu für
JHWH. Ps 68,6 preist ihn ebenfalls als »Vater« von Waisen und Helfer von
Witwen, deren »Rechtssache«, dIn (}yd), er vertrete. Wie verhalten sich
nun diese beiden Rolleninhaber der Wohltätigkeit zueinander? Zunächst
ist es wahrscheinlich, dass aus Gründen der Unzulänglichkeit menschli-
cher Hilfeleistung dieselben Attribute auch auf Gott übertragen wurden.
Doch ist der umgekehrte Weg gegangen worden? Wurde JHWH als Vor-
bild in Sachen Armenfürsorge in Anspruch genommen? Ps 112 gibt dafür
keine Hinweise. Als zentrale Motivation der Barmherzigkeit Armen ge-
genüber gilt die Furcht Gottes bzw. die Freude an seinen Geboten (Ps
112,1).41 Aus der Rolle JHWHs als Armenhelfer ziehen die Psalmisten da-
gegen für ihre persönliche Situation ganz andere Konsequenzen:

4.2. Gottes Beziehung zu den Armen als Paradigma

Dass JHWH einer sei, der sich der »Sache« der Armen annehme, konnte
in Israel den Grad eines »Bekenntnisses« erreichen. Deswegen erscheint
eine derartige Armenaussage auch gelegentlich an gewichtigen Stellen ei-
nes Psalms, zu Beginn oder gegen Ende. Bezeichnend für den Bekenntnis-
charakter ist außerdem, dass der Beter nicht die Form der Klage, sondern
die des Lobes wählt. Ps 109 schließt folgendermaßen:

30 Ich will JHWH sehr preisen mit meinem Mund;
und inmitten der Menge will ich ihn loben!
31 Denn er steht dem Bedürftigen zur Rechten,
um das Leben dessen zu retten, den man richtet.

41 An anderer Stelle (Jer 22,16) kann dafür auch die »Erkenntnis« JHWHs stehen, bzw.
die »Ehrerbietung« ihm gegenüber (Prov 14,31).

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Armen in den Psalmen 53

Als weiteres sprachliches Kennzeichen ist hervorzuheben, dass die Ar-
men immer in der 3. Person auftreten, während Gott das Subjekt dar-
stellt. Dies verdeutlicht, dass der Sprecher, wie bereits angedeutet, auch
nicht notwendigerweise selbst zu den Unterdrückten gehören muss.
Vielmehr nimmt er das Ergehen des Armen für seine eigene Situation
paradigmatisch in Anspruch. Dies wird besonders deutlich an Ps 140, in
dem der Beter zu erkennen gibt, was zu seinem »Glaubensgut« gehört:
Aus der Gewissheit heraus, dass Gott, der den Armen hilft, auch ihn vor
den rešA(Im retten wird, stimmt er den Lobgesang der »Gerechten« (Zad-
dIqIm) an:

13 Ich erkenne [!], dass JHWH die Sache des Elenden führt,
den Bedürftigen Recht zu schaffen.
14 Also werden die Gerechten deinen Namen preisen;
die Aufrichtigen werden vor deinem Angesicht wohnen bleiben.

Diese praktische Erkenntnis behält ein Psalmenbeter in der Regel nicht
einfach für sich, sondern er gibt sie im Vollzug des Betens an andere
Menschen weiter. Ein Verfasser kann auch auf ihm bekannte Gebetsfor-
men – Sprachmuster also, die er nicht frei erfunden hat – zurückgreifen
und diese in seinen eigenen Text integrieren. So vollzieht der Psalmist
im Zentrum von Ps 41 (V. 5-11) zwar das Klagegebet eines »Geringen«
(dal, ld), doch er selbst ist gar nicht arm. Das wird schon bei der Eröff-
nung des Ps (V. 2) erkennbar, die als eine Seligpreisung an den Hörer
adressiert ist.

2 Wohl dem, der auf den Geringen achtet!
Zur bösen Zeit wird JHWH ihn entkommen lassen.

Dieser Glückwunsch gilt also dem, der auf das Ergehen des »Geringen«
acht gibt. »Damit ist nicht die Fürsorge um den Armen / Schwachen ge-
meint, sondern das ›weisheitliche Achten auf den Armen / Schwachen‹,
in der Absicht, daraus die rechte ›Lehre‹ bzw. das rechte Handeln zu er-
lernen.«42 »Was am Schwachen / Armen wahrzunehmen und weisheit-
lich zu lernen ist, faßt dann genau V. 2b-4 zusammen: Daß JHWH ihn,
den ld, rettet, beschützt, belebt, nicht der Gier seiner Feinde preisgibt, in
seiner Krankheit stärkt und, was immer ihn auf das Krankenlager zwingt,
seiner Krankheit ein Ende setzt.«43 Die Integration eines Klagegebetes in
den Psalm eines Menschen, der zunächst einmal selber gar nicht wirklich
arm zu sein scheint, hat also den Zweck eines Lerneffekts – einmal für
die Hörer, aber natürlich auch für ihn selbst. So kann der Beter von Ps 41
– wiederum ganz ähnlich dem Schluss von Ps 140 – auch hinsichtlich sei-
ner Person subsumieren (Ps 41,12f.):

42 F.-L. Hossfeld / E. Zenger, »Selig, wer auf die Armen achtet« (Ps 41,2). Beobachtun-
gen zur Gottesvolk-Theologie des ersten Davidpsalters, in: JBTh 7 (1992), 27.

43 Ebd.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



54 Dirk Sager

12 Daran erkenne [!] ich, dass du Gefallen an mir hast,
dass mein Feind über mich nicht jubeln wird.
13 Ich hingegen, hältst du mich fest um meiner Frömmigkeit willen,
trete hin vor dein Angesicht für immer.

Wenn man an diesen Beispielen den Vorbildcharakter des Armen illust-
rieren will, so wird damit also nicht die Armut selbst zu einem Ideal. Für
den Psalmbeter ist es demnach nicht erstrebenswert, arm zu werden,
auch nicht in einem – wie auch immer zu fassenden – geistlichen Sinn.
Vorbildhaft und damit Orientierungsmarke für das eigene Leben ist
JHWHs Beziehung zu den Schwachen und Hilflosen.

4.3. Israel- und Armentheologie

Das rettende Handeln JHWHs am Armen gewann jedoch nicht nur für
den einzelnen Beter eine Bedeutung. Mit der Deportierung von Judäern
nach Babylonien – ein menschlich wie religiös katastrophaler Vorgang –
stand ganz Israel vor der Herausforderung, an seinem Gott festhalten zu
können. Ein Prophet dieser Exilszeit, den die alttestamentliche Forschung
wegen seiner Anonymität Deuterojesaja, also den »zweiten Jesaja« nennt,
drückt die Sache theologisch nun gerade umgekehrt aus: Nicht Israel habe
sich um JHWH gekümmert, sondern er halte an Israel fest, und vergebe
alle Schuld (vgl. Jes 43,22-25). Wem war das in dieser Situation – wo Tem-
pel, Land und König passé waren – begreiflich zu machen (Jes 53,1)? Im
Rahmen dieser Ausgangslage ist die Deutung zu verstehen, Israel als
Ganzes sei »durch das Exil (anaw [›arm‹] geworden.«44 Hierbei handelt es
sich um eine bewusste theologische Qualifikation, denn wirklich arm wa-
ren die deportierten Judäer nicht.45 Ja, das Bild von den »Elenden« und
»Armen« auf der Suche nach Wasser (Jes 41,17) paart sich mit Verglei-
chen, die Israel als »Blinde« (Jes 42,7.16) und »Gefangene« (Jes 42,7) aus-
zeichnet. Es geht Deuterojesaja darum, seinem Volk klarzumachen, dass
Gott für sie einen »neuen Exodus« vorbereitet hat. Die Vorstellung, arm
zu sein, war zu diesem Zeitpunkt demnach keine allgemeine Gewissheit,
sondern entsprang dem theologischen Bemühen des Propheten, die De-
portierten über ihren Stand bei Gott aufzuklären.

Oben (3. 2) war bereits von Ps 68 die Rede. Er teilt die Sprache Deutero-
jesajas interessanterweise genau an den Stellen, an denen JHWH als Gott
der Armen auftritt. So spricht V. 10f. ebenfalls von Gott, der zur Trocken-
zeit seinem Volk, den »Elenden«, Wasser spendet. Der Schreiber des 68.

44 Rahlfs, Psalmen, 85.
45 Die Eroberungspolitik der Babylonier sah es vor, nur die Oberschicht der Bevölkerung

(also im Wesentlichen die Adligen und den gesamten Staatsapparat, zu dem freilich auch
das Tempelpersonal gehörte) in das Mutterland zu versetzen. Die besitzlosen Bauern blie-
ben im Land, bekamen sogar teilweise Felder, die ursprünglich wohl den Großgrundbesit-
zern gehörten, zugewiesen (vgl. Jer 39,10).

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Armen in den Psalmen 55

Psalms redet zudem von »Einsamen« und »Gefangenen« (V. 7), ähnlich Jes
42. Im Unterschied zum Propheten leitet er seine Israeltheologie explizit
von der klassischen Armenfürsorgementalität her. So ist Gott für ihn …

6 Vater der Waisen und Rechtsbeistand der Witwen
[ist] Gott in seiner heiligen Wohnung.
7 Gott, er bringt Einsame zurück ins Haus
und führt Gefangene heraus ins Freie46.
Aber Empörer wohnen in der Einöde.

Die Aussage, dass Gott die sozial Gefährdeten und der etablierten Gesell-
schaft Entfremdeten schützt, bekommt einmal mehr beispielhafte Be-
deutung – diesmal im Hinblick auf Gottes Volk: Weil JHWH ein Gott der
Armen ist, kann sich auch Israel seiner Hilfe gewiss sein. Nur aufgrund
der sozialen Dimension geht Gott den Stämmen Israels voran ins Heilig-
tum (V. 25-28). Ähnlich wie bei den unter 3.3. besprochenen Gebeten des
Einzelnen gibt es also auch bei den Psalmen, die dem Volk Israel als Gan-
zem zugeordnet sind, eine Spannung zwischen den Armenaussagen selbst
und den Konsequenzen, die daraus theologisch für die Psalmenbeter ge-
zogen werden. Denn Israel versteht sich anhand von Deuterojesaja oder
Ps 68 ja nicht nur als arm, sondern ebenso als gefangen bzw. blind.

Auch Ps 14 wird »durch die Spannung zwischen Israel- und Armenthe-
ologie geprägt.«47 Doch dominiert hier der klagende Tonfall. Das Volk ist
bedroht von »Toren« (nAbAl), die Gott ignorieren (V. 2). Ihnen wird der
Kampf angesagt. Die Sprechintention zielt genau in die entgegen gesetzte
Richtung von Ps 41,2: kein Gelingen, sondern der Untergang wird den in-
tendierten Hörern, den Toren, angesagt – bezeichnend ist woran sie un-
tergehen sollen:

6 An der Devise des Elenden werdet ihr scheitern,
denn JHWH ist seine Zuflucht.

Das Treiben der »Übeltäter« (pO(alE âwän) wird als ganz und gar negativ
gewertet. Dabei merken diese aus Sicht der Beter gar nicht, was sie in Is-
rael anrichten. Wir haben an dieser Stelle erneut ein Beispiel dafür, dass
die angefochtene Gottesbeziehung der Betenden in verzerrter Weise auf
die Gegner projiziert wird.

4 Wollen denn all die Übeltäter nicht erkennen,
dass sie – das Volk fressend – Brot essen,
JHWH aber nicht anrufen?

46 Das entsprechende hebräische Wort kommt im Alten Testament nur ein einziges Mal
vor (ein so genanntes Hapaxlegomenon). Seine Bedeutung muss dementsprechend aus
dem Kontext erhoben werden. Die Übersetzung orientiert sich an dieser Stelle an Hossfeld
/ Zenger, Psalmen 51-100, 42.

47 F. Crüsemann, Gottes Ort. Israel- und Armentheologie in Ps 14, in: U. Bail / R. Jost
(Hgg.), Gott an den Rändern. Sozialgeschichtliche Perspektiven auf die Bibel, FS W. Schott-
roff, Gütersloh 1996, 37.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



56 Dirk Sager

Das makabere Bild von den »Fressern« des Volkes Gottes markiert
brennpunktartig die lange Leidensgeschichte Israels durch die Unterdrü-
ckung anderer Völker und Königreiche. Dabei wurde die Exilsituation nie
allein als eine geschichtliche Episode betrachtet, sondern als Grunderfah-
rung, die immer wieder die Hoffnung auf endgültige Erlösung wach
hielt. Physisch und moralisch »gefressen« von seinen Nachbarvölkern
und sich selbst »verzehrend« in der eigenen Schuldfrage, schrie Israel
immer wieder zu seinem Gott, er möge dem allen ein Ende setzen, so
auch in Ps 79,6-8:

6 Gieße deine Zornesglut über die Heiden aus, die dich nicht erkennen,
und auf die Königreiche, die deinen Namen nicht anrufen!
7 Ja, man hat Jakob gefressen
und seine Landschaft verwüstet.
8 Gedenke im Blick auf uns nicht der Sünden der Vorfahren;
Eile, deine Barmherzigkeit komme uns entgegen,
denn wir sind sehr gering [dal] geworden.

4.4. Die Selbstbezeichnung der Betenden als »arm«

Mit obigem Zitat aus Ps 79,8 ist bereits die Besonderheit der Psalmen
angezeigt, dass die Betenden gelegentlich sich selbst als »elend und
arm« (}wyb)w yn( = (AnI we)äbjOn, meistens in dieser Doppelkonstruk-
tion) bezeichnen. Dabei kann man zwei Redeweisen von einander ab-
heben – eine, die den Beter eher passiv, eine die ihn stärker aktiv er-
scheinen lässt. Für die passive Variante soll hier Ps 70 als Beispiel die-
nen. Der Beter ist bedrängt von Menschen, die ihn übel beschimpfen
und verspotten (V. 4). Er bittet Gott, einzugreifen, damit seine Gegner
sich »schämen« und vollends »zu Schanden« werden (V. 3). Dafür soll
die Freude bei denen zum Ausdruck kommen, die Gott »suchen« (V. 5).
Anschließend unterstreicht der Beter nochmals seine eigene Situation
folgendermaßen:

6 Ich hingegen, elend und arm bin ich. Gott, eile zu mir!
Meine Hilfe und Rettung bist du, JHWH. Zögere nicht!

Man hat sich das Elend, welches in Ps 70 beschrieben wird, als eine dop-
pelte Notsituation vorzustellen: Einmal erscheint sie – das muss man aus
der Bitte an Gott, wie er mit den Gegnern verfahren soll, lesen – als Gefühl
tiefer Scham und Erniedrigung, die dem Beter das Herz brechen kann (vgl.
Ps 69,21). Daraus resultiert zweitens der Eindruck der Gottesferne. So
kommt der Beter dazu, sich selbst arm zu nennen. Formal betrachtet
drückt er dies als Gegensatz zum ersehnten Gotteslob der Gott Suchenden
(V. 5) aus. Sprachliches Kennzeichen dafür ist die Konstruktion »Ich hin-
gegen […]« – ein typisches Ausdrucksmittel der Psalmensprache an mar-
kanten Einschnitten im Gebetsablauf, die eine Wende einleiten.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Armen in den Psalmen 57

Von dieser Redeweise, mit der der Beter verdeutlichen möchte, dass er
seinen Zustand als ganz und gar nicht vorteilhaft ansieht, sind die Passa-
gen zu unterscheiden, in denen er sein Vertrauen zu JHWH bekundet.
Dieses Vertrauen besitzt nach Ausweis der Psalmen eine bestimmte
Qualität, die gelegentlich auch mit dem Hinweis eigener Armut heraus-
gestellt wird. So erscheint die Armenaussage von Ps 86 an der Spitze ei-
ner ganzen Reihe von Merkmalen, welche die Beziehung des Beters zu
Gott expliziert:

1 Ein Gebet Davids
Strecke, JHWH, dein Ohr aus, antworte mir,
denn elend und arm bin ich!
2 Beachte mein Leben, denn ich bin aufrichtig!
Rette, du mein Gott, deinen Knecht, der auf dich vertraut!
3 Sei mir gnädig, mein Herr,
denn zu dir rufe ich den ganzen Tag!
4 Erfreue die Seele deines Knechts,
denn zu dir, mein Herr, erhebe ich meine Seele!

Die Aktivität des Beters, die sich literarisch als »eine sich steigernde Ab-
folge von Bitten, mit denen das betende Ich Gott geradezu beschwört«48,
niederschlägt, charakterisiert umfassend die Frömmigkeit eines spezifi-
schen Milieus49 in Israel. Denn die Summe aller Selbstprädikationen des
Beters kann als repräsentativ für verschiedene Psalmen angesehen wer-
den. Nichtsdestotrotz muss man m.E. vorsichtig sein, dieses Glaubens-
klima pauschal mit dem Schlagwort »Armenfrömmigkeit« zu belegen.
Denn das Kriterium der Armut, welches selbstverständlich im Bewusst-
sein der Betenden verankert war, ist ja in Ps 86 nicht das einzige, mit dem
sich der Beter bei Gott Gehör zu verschaffen sucht. Hier wird es als –
freilich erstes – Element eines exemplarischen Kataloges aufgeführt, der
offensichtlich zum sprachlichen Inventar des Psalmisten gehört. Das
wird wiederum formal betrachtet deutlich in den parallelen Satzgefügen,
die jedes Mal mit denn, hebräisch kI, eingeleitet werden. Alle nachste-
henden Aussagen stehen folglich auf der gleichen Ebene.

Von einer Armenfrömmigkeit im alten Israel zu reden ist demnach
nicht einfach falsch, diese jedoch auf bestimmte Psalmen eingrenzen zu
wollen, hinter denen exklusive Gruppen stehen, die nur aus »Armen« be-
standen, halte ich für sehr gewagt.50 Die Vorstellung, arm zu sein, scheint

48 Hossfeld / Zenger, Psalmen 51-100, 539.
49 Ebd.
50 Man ziehe zum Vergleich nur einmal das Buch Judit heran, welches zwar den Apo-

kryphen zugerechnet wird, der Psalmensprache aber in Vielem sehr nahe steht: Judit, die
Heldin der Geschichte, ist eine sehr reiche (!) Witwe (Jud 8,4-7). Im Gebet bezeichnet sie
sich allerdings als »arme« Witwe (9,2). Das Kriterium von Armut liegt nicht in einer objek-
tiv beschreibbaren Notlage der Beterin, sondern im Verbundenheitsgefühl mit ihren Vor-
fahren und jetzigen Volksgenossen.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



58 Dirk Sager

aus meiner Sicht im Bewusstsein der damaligen Menschen selbstver-
ständlich vorhanden bzw. abrufbar gewesen zu sein. Man muss exegetisch
darauf achten, in welcher Funktion der entsprechende Rekurs auf die Ar-
menvorstellung erscheint. Unterstreicht sie die Demut des Beters, oder
will er vor JHWH klagen? Kommt er aufgrund seiner eigenen Notsitua-
tion zur Selbstbezeichnung als arm, oder weiß er sich verbunden mit an-
deren, die arm sind. In Klage- und Vertrauenspsalmen wie Ps 4; 11; 16; 31;
57 etc., wäre daher – rein theoretisch – eine Selbstbezeichnung als »elend
und arm« denkbar. Das rechtfertigt jedoch nicht, diese Texte – und sei es
vom benachbarten Kontext her – per se als »Armenpsalmen«51 aufzufas-
sen, ebenso wenig wie die Armenaussage z.B. in Ps 86,1 hinsichtlich des-
sen Qualifikation fürs Ganze zu nehmen.

Tendenzen, die in eine Richtung weisen, dass Armut als Kennzeichen
einer bestimmten Gruppe eingesetzt wurde, gilt es behutsamer nachzu-
gehen. Davon soll im letzten Teil dieses Abschnitts die Rede sein.

4.5. Das Fest der »Armen«

Zu den Eigentümlichkeiten der Psalmen gehört die Beschreibung der
Dynamik in der Gottesbeziehung. Ein dazugehöriges Phänomen, das der
Psalmenauslegung immer wieder Rätsel aufgibt, ist der sog. »Stim-
mungsumschwung«, wo der Beter von einem Mal auf das andere von der
Klage zum Lob hinüberwechselt (Ps 13 wird in diesem Zusammenhang
als Paradebeispiel betrachtet).

Die Dynamik besteht jedoch nicht nur in der wechselvollen Eins-zu-
eins-Beziehung: Beter / Gott. Vielmehr erscheint der Sprecher als Protago-
nist eines ganzen »Netzwerkes« von Beziehungen zu weiteren Personen.
Das gilt auch gerade für Texte, in denen Armentheologie eine Rolle spielt.
»Die Kommunikationssituation besagter Psalmen kann durch unterschied-
liche Sprechakte in wechselnder Reihenfolge realisiert werden«52, in denen
der Beter sich mit Gott, seinen Gegnern und seinen Freunden auseinander-
setzt. Die Krisensituation des Psalmisten ergibt sich zu einem Gutteil da-
durch, dass er über die Störung seiner Außenbeziehungen irritiert ist: Auf
einmal werden Freunde zu Feinden (vgl. Ps 55,13-15). Konsequenterweise
ist er nun auf der Suche nach einer Gruppe, die mit ihm in seiner katastro-

51 So Hossfeld / Zenger, Psalmen 51-100, 62f. Die beiden renommierten Psalmenforscher
arbeiten besonders die Querbezüge der verschiedenen Psalmen und Psalmengruppen heraus,
um hieraus die Entstehung des Psalters als Buch erschließen zu können. Manche Teilsamm-
lungen des Psalters sind aus ihrer Sicht unter dem Primat der Armentheologie entstanden.
Den Nachweis führen sie mancherorts mittels »der Extrapolation von eindeutigen Armen-
Aussagen auf andere Psalmen, ›kanonische Lektüre‹ genannt, und nicht an einzelnen Psal-
men selbst.« R. Kessler, Schlussthesen zum Seminar: Armenfrömmigkeit im Psalter, Ms.,
Marburg 1999, 1.

52 A.a.O., 63.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Armen in den Psalmen 59

phalen Lage solidarisch ist. »Die Außenbeziehungen des Beters werden ge-
radezu darüber definiert, ob die anderen ›sich an meinem Unheil freuen‹
oder aber ›Gefallen haben an meiner Gerechtigkeit‹ (35,26f.).«53

Ps 69 enthält nun gegen Ende sowohl besagten Stimmungsumschwung
als auch die Einbeziehung der Solidargruppe des Beters:

30 Ich hingegen bin elend und trauernd;
dein Rettungshandeln, Gott, schütze mich.
31 Ich will den Namen Gottes loben mit einem Lied,
ihn groß machen mit Preis.
32 Das wird aus JHWHs Sicht besser sein als ein Opfertier,
ein Stier mit Hörnern und gespaltenen Hufen.
33 Die Elenden werden es sehen und sich freuen;
ihr, die ihr Gott sucht, euer Herz lebe auf!
34 Denn einer, der auf die Bedürftigen hört, ist JHWH;
und seine Gefangenen ignoriert er nicht.

Dieser Abschnitt vereint Elemente, die in der vorliegenden Auslegung
bereits vorkamen. So begegnet uns in V. 34 das Bekenntnis zu JHWH als
einem Gott der Armen, welches zudem israeltheologisch erweitert ist:
Die »Gefangenen« (4.4.) werden zum Eigentum Gottes gezählt. V. 30
schließt den Klage- und Bittabschnitt des Psalms (V. 2-30) ab, der – Ps 70
vergleichbar (4.5.) – die Schamsituation des Beters verarbeitet. Diese
»Herzensnot« (V. 21) ist sein eigentliches Elend und er harrt dement-
sprechend einer Wende entgegen, die dann in V. 31 mit einem Lobpreis
des Namens Gottes eingeleitet wird. Die Erhebung des Namens Gottes
gehört in entscheidender Weise in das Bekenntnis hinein und geht einher
mit der Beschreibung dessen, was JHWHs Handeln auszeichnet – in die-
sem Fall sein Eintreten für die Armen. So könnte V. 34 – formal gesehen
– auch direkt an V. 31 anschließen, was am Beispiel von Ps 109,30f. (4.3.)
ja bereits deutlich wurde.

Der Beter von Ps 69 bezieht darüber hinaus eine Gruppe von Menschen
ein, die er als die »Elenden« ((ânAwIm) bzw. die, die Gott »suchen« (dOrešE
)älOhIm), bezeichnet. Ihnen soll das »Herz« (lEb) aufleben (V. 33). Die
Funktion dieser Außenbeziehung tritt deutlich hervor: Zusammen mit
der Gruppe sucht der Beter seinen Zustand der Anfechtung zu überwin-
den! Es geht ihm um die positive Wiederherstellung einer angeschlage-
nen Mentalität und Gottesbeziehung. Damit schließt sich der Kreis, ange-
fangen von der trügerischen Herzenssprache, die in einigen Psalmen den
Frevlern (rešA(Im) zugeschrieben wird, über die Herzensnot, die daraus
den Sprechern selbst erwächst (4.1.), hin zu neuem Lobpreis JHWHs in-
mitten von Menschen, die das Anliegen der Betenden teilen: Diese »Elen-
den« werden vom Beter so genannt, weil sie seiner Auffassung nach in
der gleichen verfahrenen Situation stecken wie er selbst, bzw. in der Ge-

53 Kessler, Schlussthesen, 3.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



60 Dirk Sager

fahr stehen, von seiner Not mit betroffen zu werden: Er will nicht, dass
seine Beschämung auf diejenigen abfärbt, die Gott »suchen« (Ps 69,7).
Das bedeutet nun aber, dass die angesprochene Gruppe der Elenden in
demselben Sinne als arm gilt, wie der Beter auch. Man kann folglich nicht
auf die dahinter stehende wirtschaftliche Situation schließen, sondern le-
diglich auf die Mentalität des intendierten Milieus: Aufgrund von An-
feindungen aus den eigenen Reihen fühlen sie sich zutiefst verunsichert
und beschämt – hoffen aber auf das Eingreifen Gottes. Sie werden vom
Sprecher des 69. Psalms dazu eingeladen als Quelle ihrer Freude das Be-
kenntnis zu JHWH, dem Retter der Armen, anzunehmen (V. 34).

Es gibt Anzeichen dafür, dass dieser Lobpreis nicht nur in der Inner-
lichkeit frommer Psalmenschreiber existierte, sondern gleichsam im
Rahmen von gottesdienstähnlichen Veranstaltungen als Fest begangen
worden ist, zum Beispiel anhand von Ps 22,23-27:

23 Ich will deinen Namen meinen Brüdern erzählen;
inmitten der Versammlung will ich dich loben.
24 Ihr, die ihr JHWH fürchtet, lobt ihn,
alle Nachkommen Jakobs, ehrt ihn,
und habt Respekt vor ihm, alle Nachkommen Israels!
25 Denn er hat weder ignoriert noch verachtet das Elend des Armen,
auch hat er sein Angesicht vor ihm nicht verborgen,
und als dieser ihn um Hilfe rief, hörte er.
26 Aus diesem Grund will ich dich preisen in der großen Versammlung;
ich werde meine Gelübde erfüllen vor denen, die ihn fürchten.
27 Essen sollen die Elenden und satt werden
und JHWH loben, die ihn suchen;
euer Herz soll aufleben ewig!

Auch wenn der genaue Ablauf unscharf bleibt, kann man hier gleichwohl
die Umrisse einer kultischen Zusammenkunft erkennen, dessen Kernele-
ment das Lob des Namens JHWHs ist. Über die soziologische Zusammen-
setzung der Teilnehmer lassen sich nur Vermutungen anstellen. Die Spei-
sung der Armen darf man sich in jedem Fall nicht analog zur mittelalterli-
chen Armenfürsorge vorstellen, wo Bettler zu besonderen Feiertagen in
den Genuss einer kollektiven Almosenvergabe kamen und anschließend
wieder von dannen zogen.54 Denn die Armen von Ps 22 gehören als die
JHWH »Suchenden« (V. 27) unmissverständlich zur Gemeinde dazu. Ps
22,27 liegt also dasselbe Armutsverständnis zugrunde wie Ps 69 (Armut
als Anfechtung angesichts einer gestörten Außenbeziehung). Dennoch
ließe sich die Aufforderung an die Armen zu essen und sich zu sättigen
auch im Sinne eines sozialen »Programms« verstehen, welches in der ge-
wählten Formulierung gewissermaßen mitschwingt. Insofern könnte dies
eine Wiederaufnahme des deuteronomischen Gesetzes über den »Zehn-

54 Vgl. Geremek, Geschichte, 50-68.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Armen in den Psalmen 61

ten« darstellen (Dtn 14,22-29), dessen Abgabe in Form von Naturalien zu
erfolgen hatte. Die Erträge sollten »in zwei von drei Jahren am zentralen
Heiligtum von den Erzeugern selbst verbraucht werden«55 – jedoch so,
dass nicht nur die Besitzer davon aßen, »sondern auch Klienten aller Art,
Sklaven und Sklavinnen, Leviten und Fremde, Witwen und Waisen – alle,
die in den Ortschaften neben den landbesitzenden Familien leben, vor al-
lem die sozialen Problemgruppen.«56 Handelt es sich in Ps 22,27 also um
die Verarbeitung einer vorliegenden Tradition im Kontext des Deutero-
nomiums, wäre auch eine Form der Sozialfürsorge intendiert. »Dtn 14,23
schreibt dem einen Lerneffekt zu: So lernt man, Gott zu fürchten.«57 Die
Furcht JHWHs stellte sich bereits im Kontext von Ps 112 als zentrale Mo-
tivation der Armenfürsorge heraus (4.2.). Ps 22,24 identifiziert die ver-
sammelte Gemeinde, die Nachkommen Jakobs, ebenfalls als die, die Gott
suchen und fürchten. So ist es zumindest nicht einfach von der Hand zu
weisen, dass in einer Gruppe, die diesen Respekt vor JHWH angesichts
seines Handelns an den Armen erlangte, auch die wirtschaftlich Armen
ihren Platz fanden. Wo das nicht umfassend gelang, blieb innerhalb der
Versammlung die Sehnsucht bestehen, Gott möge den Marginalisierten
zum Recht verhelfen.

In Ps 9/10 verschränkt sich ähnlich wie in Ps 22 die religiöse mit der
sozialen Dimension von Armut. Hier stößt man ebenfalls auf die ei-
gentümliche Spannung zwischen der Bezeichnung von Gruppen als
»Elende« und Gott »Suchende« (Ps 9,11.13) und den Aussagen, welche
die Armen als ökonomisch Benachteiligte erscheinen lassen. Letztere
galt es in besonderer Weise in die Fürbitte hinein zu nehmen. Ps 10
endet mit dem Wunsch der »Elenden«, JHWH möge für die Waisen
und Bedrückten eintreten:

17 Das Verlangen der Elenden hörst du, JHWH,
du festigst ihr Herz, dein Ohr ist aufmerksam:
18 Recht zu schaffen der Waise und dem Bedrückten,
dass der Mensch nicht mehr fortfahre,
Schrecken zu verbreiten vom Land her.

5. Ausblick

Es gibt unterschiedliche Einstellungen zur Armut, so habe ich eingangs
zu zeigen versucht. Auch die Psalmen reden nicht uniform von Armen
und Notleidenden. Die verschiedenen Aussagenuancen herauszulesen ist
zwar einerseits recht aufwendig, eröffnet m.E. aber auch Chancen, die ei-

55 F. Crüsemann, Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen Ge-
setzes, München 1992, 254.

56 Ebd.
57 Ebd.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



62 Dirk Sager

genen Sichtweisen bezüglich von Armut zu ergänzen und gegebenenfalls
zu korrigieren. Dazu abschließend einige Anregungen:

Wie selbstverständlich wird gelegentlich auf die Bibel verwiesen, um
zu demonstrieren, dass man natürlich immer und ohne Abstriche für die
Armen ist. Abgesehen davon, dass solche Äußerungen mitunter die Rea-
lität vernebeln, muss man feststellen, dass es sich hierbei um die Sprache
kirchlicher Gremien bzw. die der offiziellen Theologie handelt. Diese ver-
deckt mitunter die viel subtilere Haltung des Einzelnen den Armen ge-
genüber, welche sowohl von Mitleid als auch von Angst und Abgrenzung
bestimmt wird. Wer einem Menschen auf der Straße begegnet, der ihn
um Geld bittet, spielt – bewusst oder unbewusst – automatisch die Frage
durch, ob der Betreffende es überhaupt wert ist, Hilfe zu bekommen,
oder ob er doch eher als Nutznießer des Systems einzustufen ist. Dahin-
ter steht die neuzeitliche Erfahrung von Armut als Massenphänomen
mit ihren sozialpolitischen Gegenmaßnahmen. Die Politik lehrt uns, die
Menschen nach ihrem Anspruch auf Unterstützung zu bewerten und zu
beurteilen. Davon können sich einzelne Christen und auch Kirche als
übergeordnete Größe nicht einfach lösen – allen philanthropischen Paro-
len zum Trotz. Es gilt von daher, sich über die eigenen Motive für die Ar-
menhilfe im Klaren zu sein, um nicht die Bodenhaftung zu verlieren. Bei
aller Sympathie der Option für die Armen gegenüber darf man nicht
vergessen, dass Barmherzigkeit auch eine eigennützige Seite hat, sei es,
dass Kirche ihr eigenes Prestige aufwerten möchte, sei es, dass man auf
Gottes Vergeltung hofft. »Barmherzigkeit ist ein komplexes Gefühl und
ein komplexes Verhalten.«58 Die Psalmen stellen ein Motiv als das legi-
time heraus: Gott anzuerkennen.

Die Psalmen verdeutlichen aber auch, dass man aus der Rolle Gottes
als Armenhelfer für seine eigene Person Konsequenzen ziehen kann jen-
seits der Mahnung zur Sozialfürsorge. Diese Dimension scheint mir aus
dem Blick geraten zu sein. Denn das Thema Armut spielt für die persön-
liche Frömmigkeit fast keine Rolle (mehr?). Viele Christen wissen gar
nicht, dass in den Psalmen, von denen immerhin einige recht bekannt
sind, von Armen die Rede ist – geschweige denn, dass ihre Erwähnung
für sie eine persönliche (!) Bedeutung bekommen kann: Gott ist jedem
gnädig, der sich ihm in seiner Not anvertraut. Und dieses Wesen Gottes
wird gerade an seiner Option für die Armen sichtbar. Darin liegt eine
weitere Möglichkeit, Gott kennen und anerkennen zu lernen.

58 Geremek, Geschichte, 310.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Armen in den Psalmen 63

Bibliographie

Albertz, R., Religionsgeschichte Israels in alttestamentlicher Zeit, GAT VIII, Göt-
tingen 1992.

Birkeland, H., Die Feinde des Individuums in der israelitischen Psalmenliteratur.
Ein Beitrag zur Kenntnis der semitischen Literatur- und Religionsgeschichte,
Oslo 1933.

Crüsemann, F., Im Netz. Zur Frage nach der »eigentlichen Not« in den Klagen der
Einzelnen, in: R. Albertz, u.a. (Hgg.), Schöpfung und Befreiung, FS C. Wester-
mann, Stuttgart 1989, 139-148.

–, Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen Gesetzes,
München 1992.

–, Gottes Ort. Israel- und Armentheologie in Ps 14, in: U. Bail / R. Jost (Hgg.),
Gott an den Rändern.

Sozialgeschichtliche Perspektiven auf die Bibel, FS W. Schottroff, Gütersloh 1996,
32-41.

Ebach, J., Art.: Armenfürsorge II. Altes Testament, RGG4, Bd. I.
Füglister, N., »Die Hoffnung der Armen ist nicht für immer verloren«. Ps 9/10

und die sozio-religiöse Situation der nachexilischen Gemeinde, in: G. Braulik,
u.a. (Hgg.), Biblische Theologie und gesellschaftlicher Wandel, FS N. Lohfink,
Freiburg i.Br. u.a. 1993, 101-124.

Geremek, B., Geschichte der Armut. Elend und Barmherzigkeit in Europa. Aus
dem Polnischen von F. Griese, München / Zürich, 1988.

Gerstenberger, E.S., Art.: (AnAh II, ThWAT, 247-270.
Gunkel, H., Einleitung in die Psalmen. Die Gattungen der religiösen Lyrik Isra-

els, HK II, zu Ende geführt von J. Begrich. 4. Aufl. mit einem Stellenregister
von W. Beyerlin, 1985.

Hossfeld, F.-L. / Zenger, E., »Selig, wer auf die Armen achtet« (Ps 41,2). Beobach-
tungen zur Gottesvolk-Theologie des ersten Davidpsalters, in: JBTh 7 (1992),
21-50.

Hossfeld, F.-L. / Zenger, E., Psalmen 51-100, HThKAT, Freiburg i.Br. u.a. 2000.
Keel, O., Feinde und Gottesleugner. Studien zum Image der Widersacher in den

Individualpsalmen, SBM VII, Stuttgart 1969.
Kessler, R., Schlussthesen zum Seminar: Armenfrömmigkeit im Psalter, Ms.,

Marburg 1999.
–, Die Bibel in Zeiten der Globalisierung: Quelle der Inspiration oder Dokument

der Modernisierungsverlierer?, in: Interkulturelle Hermeneutik und lectura
popular. Neuere Konzepte in Theorie und Praxis, in: S. Joneleit-Oesch / M.
Neubert (Hgg.), BÖR 72, Frankfurt a.M. 2002, 99-100.

Lohfink, N., Von der »Anawim-Partei« zur »Kirche der Armen«. Die bibelwis-
senschaftliche Ahnentafel eines Hauptbegriffs der »Theologie der Befreiung«,
in: Bibl. 67, Rom 1986, 153-175.

Mowinckel, S., Psalmenstudien I, åwän und die individuellen Klagepsalmen,
Kristiana 1921.

Rahlfs, A., (anî und (anaw in den Psalmen, Göttingen 1892.
Riede, P., Im Netz des Jägers: Studien zur Feindmetaphorik der Individualpsal-

men, WMANT 85, Neukirchen-Vluyn 2000.
Schäfer, G.K., Die Option für die Armen als Herausforderung für Diakonie und

Sozialethik, in: A. Götzelmann, u.a. (Hgg.), Diakonie der Versöhnung. Ethi-

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



64 Dirk Sager

sche Reflexionen und soziale Arbeit in ökumenischer Verantwortung, Stutt-
gart 1998, 204-215.

Theißen, G., Die Religion der ersten Christen. Eine Theorie des Urchristentums,
2. durchgesehene Aufl., Gütersloh 2001.

Un-Sok Ro, J., Die sogenannte »Armenfrömmigkeit« im nachexilischen Israel,
BZAW 322, Berlin / New York 2002.

Wolff, H.W., Anthropologie des Alten Testament, Gütersloh 61994.

ZThG 8 (2003), 41–64, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte

Gedanken zu Genesis 4,1-171

Michael Stadler

1. Einführende Gedanken

Nach Claus Westermann ist die hier zu betrachtende Erzählung in Gen
4,3-16 eingepasst in die Geschlechtertafel Gen 4,1f.17-26,2 wobei V.1f. den
ursprünglichen Erzählungsanfang ersetzt. Ohne diese jetzigen Anfangs-
verse der Genealogie wäre Kain nicht der Sohn Adams. Somit war die
Erzählung ursprünglich nicht Teil der Urgeschichte und auch nicht die
Fortsetzung zu Gen 2-3. Doch stellt sie hier die Erweiterung einer knappen
genealogischen Angabe dar, in der zu der erwähnten Person Kains eine Be-
gebenheit berichtet wird. Damit ist zugleich gesagt, dass es in dieser Erzäh-
lung, die wir hier die »Kainsgeschichte« nennen, eigentlich nicht um das
Brüderpaar Kain und Abel, sondern ausschließlich um Kain geht. Für den
jahwistischen Erzähler (J) ist Abel lediglich der von Kain getötete Bruder.3

Ich entscheide mich jedoch hier für eine Betrachtung von Gen 4,1-174 als
(redaktionell rekontextualisierten) Endtext, da m.E. dessen – ohnehin nur
hypothetisch rekonstruierbare – Vorformen nicht notwendigerweise den
Vorrang vor der kanonisierten Textgestalt verdienen.5

Schon die ersten Worte von Gen 4 lassen deutlich werden, dass es sich
dabei um keine Erzählung handelt, die historisch Einmaliges berichtet,
sondern um eine narrativ verdichtete, grundsätzliche Menschheitserfah-

1 Gewidmet meinem Freund Prof. Dr. Friedemann W. Golka. Zuerst lernte ich für diesen
Aufsatz seinen Artikel und dann ihn selbst kennen.

2 Anders H. Seebass, Genesis I. Urgeschichte (1,1-11,26), Neukirchen-Vluyn 1996, 144f.
Doch vgl. auch im Folgenden: C. Westermann, Genesis. 1. Teilband 1-11, BKAT I/1, Neukir-
chen-Vluyn 1974, 388.

3 Vgl. ebd. Weitere Argumente, die Abel neben Kain quasi verblassen lassen, finden sich
unten bei der Erläuterung des Namens Abel. Interessanterweise wird Kain, wie van Wolde
beobachtete, nie als Bruder Abels bezeichnet; wahrscheinlich, weil er sich nicht als dessen
Bruder zeige. So dränge erst JHWH Kain dazu, sich als Abels Bruder zu verhalten (4,7.9-11).
Vgl. E. van Wolde, The Story of Cain and Able: A Narrative Study, JSOT 52 (1991), 33.36.

4 Warum ich V. 17 – anders als sonst üblich – bewusst der Kainsgeschichte zurechne, er-
kläre ich später.

5 Siehe hierzu J.L. Kugel, Cain and Abel in Fact and Fable. Genesis 4:1-16, in: R. Brooks
/ J.J. Collins (Hgg.), Hebrew Bible or Old Testament. Studying the Bible in Judaism and
Christianity, Notre Dame 1990, 186-190. Zu ätiologischen Vorformen vgl. a.a.O., 168-173;
Seebass, Genesis I, 160-164; W. Dietrich, »Wo ist dein Bruder?«. FS W. Zimmerli zum 70.
Geburtstag, Göttingen 1977, 101-108.

ZThG 8, 65-95, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



66 Michael Stadler

rung. Drei verschiedene Ausdrücke werden gebraucht, um das Phäno-
men menschlicher Existenz von verschiedenen Seiten zu beleuchten.

Da ist zum einen {fdf)fh (ha)adam) der Mensch, der von der hfmfdA) (ada-
mah) genommene Irdene oder Erdenbürger. Nur versteckt erkennt man
darin auch den Eigennamen Adam. Zum anderen stoßen wir auf fhUax
(chawwah), Adams Frau (deutsch: Eva), die »Mutter aller Lebenden«,
wie der Bibelleser von Gen 3,20 weiß. Es ist möglich, dass diese Bezeich-
nung einmal Titel der Urmutter Erde (vgl. Sir 40,1) war; sie ist hier je-
doch von dieser mythologischen Vorstellung gelöst.6 Adams Namensge-
bung »Chawwah«, Eva, für seine Frau drückt aus, dass sie – als Trägerin
des Lebens – für ihn Leben bedeutet. Da Eva zum Zeitpunkt ihrer Benen-
nung noch nicht Mutter war, handelt es sich hier, wie Westermann aus-
führt, um »eine nachträgliche Erklärung des Namens ›Eva‹ aus weitem
Abstand«7, die der Freude über das Mutterwerden Ausdruck verleiht.
Der Mensch gibt als Mutter das Leben weiter. Ferner stoßen wir auf die
Bezeichnung OT:$i) (ischtto) für Eva. Die Frau ist darum kein beziehungs-
loser Mensch, sondern seine ›Männin‹ (Luther), des Adams Frau. Sie ge-
hört zu ihm.

Beide sind jedoch nicht allein. Von Anfang an ist JHWH in die mensch-
lich-allzumenschlichen Beziehungen eingebunden; schon während der
Adam seine Frau »erkennt« ((dy jada). Westermann weist zu Recht auf
die Besonderheit dieses Verbs hin:

»Das Verb bedeutet nicht eigentlich erkennen und wissen im Sinn des objekti-
ven Erkennens, also etwas erkennen oder etwas wissen, sondern das Erkennen
in der Begegnung (so richtig A. Dillmann z.St.: ›Kennenlernen, Bekanntschaft
machen mit‹, etwas anders E. Speiser, aber doch ähnlich: ›to experience‹). Von
da aus wird die Anwendung von Gen 4, 1 verständlich. Sie zeigt, dass hier die
körperliche Beziehung von Mann und Frau nicht primär physiologisch, son-
dern primär personal gedacht ist […] es ist vielmehr ein Vorgang zwischen
Mann und Frau, der seinen eigentlichen Sinn in der Gemeinschaft hat.«8

Da dieses »Erkennen« stark von unserem modernen, kognitiven Ver-
ständnis des Begriffs abweicht, erscheint es angebracht, im Folgenden auf
die hier vorliegende Sonderbedeutung der semantisch breit gefächerten
Wurzel (dy näher einzugehen.

2. Zur kontaktiven und sexuellen Bedeutung von (dy (jada)

Aufgrund der breiten Bedeutungsskala von (dy korrigiert Hempelmann
die – auch bei Schottroff9 – vielfach angegebene Grundbedeutung »(er)-

6 Vgl. hierzu: Westermann, Genesis, 365.
7 Ebd.
8 Westermann, Genesis, 393.
9 Vgl. W. Schottroff, (dy, THAT I, München 1971, 682.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte 67

kennen, wissen« wegen des nicht auf alle Bedeutungen anwendbaren re-
lationalen Aspekts durch die Übersetzung »sich beziehen auf, in Bezie-
hung sein zu«10. Er unterscheidet fünf Bedeutungsaspekte im profanen
und religiösen Sprachgebrauch, obwohl sich diese infolge ihrer gemein-
samen relationalen Qualität nicht scharf trennen lassen:11 Den kog-
nitiven, konstativen, kommunikativen12, konstitutiven13 und kontakti-
ven Aspekt.

Letzterer gibt, nach Hempelmann, (dy als ein handelndes Sich-Einlas-
sen von beziehungsgemäßer, wirklichkeitsverändernder Qualität wieder.
(dy bringt in dieser zentralen Bedeutung den Menschen als in einem Be-
ziehungsgeflecht stehend zum Ausdruck. Das wird anhand der hand-
werklichen oder künstlerisch-sachkundigen Bedeutung von »sich verste-
hen auf« oder »vertraut sein mit« (1Sam 16,16.18; 1Kön 7,14) deutlich,
ferner in dem gegenständlichen (Gen 39,6.8; Ps 31,8; Spr 27,23) und zwi-
schenmenschlichen »Sich-kümmern-um« (Ps 142,4), ja sogar in der au-
ßerordentlichen Vertrautheit Moses mit JHWH, welcher ihn »von Ange-
sicht zu Angesicht erkannt hatte« (Dtn 34,10).

Im Bedeutungsfeld der ehelichen Gemeinschaft steht (dy mit einem
personalen Objekt. Baumann14 vertritt die Ansicht, dass die ausschließ-
lich intellektuelle Bedeutung vorwiegend die innere Haltung oder Be-
schaffenheit der Person erfasse, nicht aber diese selbst. Grundlage des ge-
genseitigen Kennens bilde die Tatsache, dass man einmalig oder dauernd
in Berührung gekommen ist. (dy bezeichne hier

10 Vgl. im folgenden H. Hempelmann, Art. Erkennen, in: Das große Bibellexikon, Bd. I,
Wuppertal 1987, 326. Zur Problematik des Subsumierens verschiedener Bedeutungen (Po-
lyvalenz) eines lexikalischen Wortes unter einen Oberbegriff vgl. P. Cotterell / M. Turner,
Linguistics and Biblical Interpretation, London 1989, 106-128. Zur methodischen Vorsicht
bei der Bewertung von Wortstudien vgl. J. Barr, Bibelexegese und moderne Semantik. Theo-
logische und linguistische Methode in der Bibelwissenschaft, München 1965. Vgl. ferner H.
Hempelmann, »Veritas Hebraica als Grundlage christlicher Theologie. Zur Systematisch-
theologischen Relevanz der biblisch-hebräischen Sprachgestalt« in: ders. / K. Haacker, He-
braica Veritas. Die hebräische Grundlage der biblischen Theologie als exegetische und sys-
tematische Aufgabe, Wuppertal 1989, 39-78.

11 Vgl. im Folgenden Hempelmann, Erkennen, 326-328; Schottroff, (dy, 686.
12 Dieser Aspekt besagt, dass Gott souverän und eigenmächtig Erkenntnis verschließt

und erschließt (vgl. Jes 19,12.21; 44,18). Dabei bedeutet die göttliche Offenbarung nicht
nur ein Kundtun von Wissen (Ex 6,3; Num 12,6), sondern eine »wirkungsvolle Erschlie-
ßung der Wirklichkeit Jahwes«, die sich z.B. darin zeigt, dass er das Volk Israel aus Ägypten
herausgeführt hat (Ez 20,5.9).

13 Als »Wirklichkeit stiftendes und Leben schenkendes Beziehungsgeschehen« (Hem-
pelmann, Erkennen, 327) bezeichnet (dy hier unter anderem die Erwählung durch Gott,
womit er den Einzelnen in eine spezifische Beziehung zu ihm versetzt (Gen 18,19; Jer 1,5;
Ex 33,12.17; Am 3,2). (dy als Setzen von Wirklichkeit wird besonders deutlich in der Be-
schreibung des Schöpfungshandelns als Erkenntnisakt Gottes (Spr 3,20). Wirklichkeit wird
als Beziehungsgeflecht aufgefasst. Dadurch besitzt Erkenntnis als beziehungsgemäße
Größe eine wirklichkeitsbestimmende und -begründende Bedeutung.

14 Vgl. E. Baumann, (dy und seine Derivate, ZAW 28 (1908), 28ff.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



68 Michael Stadler

 »im Grunde eine persönliche Verbindung, auf Grund deren ein enger Verkehr
stattfindet, ein Austausch nicht nur von Wissen, sondern mehr noch von Ach-
tung, Liebe, Fürsorge, Wohltaten, Diensten u.s.f., weshalb der (wdy eigentlich
der jemandem Zugehörige, danach nicht nur Vertraute, sondern ebenso sehr
der Geachtete, Geliebte, Ersehnte, Gepflegte etc. sein kann.«15

(dy steht für den Schritt oder Akt, der ein solches Verhältnis eröffnet
bzw. aufrechterhält. Dies wird hinsichtlich des intimsten menschlichen
Verhältnisses ganz offensichtlich durch die Tatsache belegt, dass (dy u.a.
den zwischen Mann und Frau spezifisch intimen sexuellen Verkehr aus-
drückt. (dy bezeichnet den ehelichen (Gen 4,1.17.25; 1.Sam 1,19) und au-
ßerehelichen hetero- (Gen 38,26; 1Kön1,4; Vergewaltigung: Ri 19,25)
und homosexuellen Beischlaf (Gen 19,5; Ri 19,22). Gaboriau führt hier
noch Jer 2,16 an, wo vermutlich die Masoreten |U(fd:y (jeda’uch) in |U(riy
(jir’uch) veränderten, da die LXX die Lesart �γνωσ�ν σε (egnosan se)
enthält16. Eine solche Bedeutung für »erkennen« kommt auch im Ägyp-
tischen17, Akkadischen18 und im Ugaritischen19 vor. Über die Herkunft
der sexuellen Denotation von (dy sind sich die Philologen nicht einig.
Mehrere Wörterbücher sehen darin lediglich einen Euphemismus, ohne
diese Vermutung begründen zu können.20 Im klassischen Griechisch gibt
es zwar eine dem Anschein nach ähnliche sexuelle Bedeutung zu γιγ-
ν�σκω (gignosko)21, wobei eine euphemistische Verwendung nahe liegt,
wegen des vorehelichen22 bzw. außerehelichen23 oder inzestuösen24 Bei-
schlafs; ob diese Verwendung aber generell auf hebräischen Einfluss zu-

15 A.a.O., 30.
16 Der kriegerische Kontext des Verses erlaubt den Gedanken der Vergewaltigung, zu-

mal sich zu den folgenden Versen 17 und 18 eine Analogie von sexueller Sünde und Trin-
ken in Ez 23,30-35 (zu Ägypten: Ez 23,19f.) findet. Vgl. F. Gaboriau, Enquête sur la signifi-
cation biblique de connaître: Étude d’une racine, Angelicum 45 (1968), 37.

17 J. Bergmann / G.J. Botterweck, (dy, ThWAT III, Stuttgart 1982, Sp. 486.
18 J. Bergmann / G.J. Botterweck, (dy, Sp. 479, vermerkt unter II.2b.
19 A.a.O., Sp. 490.
20 Z.B. a.a.O., Sp. 494 und Schottroff, (dy, 691.
21 Vgl. W. Bauer, Griechisch-Deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testa-

ments und der übrigen urchristlichen Literatur, Berlin 1971, 61988, 322; H.G. Liddell / R.
Scott, Greek English Lexicon, London 91966, 350: z.B. Aristoteles (hg. von V. Rose) 1886,
383; Plutarch, Vita Pompeii p. 1166, hg. von Stephanus [c. 36]. Siehe Stephanus, Thesaurus
Graecae Linguae, Vol. III, Graz 1829, 629f. 

22 Heraklit, Pol. 64: »γιν�σκειν κ�ρας πρ� τ�� γαµ�σκεσ�αι« p. 508 Edit. 1618. Plut-
arch, Alex. [21]: »��τε τ��των ��ιγεν σ�. τ�ν γυναικ�ν�, ��τε �λλην �γνω γυνα�κα πρ�
γ�µ�υ πλ�ν Βαρσ�νης,« Zit. nach Stephanus, ebd.

23 Vgl. im Kontext Plutarch, Galba IX: »�γν�κει γ�ρ � Γ�ϊ�ς �ς ��ικε, τ�ν τεκ��σαν
α�τ�ν �τι µεικ�ρι�ν �ν ��κ �ειδ� τ�ν �ψιν ��σαν, […]« (Aus: »Plutarch’s Lives«, grie-
chisch-englische Ausgabe, 222 unten und 224 oben. Nähere Quellenangabe n. bek.)

24 Vgl. Olympiodor, Leb. Platos, hg. von A. Westermann, 1850, p. 1: »��σµα’ Απ�λ-
λωνιακ�ν συνεγ�νετ� τ�� µητρ� α�τ�� …« Zit. nach Bauer, Wörterbuch, 322. Vgl. ferner
Menander, fgm.382,5 (558,5) »… �πειτα ��ιτ�ν κα� κ�λακε�ων <�µ� τε κα�> τ�ν µη-
τ�ρ� �γνω µ�.« Zit. nach A. Koerte, MENANDRI QUAE SUPERSUNT. Fragmenta, Berlin
1959, 136.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte 69

rückzuführen ist, lässt sich nicht klar belegen25, zumal die die sexuelle
Bedeutung mit γιν�σκω (ginosko) wiedergebende LXX eindeutig später
als einige der hier erwähnten Quellen zu datieren ist. Im Hebräischen er-
scheint ein Euphemismus hierfür jedoch äußerst unwahrscheinlich.26

Auch scheint schwer verständlich, warum Brenner in (dy einen Euphe-
mismus sieht,27 wenn sie z.B. gerade dessen Bezeichnung von homosexu-
ellen Verkehr eine dezidiert (machtpolitische) Wissens-Bedeutung bei-
misst.28 (dy in der Befangenheit seiner gewohnten Auffassung des Sich-
Kennen-Lernens lediglich als Bezeichnung des ersten Geschlechtsver-
kehrs29 zu deuten, wird durch Gen 4,25 widerlegt. Der Gedanke an die
Entschleierung der Frau in der Hochzeitsnacht gemäß der Glaubenspra-
xis arabischer Mönche30, ist ebenfalls – nach Gaboriau – nicht zutreffend,
da der im Islam so bedeutsame Schleier bei den Hebräern nicht üblich
war, bzw. erst später bedeutsam wurde, und Gen 29,23 nicht geeignet
scheint, dies zu entkräften.31 Zu Schwallys Interpretation, dass sich (dy
auf das Feststellen der Jungfräulichkeit beim ersten Vollzug der Ehe be-
ziehe32 (Dtn 22,14ff.), in Analogie zu der Formulierung hf$iy atU:re( xaLyig33

(gillach äruat ischah) erklärt Gaboriau, dass in der Sprache des Rechts,
wo letztere Formulierung für verbotene und strafbare Beziehungen steht
(vgl. Lev 18,6-19; 20,11-21), diese sonst ausschließlich in unvorteilhaften

25 Vgl. Stephanus, ebd.: »Hunc autem usum verbo γιν�σκειν dedisse existimantur ex-
emplo Hebræorum, qui itidem (dy hac de re honeste usurpant. Sed Plut. unde accepisse di-
cemus? Vereor certe ne Græcum etiam loquendi genus fuisse dicendum sit« (ebd.).

26 Auch Kegler schließt eine euphemistische sexuelle Verdrängung bzw. Tabuisierung
aus, wie sie eine solche gespaltene Körpererfahrung, die Sexualität nicht mehr mit Körper-
organen, sondern – dazu entgegengesetzt – mit dem Kopf assoziiert, bedeutete (vgl. J. Keg-
ler, Beobachtungen zur Körpererfahrung in der hebräischen Bibel, in: F. Crüsemann (Hg.),
»Was ist der Mensch?« Beiträge zur Anthropologie des Alten Testaments, München 1992,
38). Siehe auch E.A. Speiser, Genesis. Introduction, Translation and Notes, AB1, Garden
City 1964, 31.

27 A. Brenner, The Intercourse of Knowledge. On Gendering Desire and ›Sexuality‹ in
the Hebrew Bible, Leiden 1997, 8.22.

28 A.a.O., 138: »The ›knowing‹ agent aspires to establish power and control over other
male newcomers […].«

29 Siehe Siegfried-Stade, Wörterbuch ad.voc. (dy, zit. nach Baumann, (dy, 31.
30 Erst dann bekam der Mann das Gesicht der Frau zu sehen. So vermutet A. Socin und

bezieht sich dabei auf Dulac, »Contes arabes«, 63, Anm. 3 (zit. nach W. Gesenius / F. Buhl,
Hebräisches und aramäisches Handwörterbuch über das Alte Testament, Berlin 171967, 287b).

31 Aufgrund von Gen 24,65 meint Patai, dass sich die Verlobten bis zur Hochzeit nicht
sehen durften, es sei denn die Verlobte zeigte sich ihrem Bräutigam verschleiert (vgl. R. Pa-
lai, Sitte und Sippe in Bibel und Orient, Frankfurt a.M. 1962, 65f.) De Vaux dagegen sieht
den Brauch der Verschleierung gemäß dieser Bibelstelle eher auf den Kontext der Hoch-
zeitsfeierlichkeiten beschränkt und geht ansonsten davon aus, dass damals die Mädchen
nicht verschleiert gingen (vgl. R. de Vaux, Das Alte Testament und seine Lebensordnungen,
Freiburg i.Br. 1960, 62.67).

32 Schwally, ZMDG, 1898 (53) Lexicalische Studien, 136. 
33 revelare nuditatem mulieris (die Nacktheit einer Frau aufdecken); d.h. hfw:ree( (ärwa)

wäre durch (adfy (jada) beseitigt worden. Vgl. ebd. 

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



70 Michael Stadler

Situationen begegnet (vgl. Dtn 24,1; Ez 22,10; 23,10; 23,18), und (dy da-
bei bemerkenswerterweise nicht vorkommt.34 Mit Rückgriff auf die Ety-
mologie meint er in (dy mit allergrößter Wahrscheinlichkeit eine Hand-
lung zu sehen, die zwei verwandte Gedanken der geschlechtlichen Ge-
meinschaft, welche, wie er schreibt, von der biblischen Literatur häufig
bestätigt werden, in sich vereinigt, nämlich das Bewusstsein von Herr-
schaft einerseits und von Unterwerfung andererseits.35 Dieser elementa-
ren natürlichen Geste ermangle weder der eigene semantische Sinn,
noch die radikale Dynamik von (dy. Diese sexuelle Bedeutung von (dy er-
weist sich als erhellend, wenn wir uns nun einem exegetischen Problem
von Gen 4,1 zuwenden.

3. Hatte Eva eine sexuelle Beziehung zu JHWH?

Nach OT:$i) (ischtto) ist jedes weitere Wort semantisch hochbrisant. Die
Bedeutung von dly (jäläd) ist in diesem Kontext besonders bedeutsam,
denn die Gebärfähigkeit der Frau lässt sie als potentielle Gottheit erschei-
nen. Sie bringt das Kind zur Welt. Zu dly bieten sich zwei verschiedene
Interpretationsmöglichkeiten an. Zum einen, dass die Frau quasi selber
als Göttin auftritt, oder aber, dass sie es als ein Geschenk von JHWH an-
sieht, einen neuen Menschen hervorzubringen.36

Nachdem Eva ihren Sohn Kain geboren hat, gibt sie einen rätselhaf-
ten Ausspruch von sich. Obwohl es assyrische Parallelen gibt, von de-
nen her die Bedeutung »erwerben, kaufen« für hnq (kanah) grundsätz-
lich möglich ist,37 sind Westermann, Deurloo und Cassuto der Überzeu-

34 Vgl. Gaboriau, Enquête, 39.
35 »[…]une action […] à savoir domination d’un côté, et sujétion de l’autre. C’est donc

par un recours à ce que l’étymologie suggère comme attitude primitive (tourner vers, porter
sur) que s’expliquerait avec le plus de vraisemblance la signification en cause. […] Il est de
fait que l’on trouve, sur le même sujet, dans Sirach […], l’idée de ›possession‹, consécutive
à une ›saisie‹, celle-ci conçue comme une connaissance prudente que dirige le choix; l’idée
aussi d’une ›inclination‹ tendant à s’approprier et à se soumettre l’objet de la connaissance
(d’une façon qu’il est recommandé de ne pas faire païenne)« (a.a.O., 39f.). Vgl. Sir 36,19-26,
bes. V. 24. Vgl. auch Brenner (Intercourse, 11f.), die die Bedeutung von hbqn (nekaba =
weiblich) sieht »derived from a consonantal sequence designating ›pierce, make a hole‹
(Qal) and formally constituted as the gramatical F[emine] formation of bqn, ›hole‹, ›cavity‹,
›opening‹, ›orifice‹[…] A ›female‹ […] is an ›orifice‹; orifices and holes require that they be
filled[…] The female is there to be penetrated and to be receptive« (a.a.O., 12). »Males are
constructed largely as penetrators, insertive, active sexual agents; women are constructed
largely as penetrated, receptors, passive sexual objects (an active seductress is condemned
unless in the service of procreation)« (a.a.O., 178).

36 So z.B. K. Ulrich, Evas Bestimmung. Studien zur Beurteilung von Schwangerschaft
und Mutterschaft im Ersten Testament, in: H. Jahnow u.a. (Hgg.), Feministische Herme-
neutik und Erstes Testament, Stuttgart 1994, 161f.

37 Vgl. R. Borger, Short Notes Gen. iv 1, VT 9 (1959), 85f. Zur Diskussion siehe Wester-
mann, Genesis, 395.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte 71

gung,38 dass nach Gen 2-3 mehr für die dem Ugaritischen analoge Be-
deutung »schaffen« in Gen 4,1 spricht. Der Grund, warum Humbert die
Bedeutung »schaffen« für Gen 4,1 bestreitet,39 könnte gerade an dieser
Stelle für die »pikante« Bedeutung sprechen: Wenn an allen sonstigen
Stellen, an denen hnq »schaffen« meint, Gott das Subjekt ist, so bedeutet
gerade dieser Umstand für Gen 4,1 eine Zuspitzung, welche die hf<i) (is-
chah) in eine gefährliche Parallelität zu Gott rückt.40 Eva hätte ihren
Sohn Kain dann nicht »erworben« sondern »geschaffen«.

Simkins zufolge hatte die Schlange in Gen 3,4f. die Wahrheit gesagt:
Adam und Eva starben nicht und wurden in der Tat wie Gott. Sie erwar-
ben Wissen um Gut und Böse, sowie sexuelles »Wissen / Erkennen«; fer-
ner erwarben sie kulturelles Wissen, das sie von ihrem vorherigen Natur-
Zustand distinguierte, und das sich in der menschlichen Schaffens-Mög-
lichkeiten ausdrückte. Ihre Sexualität fungierte dabei als rite de passage
von kindlicher Unschuld zu erwachsener, kultureller Emanzipation.41

Mit der Übersetzung »hervorbringen, schaffen« löst sich für Wester-
mann auch das Problem, wie $yi) (isch) zu verstehen ist, nämlich nicht als
eben geborenes ›männliches Kind‹. Die Mutter »sieht vielmehr in dem
Kind, das sie geboren hat, den [zukünftigen] Mann; sie rühmt sich also
tatsächlich, dass sie einen Mann hervorgebracht hat, in Entsprechung zur
Erschaffung des Mannes durch den Schöpfer«42. So erscheint die Geburt
des Sohnes als Erschaffung eines Adam secundus. Doch dominiert hier

38 »[The] first woman, in her joy of giving birth to her first son boasts of her generative
power, which approximates in her estimation to the Divine creative power« (U. Cassuto, A
Commentary on the Book of Genesis. Part 1: From Adam to Noah; Genesis I-VI. 8. Engl.
Übers., Jerusalem 1961 (= 1944), 201). Vgl. Westermann z. St.

39 P. Humbert, FS A. Bertholet, 1950 = OH 1958. Erwähnt in Westermann, ebd.
40 Lescow argumentierte für eine ursprüngliche Fassung des Evaspruches ohne Verweis

auf JHWH. Vgl. Th. Lescow, Gen 4,1.25: Zwei archaische Geburtsberichte, ZAW 106 (1994),
485f. Zur Mitschöpferrolle selbst der anorganischen Natur vgl. Gen 1,11f.

41 Vgl. R.A. Simkins, Creator and Creation. Nature in the Worldview of Ancient Israel,
Peabody Mass. 1994, 184-188. Ähnlich auch C.M. Carmichael, The Paradise Myth: Inter-
preting without Jewish and Christian Spectacles, in: P. Morris / D. Sawyer (Hgg.) A Walk in
the Garden. JSOTSup 136. Sheffield 1992, 47-63. Heinevetter verweist darauf, dass sich
erst mit der Erbauung der Stadt in 4,17 »Kulturgeschichte im eigentlichen Sinn« ereignete
(H.J. Heinevetter, »Komm nun, mein Liebster, Dein Garten ruft dich!« – Das Hohelied als
programmatische Komposition, Frankfurt a. M. 1988, 183). Was die Schlange jedoch m.E.
verschwieg, war die Tatsache, dass Adam und Eva um Gut und Böse gewusst hätten, indem
sie gut und – vor allem! – auch böse handelten.

42 Westermann, Genesis, 396. Vgl. auch B. Vawter, On Genesis. A New reading, Garden
City 1972, 92. Pardes nennt Evas Ausruf in Bezug auf Gen 2,23 sogar eine »response to […
Adam’s …] indirect claim to have created woman out of his body, to his celebration of the
generative capacity of his flesh and bones. She responds in the medium he chose to use: na-
ming speeches«. I. Pardes, Beyond Genesis 3, Hebrew University Studies in Literature and
the Arts 17 (1989), 171. Sollte Pardes Recht haben, würde sich in diesem Genre der Ge-
schlechterkampf um die Schaffenskraft manifestieren: Hat der Mann zusammen mit
JHWH die »Männin« hervorgebracht oder Eva zusammen mit JHWH den Mann?

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



72 Michael Stadler

die Frau, nicht JHWH. Das wird aus der Formulierung des Evaspruches
deutlich: »Ich habe hervorgebracht […]«43

Allerdings sind die letzten Worte ihres Ausrufs noch brisanter. Die
Übersetzung von hwhy-t) (ät Jahwe) bereitet vielen Auslegern Schwie-
rigkeiten. Die Präposition t) (ät) kommt in der Bedeutung »mit Hilfe
von« bei Gottesbezeichnung nicht vor (stattdessen steht {( – im). So er-
schloss Skinner die Bedeutung »zusammen mit« aus dem babylonischen
Schöpfungsbericht.44 Diese Deutung ist nach Westermanns Auffassung
die dem Kontext gemäßeste.45

Doch ist damit ein Tabu angegriffen. Das für Israel potentiell götzen-
dienerisch-heidnische Motiv der »Heiligen Hochzeit« klingt an.46 Zwar
war die von den israelitischen Propheten geprägte Ehemetapher für das
Verhältnis zwischen JHWH und seinem Volk Israel heilig, doch behaup-
tete dieser Deutung zufolge hier eine einzelne Frau, während ihres Bei-
schlafs mit Adam eigentlich mit JHWH kopuliert zu haben?47 War es die-
ser dem Häretischen so nahe Gedanke, den die Übersetzer der Septua-
ginta und Vulgata durch ihre eher instrumentale Wiedergabe von hwhy-t)
(LXX: δι� τ�� �ε�� – dia tou theou; Vulgata: per deum) ausschließen
wollten?

43 Gewiss würdigt Eva Gottes Schöpferkraft, jedoch benutzt sie m.E. in ihrem Ausruf
diese ›Anerkennung‹ allenfalls, um sich selbst zu exponieren!

44 »Aruru [the mother goddess], together with him [Marduk], created (the) seed of
mankind« (J. Skinner, A Critical and Exegetical Commentary on Genesis, 2ICC, Edinburgh
1930, 102); ebenso Cassuto, Commentary, 198f.: »I have created a man equally with the
Lord« (kursiv von mir). Zur Diskussion und weiteren Übersetzungsvorschlägen vgl. Wes-
termann, Genesis, 396f., Cassuto, Commentary, 199.

45 Vgl. Westermann, Genesis, 397. Seebass’ Argument, die Tatsache, dass ät zwar Gottes
Mitsein mit den Menschen bezeichne, aber nie umgekehrt, desavouiere diese Übersetzung
(vgl. ders., Genesis I, 148), ist gerade nicht schlagkräftig, falls Eva hier in einer einzigarti-
gen Parallelität zu Gott porträtiert werden soll.

46 Vgl. hierzu: W. Fauth, Sakrale Prostitution im Vorderen Orient und im Mittelmeer-
raum, JbAC 31 (1988), 24-32; M. Theobald, Heilige Hochzeit. Motive des Mythos im Hori-
zont von Eph 5,21-33, in: K. Kertelge (Hg.), Metaphorik und Mythos, QD 126, Freiburg
i.Br. 1990, 220-225.

47 Gerade – aber nicht nur – wenn man den literarischen Ort des Jahwisten im babyloni-
schen Exil sieht (vgl. C. Levin, Der Jahwist, FRLANT 157, Göttingen 1993), ist ein Einfluss
mesopotamischer Kultur, in der eine Frau, nämlich die Hohepriesterin als oberste Hiero-
dule zugleich als Partnerin Gottes verstanden wurde, denkbar (vgl. H.-F. Richter, Ge-
schlechtlichkeit, Ehe und Familie im Alten Testament und seiner Umwelt, BET 10, Frank-
furt a.M. 1978, 159). Westermann weist jedoch darauf hin, dass bei dem im Alten Testa-
ment verwendeten Bild der Ehe für das Gottesverhältnis der menschliche Partner Gottes
immer eine Gemeinschaft, aber nie ein Einzelner ist. »Das hat zur Folge, dass der subjektive
Ausdruck dieses Verhältnisses immer nur auf Seiten Gottes dargestellt wird« (C. Wester-
mann, Jesaja, Kap. 40-66, ATD 19, Göttingen 1966, 299). Da in unserem urgeschichtlichen
Text jedoch keine Volksgemeinschaft im Blick ist, erscheint die Auffassung des Gottesver-
hältnisses individuell. Später jedoch kann sich der Einzelne in dieser ehelichen / sexuellen
Analogie nur als Partner Gottes verstehen, sofern er sich als Teil des Gottesvolks begreift.
Auch im Neuen Testament findet sich diese Analogie in individualistischer (2Kor 6,16f.)
und kollektiver Spannung (1Kor 11,2; Eph 5,32; Offb 19,7-9; 22,17).

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte 73

Ich halte dies für möglich, wenngleich auch die Antwort m.E. behut-
sam und differenziert gegeben werden muss. J wollte Eva wohl nicht so
darstellen, als ob sie sich eine Apotheose ihres Koitus bewusst machte,
indem sie einen religiös-verklärten Geschlechtsverkehr mit ihrem Gott
erlebte, während sie diesen physisch mit ihrem Mann praktizierte. Sol-
che Gedanken konnten sich ja leicht in das kanaanäisch-israelitische Ver-
ständnis der Kultprostitution mischen. Der Verkehr mit der »gottge-
weihten« Qedesche hätte demnach den Koitus mit der Gottheit, einem
baalisierten JHWH, repräsentiert und so auch zur Fruchtbarkeit des
Ackerlandes beigetragen.48

Hinter dem Text hier verbirgt sich m.E. jedoch eher folgendes: Das se-
xuelle »Erkanntwerden« Evas durch Adam korreliert mit dem asexuellen
Erkanntwerden des Menschen von JHWH. Mit anderen Worten: Ihre ge-
schlechtliche Vereinigung, die innigste Form menschlicher Gemeinschaft,
weist auf die enge wechselseitige – wenn auch asymmetrische49 – Bezie-
hung und Hingabe zwischen Gott und Mensch hin, wie sie der Schöpfer
intendiert. Sie weist darauf hin; sie ist jedoch nicht identisch mit ihr.

Nur in diesem gewissen, passiven, indirekten Sinne hatte Eva also den
Hauch einer rechten Gottesoffenbarung erfahren, während sie mit Adam
schlief. Möglicherweise will der Jahwist ausdrücken, dass Eva zurecht
deutlich geworden sei, dass JHWH »sich einmischt«. Auf geheimnis-

48 Siehe K. Koch, Die Profeten I. Assyrische Zeit, Stuttgart 1978, 97: »[Für] […] Kanaa-
näer wie Israeliten, gehört Zeugung zum Geheimnis des Lebens, Leben zur höchsten Gabe
der Gottheit«. So war bei Tieren, Pflanzen und Menschen Leben ohne geschlechtliche Pola-
rität nicht denkbar. »Ist der Same des Mannes, der in den Schoß der Frau fällt, mit dem Sa-
men der Pflanzen die in die Ackerfurche der Erde fallen, nicht irgendwie wesensgleich? Da
dies angenommen wird, können Menschen durch ihr kultisches Tun, durch Sexualriten die
Umwelt in ihrer Fruchtbarkeit befördern, den Gott nachahmend unterstützen, der die Erde
befruchtet« (a.a.O.). Siehe auch C.H. Ratschow, Ehe / Eherecht / Ehescheidung; I. Religi-
onsgeschichtlich, in: TRE 9 (1982), 309f.

49 Diese Beziehung muss hinsichtlich der patriarchalistischen gesellschaftlichen Wirk-
lichkeit der altisraelitischen Geschlechtsbeziehungen unbedingt asymetrisch gedacht wer-
den (vgl. Brenner, Intercourse, passim; de Vaux, Lebensordnungen, 52-78; F. Crüsemann,
»… er aber soll dein Herr sein« (Gen 3,16). Die Frau in der patriarchalischen Welt des Alten
Testaments, in: ders. / H. Thyen, Als Mann und Frau geschaffen. Exegetische Studien zur
Rolle der Frau, Gelnhausen 1978, 13-61). Dass glückliche Intimität und Hingabe oft nur ein
Ideal blieb, liegt auf der Hand. Man beachte als Beispiel hierzu nur den auf die Gebärfähig-
keit der Frau übertragenen, eigentlich für Ackerland gebräuchlichen Ausdruck »unfrucht-
bar« in Gen 11,30; 25,21; 29,31 u.a. Männliche Impotenz ist trotz Dtn 7,14 und dem Wissen
um Eunuchen nie im Blick. Allerdings ist der damalige Status der Ehefrau auch nicht als
bloßes Eigentum des Mannes zu bewerten (vgl. C.J.H. Wright, God‘s People in God’s Land.
Family, Land and Property in the Old Testament, Carlisle 21997, 183-221). Dass aber die
Kainsgeschichte eine gewisse Rehabilitierung der Ehefrau und eine Subversion patriarcha-
lischer Ordnung impliziere, wird m.E. nicht zuletzt an der »Statistenrolle« Adams deutlich,
der in Evas Ausruf nicht einmal als Vater bzw. Ehemann akzeptiert wird (vgl. auch Gen 3,2-
12). Wenn dann bildet der gesellschaftliche Status quo damaliger Geschlechtsbeziehungen
eher die Folie, vor der sich das implizit revolutionäre Potential der Kainsgeschichte nur
umso deutlicher abzeichnet.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



74 Michael Stadler

volle, eminent zeichenhafte50 Weise ist er im Penis des Adam und in der
Vagina der Eva, im Sperma und Ovus gegenwärtig.51 Doch ist eine solche
Vorstellung nur zeichenhaft oder auch panentheistisch zu verstehen?

JHWH, der Schöpfer des Lebens, mischt sich in die menschlich-allzu-
menschlichen Angelegenheiten ein, obwohl das höchst riskant ist. Diese
Bedenken erscheinen berechtigt, denn es ist nicht auszuschließen, dass der
Leser der jahwistischen Kainsgeschichte Eva als eine Person wahrnahm,
die den Sexualakt per se religiös überhöhte und im Sinne der pervertierten
�ερ�ς γ�µ�ς (Hieros Gamos = »heilige Hochzeit«) missverstand.52 Außer-
dem rühmt sich Eva zugleich, mit JHWH einen Mann hervorgebracht zu
haben, wobei sie sich dabei anmaßt, selber eine dominierende Rolle ge-
spielt zu haben.53 Hier verschwimmt nahezu die Grenze zum Missver-
ständnis einer »sexuellen Apotheose«, indem das Wunder der Gebärfähig-
keit selbstbezogen vergöttlicht wird.

Wenn man wie Golka für hnq (kanah) dagegen die Bedeutung »erwer-
ben« wählt und den »Mann« im Evaspruch nicht zukünftig auf ihren
neugeborenen Sohn bezieht, sondern gegenwärtig auf JHWH, wobei t)
(ät) dann bloßes Akkusativzeichen wäre, ergibt sich eine theologisch ähn-
lich brisante, aber vielleicht nicht ganz so gewagte Aussage: »Ich habe ei-
nen Mann erworben, den Jahwe«54! Denn zumindest in diesem Fall wäre
dann nicht der vermessene Vergleich ihrer Gebärfähigkeit mit der göttli-
chen Schöpferkraft impliziert, wenn sich die Aussage nun auch in nichts
mehr von der Vorstellung einer �ερ�ς γ�µ�ς unterscheidet. Golka55 sieht
dementsprechend in Kain – vergleichbar mit Romulus – einen Gottes-
sohn. Er deutet Eva aufgrund der bereits erwähnten Aruru-Marduk-Par-
allele nicht als sterbliche Frau und vermutet auch hinter der Eva-Ätiolo-
gie in Gen 3,20 eine unabhängige, uns aus der Urgeschichte nicht mehr
bekannte mythologische Tradition der Urmutter (Mutter Erde).

50 Dass JHWH auch im panentheistischen Sinne mit seinem Geist alle geschöpfliche
Wirklichkeit durchdringt, bedeutet für die geschlechtliche Gemeinschaft von Mann und Frau
ja noch keine Besonderheit! Zu panentheistischen Tendenzen im Alten Testament vgl. Weish.
1,7; 12,1; Jes 6,3; J. Macquarrie, Panentheismus, in: TRE 25 (1995), 611-615, sowie H. Spie-
ckermann, »Die ganze Erde ist seiner Herrlichkeit voll« – Pantheismus im Alten Testament?,
ZThK 87 (1990), 415-436, der m.E. jedoch präziser von Panentheismus sprechen sollte.

51 Dass JHWH das Kind im Mutterleib formt, bezeugen Hiob 31,15; Ps 139,13; Jes
44,2.24; Jer 1,5 (vgl. Ps 22,10). Doch dass diese Vorstellung von der Idee der Heiligkeit ab-
geleitet sei, wie Zerafa meint, entkräftet er m.E. selber, indem er dafür die (viel jüngere!)
priester(schrift)liche Tradition heranzieht (vgl. P.P. Zerafa, I formed a man with Yahweh,
Melita Theologica 44 (1993), 31.

52 Zu diesem Missverständnis in der Glaubensgeschichte Israels vgl. u.a. 1Kön 14,24;
15,12; 22,47; 2Kön 23,7. 

53 Der dominierenden Rolle der Frau in 4,1 (verglichen mit 5,3) könnte, wie Wester-
mann vermutet, eine ältere Auffassung von der Geburt eines Kindes zugrunde liegen (vgl.
Westermann, Genesis, 393).

54 Vgl. F. Golka, Keine Gnade für Kain, in: Werden und Wirken des Alten Testaments.
FS für Claus Westermann zum 70. Geburtstag, Göttingen 1980, 60f.

55 Vgl. im Folgenden: Golka, Keine Gnade, 61f.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte 75

Doch muss für unsere Textinterpretation zwangsläufig weder das ba-
bylonische Verständnis der Aruru-Marduk-Parallele zutreffen, noch
muss ein möglicher mythologischer Restbestand im Evaspruch eine
gleichbleibend mythologische Bedeutung aufweisen. Vielmehr erscheint
es durchaus vorstellbar, dass der Jahwist die tradierte Aussage Evas, so
tollkühn sie auch geklungen haben mag, bewusst nicht glättete, weil er
den geheimnisvollen Hinweis von sexueller Gemeinschaft zwischen
Mann und Frau auf das innige Beziehungsgeflecht zwischen Gott und
Mensch für zu kostbar und zu heilig erachtete, als dass dieses um einer
ängstlich-verlegenen Schutzbemühung vermeintlicher »Orthodoxie«56

willen preisgegeben werden durfte.

4. Die Brüder und ihre Opfer

Wenn man die Assonanz von Evas erstem Wort yitynfq (kaniti) zu }iyaq
(Kain) beachtet, stellt sich die Frage, ob ihr Spruch eine (populäretymo-
logische) Erklärung des Namens Kain liefert. Diese Erklärung ist nach
Wenham allenfalls »poetischer« Natur, da keine echte Verbindung zwi-
schen beiden Worten besteht.57 Nach Westermann ist uns die unmittel-
bare Bedeutung des Namens }yq (Kain) nicht mehr zugänglich.58

In V. 2 wird der Name lebeh (Häväl = Abel) genannt, was soviel wie
»Hauch« oder »Nichtigkeit« heißt.59 Sein Name wird nicht poetisch er-
klärt, wie im Falle Kains, aber doch indirekt durch die Erzählung und ihren
Kontext. Der Name Abel ist daher auch weniger ein Personenname, als
vielmehr ein aus der Geschichte gebildeter Appellativ.60 Auch daraus wird
ersichtlich, dass es hier nicht um historische Ereignisse, sondern um gene-
relle Aussagen über das menschliche Leben geht.61 Außerhalb der Erzäh-
lung taucht Abel in keiner Genealogie auf. Er wird nur der Bruder Kains
genannt (V. 2a.8a.8b.9a.9b.10.11a). Man erfährt von ihm sonst nichts, au-
ßer dass er geboren und umgebracht wurde. Die »Vergänglichkeit oder

56 Analog zum Verständnis der Übersetzer der LXX und der Vulgata (s.o.).
57 Vgl. G.J. Wenham, Genesis 1-15, WBC 1, Waco / Texas 1985, 101.
58 Westermann vermutet einen Zusammenhang der Wortwurzel mit der Metallbearbei-

tung (Schmiedekunst). Es könnte sein, dass Kain soviel wie »a creature, literally, ›a formed
being‹ (Cassuto) bedeutet. Cassuto leitet diese Bedeutung von der Wurzel im Arabischen
ab, wo diese »gestalten, formen, bilden« bedeutet. Kain aber muss nicht zwangsläufig
Schmied bedeuten. Nach Westermann muss kein Zusammenhang bestehen zum gleich lau-
tenden Ortsnamen in Jos 15,57, zur Bezeichnung »Spieß« (2Sam 21,16) oder zu den Keni-
tern (z.B. Ri 4,11). Vgl. Westermann, Genesis, 394).

59 Vgl. Westermann, Genesis, 398.
60 Vgl. Westermann, ebd. Dies trifft nach Radday für alle Protagonisten der Urge-

schichte zu. Vgl. Y.T. Radday, Humour in Names, in: ders. (Hg.), On Humour and the Co-
mic in the Hebrew Bible (JSOTSup 92), Sheffield 1990, 75.

61 Vgl. ebd.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



76 Michael Stadler

Nichtigkeit des Menschen« findet als eine wesentliche »Möglichkeit sei-
nes Menschseins im Miteinander«62 in Abels Name ihren Ausdruck.

Die Beschreibung des Berufes Kains weist zwei Bedeutungsebenen
auf. Zum einen steckt in db( hmd) (adamah avad) die Bedeutung: »ma-
chen, arbeiten, bearbeiten, bestellen (des Ackers)«, zum anderen »die-
nen« und »verehren«.63 Man darf die hmd) (adamah) nicht verehren –
dies wäre Götzendienst.

Doch dass dieses Vergehen auf Seiten Kains vorgelegen hätte, sagt der
Text nicht. Auch nicht, dass der Beruf bei der Annahme des Opfers durch
JHWH eine Rolle gespielt hätte.64 Denkbar wäre die unterschiedliche Qua-
lität des Opfers, da Abel die besonders wertvollen Erstlinge seiner Herde
darbrachte, Kain aber einen allgemeinen Teil seines Ernteertrags (dafür
aber kam Kain immerhin als erster auf den Gedanken, ein Opfer darzu-
bringen). Wenn hier auch die Herzenshaltung Abels hinsichtlich der Prio-
rität seiner Opfergabe rühmlich erscheinen mag, so war doch noch keine
klare Richtlinie vorausgegangen, anhand derer sich die Annahme des Op-
fers Abels hätte begründen lassen.65 Man könnte allerdings einwenden,
dass ebenso unbekannt ist, woher die Brüder überhaupt von einem Opfer
wissen konnten. Spekulationen über die rechte Opferkenntnis und -praxis
sind nach Zimmerli demnach müßig.66 Wie dem auch sei, Gott bleibt Gott.
Er hätte in seiner Souveränität auch Abels Opfer ablehnen können.

62 Westermann, Genesis, 398. Zu diesem Absatz vgl. ebd.
63 Vgl. W. Baumgartner u.a., Hebräisches und aramäisches Lexikon zum Alten Testa-

ment, Bd. III, 3Leiden 1983, 730f.
64 Kain übernimmt in seinem Beruf ja lediglich die Rolle seines Vaters, die diesem von

Gott in Gen 3,17-19 zugewiesen worden war. Vgl. Westermann, Genesis, 393.
65 Anders in Ex 22,28f.; 23,19; 34,19f.; Lev 3,16; Zum Erstlings- oder Primitialopfer in

primitiven und Hochkulturen als einzige bzw. wichtigste Opferart, vgl. die angegebene Li-
teratur bei Westermann, Genesis, 401f. Dass Abel sein Opfer »im Glauben« dargebracht
habe (vgl. Hebr 11,4), behauptet der Text in Genesis nicht direkt.

66 Vgl. Zimmerli, Urgeschichte, 10. Erst recht unangebracht erscheint die anachronistisch-
biblizistische Erklärung, Kains Opfer wäre unakzeptabel gewesen, weil es blutlos gewesen sei
(vgl. Hebr 9, 22b), bzw. nicht von den Erstlingsfrüchten stammte (vgl. Dtn 26,1-11; vgl. B.K.
Waltke, Cain and his Offering, WTJ 48 [1986], 363-372; Cassuto, Commentary, 205f.; G.A.
Herion, Why God Rejected Cain’s Offering: The Obvious Answer, in: A.B. Beck u.a. [Hgg.]
Fortunate the Eyes that see. Essays in Honor of D.N. Freedman in Celebration of his 70th
Birthday, Grand Rapids 1995, 58f.). Wenn man schon einen Grund finden möchte, dann er-
schiene die Tatsache einleuchtender, dass wohl am offensichtlichsten JHWH deshalb Kains
Opfer nicht annahm, weil es von der hmd) (adamah) genommen war, die JHWH in Gen 3,17
verflucht hatte. Dies werde aus dem Bedeutungswandel von hmd) in der narrativen Abfolge
der Urgeschichte deutlich. Vgl. a.a.O., 52-65; F.A. Spina, The Ground for Cain’s Rejection
(Gen 4), )adamah in the Context of Gen 1-11, ZAW 104 (1992), 319-332. Hat Seebass Spinas
Artikel womöglich nicht zur Kenntnis genommen, wenn er einwendet, dass »dies auch spä-
tere israelitische Opfer treffen« hätte müssen, wo doch Spina deutlich macht, dass JHWH in
Gen 8,21 die hmd) rehabilitierte? Doch erklären weder Herion noch Spina, warum JHWH
nicht nur Kains Opfer, sondern zuerst einmal Kain selbst auch nicht gnädig ansah (Gen
4,5aα). Doch kann man m.E. auch aus der nicht gegebenen Kongruenz im Genus zwischen
fem. t)f=ax (chuttat) und mask. j”bor (rovez), sowie den mask. Possesivpronomina in OtfqU$:T

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte 77

Woran haben die Brüder erkannt, dass ihr Opfer angenommen bzw.
abgelehnt worden war? Vielleicht an einer Opferschau, am Unterschied
beim Aufsteigen des Rauchs?67 Eher wohl am Zuteilwerden oder Aus-
bleiben von Segen in welcher Form auch immer.68 Ich sehe als wichtiges
Motiv dieser Erzählung das »Sein der Menschen als Brüder«69, das »Ne-
beneinander Gleichberechtigter«70, wo es wider Erwarten zur Ungleich-
heit kommt. Neben den beiden Grundberufen Ackerbau und Viehzucht
ist zum ersten Mal von einem Opfer die Rede, was in diesem Zusam-
menhang eine Anerkennung des göttlichen Segens durch den Ertrag ih-
rer Berufe bedeutet.71 Doch Gott reagiert darauf unbeeinflusst und sou-
verän. Nach seiner eigenen Entscheidung, seinem Ansehen oder Nicht-
ansehen, gibt oder verweigert er den Segen. Das Empfinden einer sol-
chen unerklärlichen »Benachteiligung« ist, laut Westermann, eines der
Hauptkonfliktmotive, »wo immer es Brüder gibt«.72

Aber ist Kain wirklich benachteiligt? Hätte Gott Abels Opfer ebenfalls
nicht angesehen, so stünde Kain – objektiv gesehen – auch nicht besser
da. Aber dann wäre Kain wahrscheinlich nicht zornig73 geworden. Ist
seine Reaktion »normal und berechtigt«74, wie Westermann meint?

Dies implizierte jedoch, dass es ein ungeschriebenes Gesetz geben
müsse, von dem Gerechtigkeit im Sinn von Egalität und Gleichberechti-
gung ableitbar wären und demgemäß Gott alle Menschen gleichzeitig
völlig gleich behandeln müsste. Dem ist jedoch nicht so: Der eine Mensch
ist schön von Gestalt, der andere hässlich; einer ist handwerklich oder
künstlerisch begabt, ein anderer überhaupt nicht; einer ist dumm, ein an-

66

67 Vgl. Zimmerli, Urgeschichte, 211.
68 Vgl. Westermann, Genesis, 404; L. Ruppert, Genesis. Ein kritischer und theologischer

Kommentar, Würzburg 1992, 195.
69 Ebd. Westermann sieht hierin das Grundmotiv. Ich würde aber das Sein der Men-

schen als Brüder allenfalls als Nebenmotiv, nicht jedoch als Grundmotiv bezeichnen, zumal
Westermann ja auch darauf hingewiesen hat, dass es im Grunde in der Geschichte nicht um
die Brüder, sondern um Kain geht (vgl. Westermann, Genesis, 388). Wenngleich auch eine
politische Ätiologie zum Entstehen der Kainsgeschichte beigetragen haben mag, so inten-
dierte J doch theologisch-zeitlose Aussagen, die die Menschheit insgesamt betreffen. Bei
der vorliegenden Arbeit müssen m.E. vor allem die Aussagen der Endgestalt des Textes
(denn nur so liegt uns überhaupt diese Geschichte vor) berücksichtigt werden, wenn wir die
Botschaft der Kainsgeschichte verstehen wollen. 

70 Westermann, Genesis, 404.
71 Vgl. a.a.O., 402.
72 Vgl. a.a.O., 405.
73 Gruber dagegen deutet das »heruntergefallene« Gesicht Kains anhand akkadischer

u.a. Parallelen als Depression. Vgl. M.I. Gruber, The Tragedy of Cain and Abel: A Case
Study of Depression, JQR 69 (1968), 89-97 und LXX.

74 Westermann, Genesis, 405.

(teschukato) und in OB-lf$:miT (ttimschal-bo) in V.7, d.h. aufgrund angeblich unsauberer re-
daktioneller Arbeit, noch nicht behaupten, dass J – anders als seine Quelle – apologetisch
den Eindruck erwecken wollte, mit Kains Charakter sei etwas verkehrt gewesen, um die
Ablehnung seines Opfers zu erklären (vgl. M.S. Enslin, Cain and Prometheus, JBL 86
(1967), 88).

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



78 Michael Stadler

derer jedoch gescheit; mancher ist gesund, mancher krank; einer erfährt
Segen und Gelingen, ein anderer aber Pech und Unglück.

Doch häufig macht Gott in der Bibel gerade natürlichen Präferenzen
und Vorteilen einen Strich durch die Rechnung. Der am Rande, im Hinter-
grund stehende »Nichtige«, Abel, bekommt den Vorzug, nicht jedoch der
von seiner Mutter Eva als »gottgezeugt« Gepriesene Kain. Und sowohl
Kain als auch später Esau, nützt die Tatsache der Erstgeburt nichts. Die
schöne Rahel erweist sich (zunächst) als unfruchtbar; dagegen kommen
die unansehnliche Lea und, wie bei Joseph und David, die nachgeborenen
Jüngsten zu Ehren. Im Neuen Testament ist davon die Rede, dass nur we-
nig von Natur aus Weise und Erstrangige, dagegen viele Törichte, Schwa-
che, Geringe und Verachtete von Gott erwählt wurden (1Kor 1,18-31).

Aber ist Gott nicht Gott? Kann er nicht gnädig sein, wem er will (vgl.
Ex 33,19; Mt 20,13-16; Röm 9,15f.18-21)? Besagt dies nicht allein schon
sein rätselhafter Name »Ich werde sein, der ich sein werde« (Ex 3,14a)?
In nur wenigen Sätzen wird hier auf meisterhafte Weise Entscheidendes
gesagt: Was den rechten Umgang mit der Gottesverehrung betrifft, was
dieser vermag und was nicht. Gott hätte beide Opfer annehmen oder
aber auch beide verweigern können. Er hätte auch nur Kains Opfer an-
sehen können (ob Kain dann wohl auch zornig geworden wäre über
diese »Ungerechtigkeit«?). Wie auch immer: Gott es hätte machen kön-
nen. Entscheidend ist, dass Gott für den Menschen Gott bleiben muss.
Solange dies gewährleistet ist, ist menschliche Gottesverehrung ihrem
Gegenstand angemessen, d.h. Gott wohlgefällig. Doch sobald ein Gottes-
verehrer versucht, Gott dieses »Recht« zu bestreiten, sobald Gottesver-
ehrung, auf welche Weise auch immer, ihn auf eine menschliche Erwar-
tung festlegt, auf die Gott selbst sich nicht festgelegt hat, ist sie zur Ab-
götterei degeneriert. Dann ist sie nicht mehr fromm, sondern dämonisch,
denn sie behauptet sich unter dem Vorzeichen der Gottesverehrung ge-
gen Gott.

Letztlich erklingt hier das entscheidende Motiv – im biblischen Sinn –
wahrer Gottesverehrung, der Gnade. Wo der Mensch glaubt, auf Gottes
Segen durch noch so fromm erscheinendes religiöses Leistungsdenken
Anspruch erheben zu dürfen, hat er das Wesen echter Gottesverehrung
zutiefst missverstanden und Gott beleidigt.75

Aber dass Gott Kains Opfer nicht annahm, wäre eigentlich weiter
nicht tragisch gewesen. Denn dies ist und bleibt allein Gottes Sache. Des-
halb kann JHWH Kain zurecht fragen: »Warum bist du zornig und wa-

75 Zimmerli schreibt hierzu: Kain »ist nicht der Mensch, der sich um Gott nichts schert
und verstockt seinen Weg geht. Er ist der Mensch, der es nicht erträgt, Gott ferner zu sein
als sein Bruder. Um Gott eifert er. Aber mit Unverstand. Statt sich vor Gott zu demütigen
und Gott wirklich Herr sein zu lassen auch in seinem Wohlgefallen an den Menschen,
glaubt er selber als Herr dreinfahren zu können« (Zimmerli, Urgeschichte, 212f.).

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte 79

rum ist dein Gesicht nach unten gefallen?« Wäre es Kains gutes Recht,
darauf derart zu reagieren, so klänge Gottes Frage wahrlich zynisch.76

5. Die Sünde 

Doch Kain hat schon mit einem Bein bereits das Land der Sünde betreten.
Die Erklärung JHWHs macht deutlich, dass Kain bereits »nicht gut han-
delt« (V. 7), denn sonst könnte (und würde) er ja aufblicken77. Doch er
schaut seinen Bruder und auch Gott nicht an, bricht durch diese Mimik
bereits den Kontakt ab, und visiert statt dessen das Böse, das – im wahr-
sten Sinne des Wortes – Nieder-Trächtige an. Das heißt jedoch nicht, dass
Kain schon immer ein böser Mensch war (was durch den späteren Bru-
dermord nur offenbar würde).78 Erst Kains zornige Reaktion auf das gött-
liche Nichtansehen seines Opfers markiert den Beginn seines Fehlverhal-
tens. Doch weil JHWH erkennt, dass Kain bereits »nicht gut handelt«,
warnt er ihn davor, noch weit Schlimmeres zu tun, ja er nennt ihm einen
Ausweg aus der Sünde: »[…] aber du sollst herrschen über sie!« Damit
weist er Kain auf seine Eigenverantwortlichkeit hin. Nicht Lebensum-
stände determinieren letztlich des Menschen Schicksal, mögen sie auch
noch so widrig sein, sondern einzig und allein die Tatsache, wie man dar-
auf reagiert.79

V. 7 steckt voller Schwierigkeiten, jedoch gilt als sicher, dass V. 6-7 in
ihrer jetzigen Gestalt eine göttliche Warnung an Kain bedeuten, jedoch
verderbt und außerdem nicht ursprünglich sind.80 Westermann nimmt
als wahrscheinlich an, dass eine Verbindung besteht zwischen jbr (ra-
vaz) und der assyrischen Bezeichnung eines Dämons rabišum, »den man
sich an den Haustüren lauernd vorstellte, um während der lähmenden
Mittagshitze Verderben bringend in die Häuser einzudringen«81. Es ist

76 Westermann gibt zu, dass JHWHs Frage an Kain einen Vorwurf impliziert und ihn
moralisch verurteilt, sodass die Empörung Kains nicht berechtigt erscheint (Westermann,
Genesis, 407). Ob in einer evtl. früheren Textgestalt Kains Empörung als berechtigt inter-
pretiert werden muss, weil er »der ohne Grund Benachteiligte, Zurückgesetzte« (a.a.O.,
405) ist, und ob es in diesen Versen gar nicht um das Wesen der Religion, sondern um den
urgeschichtlichen Konflikt im Miteinander gleichberechtigter Brüder geht, ist m.E. zu we-
nig erwiesen, als dass dies zur Hauptinterpretation der Geschichte von Kain und Abel her-
angezogen werden sollte.

77 In Num 6,26 und Hi 11,15 steht dieses Verb (wörtlich: »erheben«) zusammen mit
»Angesicht«, um eine positive Haltung auszudrükken. Vgl. auch D.E. Gowan, From Eden
to Babel. A Commentary on the Book of Genesis 1-11, Grand Rapids 1988, 68.

78 Gegen A. Dillmann, Die Genesis, Leipzig 1875, 106.
79 Vgl. Gowan, ebd. Kains Eigenverantwortlichkeit wird durch das Personalpronomen

hT) (attah) besonders stark betont (vgl. V.P. Hamilton, The Book of Genesis. Chapters 1-
17, NIC, Grand Rapids 1990, 228).

80 Vgl. Westermann, Genesis, 410. Zur Diskussion siehe a.a.O., 407-410; Zum LXX-
Text vgl. Enslin, Cain and Prometheus, 89f.

81 Ruppert, Genesis, 198.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



80 Michael Stadler

eine Möglichkeit, dass in der ursprünglichen Textfassung der V. 6-7
Kain vor dem Totengeist des Ermordeten gewarnt wurde, welcher ihn
verfolgen würde.82 Doch dient die Formulierung hier wohl dazu, das Dä-
monische in Kains religiösem Fehlverhalten, wie oben besprochen, an-
zudeuten.

Hier werden auch harmatologische Aussagen gemacht. Sünde gehört
demnach weder zu Gott noch zum Grundcharakter des Menschen, je-
denfalls nicht von Anfang an. Sie ist etwas Drittes. Von »Erbsünde« ist
keine Rede. Nach JHWHs Worten wäre Kain durchaus in der Lage ge-
wesen, gut zu handeln. Aber ist nicht bereits der »Sündenfall« in Gen 3
erfolgt? M.E. folgte Gen 4 nicht real-chronologisch auf Gen 3, was ein
»perspektivischer« Anachronismus wäre. In der für uns unvermittelten
»aspektiven« Darstellung,83 in einer mythisch-urgeschichtlichen Ab-
folge, geschieht der »soziale Sündenfall« Gen 4 beinahe parallel zu dem
in Gen 3.84

Sünde erscheint als ein Raubtier, das vor der Türschwelle lauert. Sie
kommt hier nicht im Sein, sondern nur im Handeln des Menschen, in der
Interaktion zwischen Menschen (und mit Gott) zum Zug, wenn die letzte
(Hemm-)Schwelle aktiv überschritten wird. Das bedeutet aber, dass der
Mensch a priori und konstitutiv kein Sünder ist, sondern es erst wird,
wenn er die Sünde aktiv vollzieht. Dazu muss sich der Mensch gegen das
Gute oder für das Ungute entscheiden. Obwohl Kain – ersichtlich an sei-
ner Mimik – bereits gerade den Bereich des bw+ (tov = das Gute) verlässt,
ist noch nichts verloren. So wird hier der Mensch als zur Umkehr fähig
angesehen (vgl. Ez 18,23; 33,11). Die Sünde ist nicht notwendig; sie ist
kein unabdingbares Schicksal.85 Sie ist die negative Möglichkeit, in der
ein Mensch – wie Kain – es nicht wagt, bei dem Guten zu bleiben. Und
wie schnell sich das Zürnen mit seinem Bruder tödlich entladen kann,
machen nicht zuletzt auch Jesu Worte in Mt 5,21-24 deutlich.86

Die vermeintlich gesprochenen Worte Kains in V. 8 fehlen nach An-
sicht Westermanns und wurden deswegen von den alten Übersetzungen

82 Vgl. Westermann, Genesis, 408.
83 Zur aspektiven Darstellung im geistigen Erkennen altorientalischer Kulturen vgl. E.

Brunner-Traut, Frühformen des Erkennens. Aspektive im Alten Ägypten, Darmstadt
31996.

84 Ähnlich W. Brueggemann, Genesis. Interpretation I. A Bible Commentary for Tea-
ching and Preaching, Atlanta 1982, 57. Interessanterweise wird erstmalig erst in Gen 4,7
von Sünde gesprochen. Vgl. Simkins, Creator, 184f.; E. Cassirer, Philosophie der symboli-
schen Formen. 2. Teil: Das mythische Denken, Darmstadt 1953.

85 Keine »zwangsläufige Tragik nach Art der griechischen Tragödie« (Ruppert, Genesis,
199). So will der Jahwist m.E. gerade nicht sagen, dass es für einen Menschen, der von Gott
verbannt ist, typisch sein muss, in einem Raum zu leben, der ihn wie Kain handeln lässt.
(gegen E. Drewermann, Strukturen des Bösen, Bd. 1: Die jahwistische Urgeschichte in exe-
getischer Sicht, Paderborn 1988, 146).

86 Vgl. auch Brueggemann, Genesis, 62-64: Ebenso kann brüderliche Versöhnung –
dazu kontrastiert – zum Leben verhelfen (vgl. 1Joh 3,14)!

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte 81

– erschlossen aus V. 8b – ergänzt.87 Doch Golka plädiert mit Gunkel88 da-
für, dass es viel wahrscheinlicher ist, dass nichts fehlt und stattdessen ein
) zuviel steht, sodass aus remeYaw (wajämär) rem)oYaw (wajomär) wurde, dem-
gemäß der Satz ursprünglich geheißen haben könnte: »Und Kain wurde
bitter gegen Abel, seinen Bruder.« Somit hätte Kain seinen Bruder nicht
aufgefordert, auf das Feld zu gehen, sondern eine günstige Gelegenheit
für sein Vorhaben abgewartet. Diese bot sich auf dem Feld, wo es schein-
bar keine Zeugen gibt und keiner dem Opfer zu Hilfe eilen kann. Oder
aber rm)yw (wajomär) will hier sagen, dass Kain ein Treffen mit Abel ver-
einbarte, wie es Cassuto anhand einer verwandten arabischen Wurzel re-
konstruiert.89 Jedenfalls erhebt sich Kain gegen Abel und erschlägt ihn.90

Der Mord wird in zwei Akten wiedergegeben. Dieses hebräische Stilmit-
tel lässt der Tat Kains »Sich-Erheben« vorausgehen und lässt seinen Ent-
schluss so überlegt und vorsätzlich in den Mord einmünden.91 Die Kürze
und Knappheit mit der dieser schreckliche Mord berichtet wird, wirkt
fast noch grotesker und unmenschlicher. Kühl, emotionslos, faktisch,
beinahe wie in einem Polizeiprotokoll wird das grausige Verbrechen wie-
dergegeben, als ob es eine alltägliche menschliche Angelegenheit wäre.
Damit sagt uns der Text: So ist der Mensch – nicht der böse Kain vor
Tausenden vor Jahren, sondern der Mensch – damals wie heute. Es geht
in dieser Erzählung zu wie im richtigen Leben. Jeder Mensch, jeder, der
seine Arbeit verrichtet, selbst einer, der Gott verehrt, ist angesichts der
Ungleichheiten des Lebens zu einer solchen Tat fähig. Weil, wie Wester-
mann schreibt, »die Bevorzugung, die von Gott ausgeht«,92 der Grund
für den möglichen Neid ist, »der zum Mord führt«, muss die Menschheit
mit dieser Ungleichheit und damit mit der Möglichkeit des Brudermor-
des leben.

6. Gottes richtende Intervention

Dass Gott selbst und unmittelbar das Verhör und die Bestrafung Kains
übernimmt, ist für Westermann eindeutig urgeschichtliches Gesche-

87 Vgl. Westermann, Genesis, 411. Viele hebräische Textausgaben haben hier einen
Zwischenraum; der hebräische Pentateuch der Samariter, die Peschitta, LXX und Vulgata
fügen ein: hedfa>h hfk:l”n (nelchah haschadäh; vgl. Targum Pseudo-Jonathae secundum und
Targum Hierosolymithanum secundum). 

88 Vgl. Golka, Keine Gnade, 63; H. Gunkel, Genesis, Göttingen 31910, 44 und auch A.
Ehrmann, What did Cain say to Abel?« JQR 53 (1962), 164-167. Falls jedoch »redete« zu-
treffen sollte, könnte die Redeauslassung, das leere Gerede, intendiert, geradezu elliptisch,
das spätere Eliminieren Abels vorwegnehmen. Vgl. van Wolde, Study, 35.

89 Vgl. Cassuto, Commentary, 215.
90 Vgl. im Folgenden: Westermann, Genesis, 411f.
91 Dies stellte Deurloo fest. Wiedergegeben in Westermann, ebd.
92 Westermann, ebd.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



82 Michael Stadler

hen.93 JHWH handelt in der für Blutrache denkbaren Weise der Friedlos-
legung und Verstoßung einerseits als Bluträcher, andererseits in überge-
ordneter Instanz als Richter.

Auf JHWHs Frage in V. 9, wo Abel sei, entgegnet Kain: »Ich weiß es
nicht. Bin ich etwa der Hüter meines Bruders?« Damit weist Kain »die
Frage nach der Verantwortlichkeit«94 ab, aber er muss seinem Mörder-
sein entsprechend so antworten, um die Tat zu verdecken. Die Sünde ge-
winnt eine zusätzliche Dimension; nicht nur den Ungehorsam, wie in
Gen 3 oder auch hier in Bezug zu 4,7, sondern auch noch die Unaufrich-
tigkeit. Kains Rückfrage wirkt gereizt, wie ein verzweifelter Versuch,
dieser misslichen Lage zu entkommen, indem er den Spieß umdreht.

Abermals kommt dabei das Wesen der Sünde, des Bösen, zum Aus-
druck. In einem gewissen Sinn hat Kain ganz Recht, wie auch Wester-
mann meint,95 wenn er die Verantwortung, Hüter seines Bruders zu sein,
von sich weist. Denn natürlich ist es nicht seine Aufgabe, seinen Bruder
andauernd zu behüten. Kain versucht forsch aufzutreten, als wollte er sa-
gen: »Mein Bruder ist doch frei. Er muss es doch selbst wissen!«

Der Sünder ist hier, intellektuell betrachtet, nicht dumm. Auch die
sündige Antwort selbst hüllt sich in ein scheinbar korrektes, positives Ge-
wand. Ähnlich erschien der Satan dem Jesus in der Wüste nicht als einfäl-
tiger Schwätzer, sondern als guter, rabbinisch ausgebildeter Schriftgelehr-
ter (vgl. Mt 4). So tun auch Soldaten, wenn sie Kriegsverbrechen bege-
hen, formal gesehen oft »nur ihre Pflicht«. Sünde erscheint im Formal-
sinn als all right und nur indirekt als böse. Golka erwähnt das Schicksal
des Hiroshima-Piloten als Beispiel einer modernen Kainsgestalt, der nur
seinen Befehl ausführte, aber dennoch von seiner Schuld nicht loskam.96

Doch moralisch betrachtet, im Sinne einer umfassenderen kosmischen,
göttlichen Gerechtigkeit geht die Rechnung nicht auf. Denn in einer au-
ßergewöhnlich lebenseinschränkenden oder -gefährdenden Situation ge-
bietet es schon allein die Solidarität und Mitmenschlichkeit, später sogar
das mosaische Gesetz (vgl. z.B. Lev 25,48), dass man »seines Bruders Hü-
ter« sein muss.97

93 Zum Unterschied geschichtlicher und urgeschichtlicher Darstellungsweise merkt Wes-
termann an, dass in 2Sam 12 und 1Kön 21 praktisch die gleiche Lage wie in Gen 4,2-16 vor-
liegt. Nur muss in den geschichtlichen Erzählungen Gott vermittels eines Boten den Mörder
stellen, während er es in der Urgeschichte selbst tut. Vgl. Westermann, Genesis, 412.415.

94 Deurloo (wiedergegeben in Westermann, Genesis, 414). Wenn man sich bewusst
macht, dass hier das Verb (dy (jada) von V. 1 wieder aufgenommen wird, wird einem deut-
lich, dass es sich hier ebenfalls nicht um bloßes Nichtwissen handelt, sondern um eine Ne-
gation der (kontaktiven) Beziehung. Damit schattet sich im ersten Satz der Antwort Kains
schon der zweite ab.

95 Vgl. Westermann, Genesis, 414.
96 Vgl. ebd.; Golka, Keine Gnade, 68.
97 Vor einer zu schnellen Ausweitung in universalistische moralische Standards ist je-

doch zu warnen. Siehe G. Silberbauer, Ethics in Small-scale Societies, in: P. Singer (Hg.), A
Companion to Ethics, Oxford 1993, 14-28. 

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte 83

Ließen sich JHWHs Worte »Was hast du getan?!« wie in 3,13a nicht als
Beschuldigungsformel erweisen,98 so könnte man darin auch einen ver-
zweifelten Aufschrei vernehmen. Man könnte sich vorstellen, wie Gott
gleichsam die Hände über dem Kopf zusammenschlägt und mit diesem
fragenden Schrei in der Sprachlosigkeit des Grauens paradigmatisch ant-
wortet, im unbeschreiblichen Entsetzen über die menschliche Sünde, die
von jenem Tag in Kains Leben bis heute unschuldiges Blut vergießt und
göttlich geschenktes Leben brutal zerstört. Und darauf könnte es wohl
niemals eine Antwort geben.

Im folgenden Satz erreicht die Geschichte, wie Westermann be-
merkt,99 ihre Klimax. Findet man diese im äußeren Verlauf des Gesche-
hens in V. 8 beim Begehen des Mordes, so verzögert sich der Höhepunkt
dramatisch, indem er sich um zwei Verse verlagert. Der Verfasser mag
mit dieser Dramaturgie andeuten, dass Kain angenommen habe, schon
davongekommen zu sein: Die Tat war überstanden und im Augenblick
danach herrschte Stille. Kain hatte gemordet – und scheinbar war nichts
geschehen, außer dass Abel nun tot war. Nach dem Verscharren100 der
Leiche war die Tat – scheinbar – nicht mehr erkennbar: Doch schrien
jetzt die Blutlachen101 Abels auf. Im Rechtsleben erfüllt das so genannte
Zetergeschrei eine wichtige Funktion, und da Zeugen fehlen, übernimmt
diese das Blut.102 Doch, das wichtigste Wort des Satzes ist, laut Wester-
mann, yl) (elai) »zu mir«103:

 »Weil immer »einer da ist, der das Blut des Erschlagenen schreien hört, gibt es
für den Mörder kein Ausweichen vor der Frage: ›Was hast du getan?‹ In die-
sem Satz ist, gültig für die gesamte Menschheitsgeschichte, der Mensch als
Geschöpf Gottes vor dem Menschen geschützt. Der Mord ist und bleibt eine
menschliche Möglichkeit; die Möglichkeit des Gelingens eines Mordes (›der
perfekte Mord‹), in dem Sinn des Davonkommens mit der Beseitigung eines
Menschen, ist hier für immer gültig ausgeschlossen.«104

98 Vgl. J.H. Boecker, Redeformen des Rechtslebens im Alten Testament, WMANT 14,
1964, 26-31.

99 Vgl. Westermann, Genesis, ebd.
100 Davon ist nach Gen 4,10f. auszugehen, auch wenn dieses Detail dem Erzähler nicht

nennenswert erschien. Vgl. Seebass, Genesis I, 154. 
101 Der hier verwendete Plural von ›Blut‹ steht nur für vergossenes Blut und ganz über-

wiegend für die Blutschuld« (KBL3, zit. nach Seebass, Genesis, 155).
102 Vgl. Levin, Der Jahwist, 94f. Für J ist dieses Zetergeschrei auch in Gen 18,20f. und Ex

3,7 der Grund für JHWHs Eingreifen. Wenham bemerkt, dass q(c (zaak) entweder der ver-
zweifelte Schrei Verhungernder ist (Gen 41,55), ein Hilfeschrei zu Gott im Angesicht des
Todes (Ex 14,10) oder in tiefster feindlicher Bedrückung (Ri 4,3), der Hilfeschrei einer Frau,
die vergewaltigt wird (Dtn 22,24.27), oder das inständige zu-Gott-Flehen der Opfer, die
Unrecht leiden (Ex 22,22.26). Vgl. Wenham, Genesis, 107.

103 Vom Gesetz über die Propheten (Jes 19,20) bis zu den Psalmen (Ps 34,18; 107,6.28)
wird deutlich, dass Gott die verzweifelten Hilfeschrei seiner Geschöpfe hört. (Vgl. Wen-
ham, ebd.)

104 Westermann, Genesis, 415.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



84 Michael Stadler

Gottes Fluchspruch in V. 11 erscheint weniger als ein Strafwort, sondern
bringt eine unvermeidliche Konsequenz der Tat zum Ausdruck. In
JHWHs Worten wird der Ackerboden wie ein Ungeheuer beschrieben,
das seinen Rachen aufgerissen hat, um das Blut des Erschlagenen zu
empfangen. Auf das Trinken des Blutes reagiert dieses Ungeheuer derart,
»dass es dem Akkerboden seine ›Kraft‹ verweigert, d.h. die Kraft der
Fruchtbarkeit und damit den Ertrag.«105 Dieser Vorgang, der für Wester-
mann in den Bereich magischen Geschehens fällt, wird dadurch theolo-
gisch abgefedert, dass er in die Gottesrede inkorporiert ist und somit das
göttliche Fluchurteil erweitert.

In diesem Zusammenhang erscheint es wichtig anzumerken, dass nach
hebräischer Auffassung, im Blut das Leben ist (Gen 9,4; Lev 17,11.14) und
demnach unschuldig vergossenes Blut die am stärksten verunreinigende
Substanz ist.106 Daher besudelte ungesühnter Mord das Land und machte
es untauglich für Gottes Gegenwart.107 Das Blut des Ermordeten schrie
um Hilfe, obwohl sein Träger bereits tot war. Es schrie in symbolisch per-
sonifizierter Weise um Hilfe, weil es sich gleichsam bewusst war, dass es
durch den, der es vergossen hatte, zu einem Frevel gezwungen worden
war, während es in den Ackerboden einsickerte und diesen verdarb.

In dieser unerlaubten »Bluttransfusion« geschieht eine Degradierung,
eine Pervertierung der Erde. Der Erdboden war von Gott nicht dazu ge-
schaffen oder bestimmt, um mit Blut getränkt zu werden. Statt mit Blut
sollte er mit Regenwasser begossen werden. Nun aber wird die Erde wei-
terhin Menschenblut trinken.

In JHWHs Worten klingt eine Polemik gegen eine solche Entartung an:
Jetzt beutet die »Adamah« (der Erdboden) aus und nimmt, was ihr nicht
zusteht. Kains Sünde markiert einen falschen Zutritt zur Adamah. Hier

105 A.a.O., 416. Vgl. im folgenden ebd.
106 Vgl. Wenham, Genesis, 107. Mary Douglas bezeichnet Schmutz als »matter out of

place«, d.h. als Symbol von Unordnung (vgl. dies., Purity and Danger. An Analysis of the
Concepts of Pollution and Taboo, London 1967). Deshalb muss die soziale und kosmische
Ordnung z.B. durch ein Ritual wie die Blutrache wiederhergestellt werden. Siehe 1Kön 2,5
zu welcher Zeit Blutvergießen ordnungsgemäß erlaubt bzw. verboten war. Selbst unfreiwil-
liger Verlust von Blut und anderen Körperflüssigkeiten wurde später in der priesterschrift-
lichen Literatur durch Ritual geregelt und gesellschaftlich kontrolliert (vgl. Lev 15; H. Eil-
berg-Schwartz, The Savage in Judaism, Bloomington / Indiana 1991, 177-216).

107 Vgl. Wenham, ebd.: Um dem vorzubeugen, wurden Zufluchtsstätte gebaut (Num
35,9-34; Dtn 19,1-13) und ein Ritus für den Fall vorgeschrieben, dass der Mörder nicht er-
mittelt werden konnte (Dtn 21,1-9). Gowan merkt an, dass die Israeliten aufgrund der be-
sonderen Behandlung von Opfertierblut und sogar von Fleisch daran erinnert wurden, dass
das geraubte Leben – selbst von Tieren – Gottes Eigentum war. Wie viel mehr bedeutete das
ungesetzmäßige Töten eines Menschen einen erschreckenden Eingriff in Gottes Weltord-
nung, der unbedingt Konsequenzen nach sich ziehen musste! Es ist erstaunlich, dass das
Alte Testament – ein Buch, in dem so viele Tötungen stattfinden – gleichwohl ein großes
Unbehagen über das Töten zum Ausdruck bringt. Dies lässt sich an dieser Stelle exemplifi-
zieren, wenn innerhalb von nur zehn Versen die erste Geburt sowie das erste Töten mensch-
lichen Lebens anhand der Geschichte Kains berichtet wird (vgl. Gowan, From Eden, 70).

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte 85

gewinnt die Sünde zugleich eine ökologische Dimension. Nicht nur der
Mensch wurde verletzt, sondern auch der Erdboden und damit die Um-
welt. Kain hat mit seiner Bluttat zugleich seine Existenzgrundlage be-
schädigt. Der Mensch hat dadurch der Erde etwas aufgezwungen, was ih-
rer Natur nicht entspricht, und aus ihr eine blutrünstige Bestie gemacht.
So hat der Mensch Un-natürliches getan und durch seine Perversion –
magisch gesprochen – die vormals gezähmten Urgewalten des Erdbodens
entfesselt. Durch das unschuldige Vergießen von Dam (Blut), hat Kain,
der Adam (Mensch, »Irdischer«) die Adamah (Ackerboden, wörtlicher:
»Menschliches«, Erde)108 entmenschlicht, sodass sie nicht mehr dem »Ir-
dischen«, dem Menschen dient. Ob wir aus heutiger Perspektive hier die
Warnung vor einer durch menschliche Sünde verursachten ökologischen
Katastrophe angedeutet sehen dürfen? Zumindest wird der Lebenskreis-
lauf zwischen den aufeinander angewiesenen und einander bedingenden
Größen der belebten und der unbelebten Natur konstitutiv deutlich.

Die unvermeidliche Konsequenz ist, dass Kain, der Ackerbauer, vom
Ackerboden weichen muss. Denn das verunreinigte Land muss seinen
Bewohner ausspeien.109 Es machte keinen Sinn mehr, den Acker zu be-
bauen, den Kain durch seine Sünde für den bestimmungsgemäßen Ern-
teertrag untauglich gemacht hatte, indem er ihn zugleich des göttlichen
Erntesegens beraubt hatte. Damit hatte Kain unbewusst seine eigene
Existenzgrundlage zerstört.110 Kains Sünde ließ ihn in der Tiefe seiner
Existenz scheitern, und er verlor buchstäblich den festen Boden unter
seinen Füßen.

So wurde Kain durch Gottes Fluch isoliert, ausgesondert und tabui-
siert. »Der Verfluchte und sein Eigentum sind körperlich unrein, damit
aber tabu […] Wer mit dem Verfluchten umgeht, wird angesteckt und
selbst zum Verfluchten.«111 Weil Kain somit »gemeingefährlich«112 war,
erscheinen seine Bedenken, von anderen Menschen getötet werden zu
können, durchaus gerechtfertigt. Nicht ganz deutlich ist, was man sich
unter dem Kainsmal vorzustellen hat. Immerhin klagte Kain über die Be-
drohung, der er ausgesetzt war, noch bevor er das seltsame Gotteszeichen

108 Auf dieses Wortspiel verwies E. van Wolde, Stories of the Beginning. Genesis 1-11
and Other Creation Stories, London 1996, 84.

109 Vgl. Lev 18,25.28; Zimmerli, Urgeschichte, 220.
110 Um auf eine Predigt meines Lehrers T.R. Hobbs, gehalten am 19.5.1998, zu verweisen:

Kain, der wie ein Protagonist in J.P. Sartres Werk »Bei geschlossenen Türen« gedacht haben
mochte: ›L’enfer? C’est les autres‹. Diese ›enfer‹ (Hölle), diesen Anderen, d.h. Abel, beseitigte
Kain und »schuf sich in gewissen Sinne gerade damit seine eigene Hölle.« Doch ist diese Kon-
sequenz weder aktives Handeln Kains noch kausale Automatik, sondern souveränes Handeln
Gottes. Und diese »Strafe geht über die in 3,17ff. verhängte weit hinaus« (G. von Rad, Das
erste Buch Mose. Genesis Kapitel 1-12,9, ATD 1, Göttingen 1949, 86).

111 W. Speyer, Fluch, in: RAC. Bd.7, Stuttgart 1969, Sp. 1165. Vgl. zu diesem obigen Ab-
satz: Westermann, Genesis, 417f.

112 Ebd.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



86 Michael Stadler

empfing. Womöglich sah man es daran, dass er eine ungewöhnlich ge-
hetzte und unruhige Ausstrahlung hatte.

Denn seine Existenz wird als dnw (n (»unstet und flüchtig«) verflucht. Beide
Worte bezeichnen die Bewegung von Schilfgras oder Bäumen.113 Kains
Schicksal war zwar das einer gejagten Existenz, nicht aber die nomadische Le-
bensform.114 In einem gewissen Sinn konnte diese Strafe des »zum Leben
verurteilten Mörders«115 schlimmer als der Tod empfunden werden.116

Kain stimmt in V. 13 eine Klage an. Wie der Schöpfer zuvor auf das
Schreien gehört hatte, so hört er nun auch auf das Klagen seines Ge-
schöpfs.117 Die korrekte Klärung der Bedeutung von )o&Nim ynowA( (awoni
minnso) scheint hier besonders wichtig zu sein. Nach Knierim118 kommt
)&n }owA( (awon nasa) im Alten Testament 35 Mal vor. Gen 4,13 zählt zu
den 15 Fällen, in denen man seinen }owA( (Awon) selbst tragen muss, wäh-
rend ihn in den verbleibenden 20 Fällen jemand anders trägt. Es ist, se-
mantisch gesehen, unwahrscheinlich, dass }owA( nur in Gen 4,13 »Strafe«
bedeute, während es sonst immer »Schuld« oder »Sünde« bezeichne119.
Knierim beobachtet im Alten Testament hierfür immer die Bezeichnung
desselben Grundvorgangs, dessen Wortbedeutung er aus dem dynamisti-
schen Weltverständnis des Alten Orients erklärt:

 »Danach ist der }owA(, eine lebendig wirksame Last, auf jeden Fall zu tragen, und
zwar so lange, bis er seiner Qualität gemäß dem Täter zum entsprechenden
Schicksal geworden und damit zum Ziel, zur Erfüllung gelangt ist.«120

113 Vgl. Ri 9,9; 1Kön 14,15. Die Bedeutung von dwn (nud) ist »hin und herbewegen« und
kann im Qal »fliehen« (Jer 4,1; 49,30 50,3) und im Hiph’il »verscheuchen« (Ps 36,12) mei-
nen. Fast ebenso meint (wn (nua) eine kleine Bewegung, wie die von Lippen beim Beten
(1Sam 1,13), das Herumtappen eines Blinden (Kgl 4,14) oder Taumeln eines Betrunkenen
(Ps 127,27), oder größere Bewegungen, wie das Herumlaufen von Hilfesuchenden (Am
8,12) oder von heimatlosen Vagabunden (Klgl 4,15), das weite Wandern um Wasser zu fin-
den in der Dürrezeit (Am 4,8), oder ein Erdbeben (Jes 24,20). Im Niphal beschreibt es das
Geschüttelt-Werden (Am 9,9), das Erzittern des Volks angesichts der Theophanie am Sinai
(Ex 20,18), das Beben des Herzens (Jes 7,2) und der Schwellen im Tempel (Jes 6,4). Beide
Verben tauchen nur ein weiteres Mal gemeinsam auf, um eine gewaltige Ziellosigkeit aus-
zudrücken (Jes 24,20a): »Die Erde wird taumeln wie ein Trunkener und wird hin und her-
geworfen wie eine schwankende Hütte« (Lutherübersetzung ’84). Vgl. Hamilton, The Book
of Genesis, 232.

114 Vgl. Westermann, Genesis, 419.
115 A.a.O., 420. Vgl. Hamilton, Genesis, 232.
116 Seebass schreibt treffend: »Das also war das Drama Kains: ein Mann Jahwes zu

sein, ihm zuzugehören und doch nicht vor seinem Angesicht zu sein« (Seebass, Genesis I,
146).

117 Vgl. Westermann, Genesis, 420. Die Beständigkeit mit der JHWH sich zu dem
Schwachen und »Nichtigen« (Abel) stellt, zeigt sich nun auch in seinem Verhalten gegenü-
ber Kain, der nun selber schwach geworden war. Vgl. Van Wolde, Study, 39.

118 Vgl. R. Knierim, Die Hauptbegriffe für Sünde im AT, Gütersloh 1965, 218-223.
119 Als solchen Einzelfall gibt die revidierte Lutherübersetzung von 1984 }owA( wieder. Vgl.

auch Golka, Keine Gnade, 68.
120 Knierim, Die Hauptbegriffe, 221.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte 87

Golka schreibt hierzu:

 »Der }owA( ist also die Wirkung des Mordes auf den Mörder, die sein Schicksal
verändert. Es ist die durch den Mord verursachte Schuld, und gerade nicht die
Strafe! […] Kain […] bittet also nicht um Strafmilderung, sondern bekennt
sich zu seinem }owA(, obwohl er ihn nicht tragen kann. Und auch Jahwe will die-
sen }owA( nicht von ihm nehmen. Daher ist die folgende Klage V. 14 eine Leid-
klage und kein Einspruch.«121

Dass JHWH Kain nun durch das Anbringen eines Schutzzeichens in
V.15 Gnade erweist, wie viele Exegeten interpretieren,122 ist für Golka in
dieser Weise nicht haltbar. Würde man Kain töten, so verhinderte dies die
Auswirkung des Fluches JHWHs, denn dieser hatte Kain ja zum Leben
verurteilt und nicht zum Tode. Somit vollstrecke das Kainszeichen viel-
mehr die Strafe, als diese zu mindern.123 Die Strafe ist schlimm, denn
Kain, der nach Segen, Fruchtbarkeit und der Nähe JHWHs trachtete, wird
nun verflucht, der Zugang zur Adamah ist ihm verwehrt und er selbst ist
in die Gottferne vertrieben. Sein Leben ist nun die Para-Existenz eines
Kriminellen, der sich verbergen muss. Dennoch scheint diese Strafe für
Kain auch nicht schlimmer zu sein als der Tod, denn sonst könnte er es ja
vorziehen, ebenfalls erschlagen zu werden. Daher bedeutet das »Zeichen«
unter den Bedingungen des Fluchs doch einen individuellen Schutz für
Kain, aber – wichtiger noch und vor allem – einen kollektiven Schutz für
die Menschheit, um sie vor ihrer eigenen Verrohung zu bewahren und
davor, dass der Mordgeist nicht weiter um sich greift.124

Welch bittere Ironie, dass Kain, der sein Hüter-Sein für Abel eben
noch ablehnte, auf einmal beklagt, dass JHWHs Angesicht ihm verbor-
gen sein muss, sodass JHWH nicht mehr auf ihn sieht und nicht mehr
sein Hüter ist!125 Kann Kain erwarten, dass andere Menschen sich fortan
als seine Hüter erweisen werden? Wohl kaum, da nun Kain an sich selbst
erkennt, wozu der Mensch fähig ist.

Im Letzten gibt es hier keine Neutralität. Entweder ist der Mensch –
wenn es darauf ankommt – seines Mitmenschen Hüter oder sein Tot-
schläger. Doch auch wenn der Mensch nicht mehr Hüter sein will, behält
doch JHWH diese Rolle (vgl. Ps 121,4). Er mischt sich ein und wird zum
Advokaten des Opfers. Man könnte gewiss fragen, ob JHWH hier nicht

121 Golka, Keine Gnade, 68.
122 U.a. auch Gunkel und, Zimmerli z.St.
123 Vgl. zu diesem Absatz: Golka, Keine Gnade, 69.
124 Dies ist auch die Ansicht Dietrichs und die Ansicht von Rads, wiedergegeben in

a.a.O., 70. Westermann sieht einen derartigen kollektiven Schutz hier nicht, versteht das
Zeichen aber auch als Strafminderung (vgl. Westermann, Genesis, 424; ders., Am Anfang.
1. Mose (Genesis). Teil 1: Die Urgeschichte, Abraham, Neukirchen-Vluyn 1986, 55f.).

125 Gowan schreibt analog dazu: »Having killed, he now fears being killed; what he could
inflict on his brother is more than he himself can bear« (Gowan, From Eden, 72).

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



88 Michael Stadler

zu spät kommt. Warum hat er Abel nicht gerettet, bevor Kain ihn tötete?
Was nützt es dem Toten, dass Gott postum für ihn eintritt?

Diese Fragen berühren das Mysterium Gottes, das Rätsel des Bösen
und des Leidens. Ich kann sie nicht beantworten, und wahrscheinlich gibt
es keine Antwort darauf, außerhalb des resignativen Verweises darauf,
dass wir Menschen es letztlich nicht verstehen können. Gott lässt viel zu,
sehr viel – aber nicht alles. Es gibt eine Grenze, die das Böse nicht über-
winden darf, wo auch kein Kain ungeschoren davonkommt. Die Erzäh-
lung gibt lediglich insofern eine Antwort, als dass das Böse nicht gut
geht, dass jeder, der die Sünde tut, zugleich der Sünde Knecht wird (vgl.
Joh 8,34) und deren Konsequenzen zu tragen hat.

Nicht erst das Gotteszeichen, sondern bereits der Fluch hatte Kain ta-
buisiert, wie oben dargelegt wurde. Das Zeichen jedoch erfüllt einen
wichtigen Zweck des Tabus, nämlich einen Menschen vor dem Angriff
eines anderen zu schützen. Um das zu bewirken, hätte der Fluch allein
nicht ausgereicht. Welche Form das Kainsmal hatte, lässt sich nicht er-
schließen, ist aber für dessen Aussage auch belanglos.126 Dem Festsetzen
bzw. Anbringen des Zeichens geht ein Satz JHWHs voraus, der den apo-
diktischen Rechtssätzen entspricht, um die Blutrache zu verhindern und
um es Menschen zu verwehren, innerhalb des göttlichen Strafvollzuges
zu intervenieren.127 So ist das Zeichen von ambivalenter und paradoxer
Art. In seiner Schutzfunktion manifestiert sich zum einen das Erbarmen
mit der Todesangst Kains, zum anderen die Gewährleistung der Fluch-
vollstreckung Gottes.

Die Geschichte endet in V. 16f.128 vorerst damit, dass Kain die Gegen-
wart JHWHs verlässt, sich im Lande Nod niederlässt, (implizit) eine Frau
heiratet, einen Sohn zeugt und eine Stadt baut. In Nod (wörtlich »flüch-
tig«) hallt der Fluch JHWHs nach.129 Radday sieht ironischen, biblischen
Humor darin, dass Kain ausgerechnet im »Irrland«, im Land des Wan-

126 Da es sich um urzeitliches Geschehen handelt, bleibt für uns das Zeichen fremd (vgl.
Westermann, Genesis, 427, ders., Anfang, 56; Gowan, From Eden, 72). Seebass argumen-
tiert anhand von Ps 74,4 für ein Feld-, Stammes- oder Sippenzeichen. Vgl. Seebass, Genesis
I, 159. Zimmerli dagegen nimmt eine möglicherweise an der Stirn und/oder der Hand an-
gebrachte kultische Tätowierung an wie z.B. die indische Kastenzeichnung, die eingekerbte
Eigentümermarke beim Tier oder das Brandzeichen beim Sklaven. Damit mache Gott sein
Eigentumsrecht auf Kain geltend und bringe dessen Gotteszugehörigkeit zum Ausdruck
(Vgl. Zimmerli, Urgeschichte, 224f; ähnlich Westermann, Genesis, z.St.).

127 Vgl. Westermann, Genesis, 424. Auch Zimmerli meint, es könne nicht angehen, dass
Kains Leben, das Gott ihm beließ, durch andere als die Hände Gottes genommen werden
würde (vgl. ders., Urgeschichte, 222).

128 V. 17 gewinnt m.E. im Kontext der textlichen Endgestalt eine »Scharnierfunktion«,
indem er einerseits einen neuen Abschluss zu Gen 4,1-16 bildet und andererseits den fol-
genden Abschnitt einleitet. Nur indem der ursprünglich nicht zur Erzählung (V. 3-16) ge-
hörende V. 17 als Abschluss hinzugezogen wird, erhält die Kainsgeschichte ihr letztgülti-
ges, sogar ironisches Gewicht.

129 Als Wiederholung der in den V. 12 und 14 enthaltenen Wurzeln, die »den neuen Sta-
tus Kains bekräftigen« (J.A. Soggin, Das Buch Genesis. Kommentar, Darmstadt 1997, 102).

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte 89

derns, wohnt.130 Hier handelt es sich um kein geographisch fixierbares
Land, sondern um eine urzeitliche Bezeichnung für »das Leben draußen,
von Gott entfernt.«131

7. Ergänzende und zusammenfassende Betrachtung

Die Kainsgeschichte ist zum einen sicherlich die Bearbeitung einer Ätio-
logie, zum anderen – und wichtigeren – ein urgeschichtlicher Erzähl-
strang über die Menschheitsgeschichte anhand von Individualcharakte-
ren durch den Jahwisten. Protagonisten sind anfangs Eva und JHWH,
später Kain und JHWH. Die menschlichen Partner Adam bzw. Abel spie-
len schweigend untergeordnete Rollen.

Durch die Verse 4,1-2 ist eine Anknüpfung an die Geschichte von
Adam und Eva gegeben, und in der Tat ergeben sich zu der vorhergehen-
den Geschichte zahlreiche Parallelen. Diese bestätigen die Erkenntnis,
dass Kain und Abel letztlich nicht Völker oder Stämme repräsentieren
sollen, wie früher angenommen wurde, sondern den Menschen schlecht-
hin.132 Handelten die Kapitel 2-3 sowie Gen 4,1f. vom »Menschen gegen-
über Gott in der Gemeinschaft von Mann und Frau«133 so geht es in 4,3-
16 um den »Menschen gegenüber Gott im Bruderverhältnis«134. Der
Mensch ist also nicht nur Adam und Eva, sondern auch Kain und Abel.135

Der Sündenfall ereignet sich in der Kain-Geschichte in gewissem Sinn
zum zweiten Mal. Ebenso wie vor dem Baum der Erkenntnis in Gen 3
steht der Mensch vor einer weiteren Grenze, die er auf keinen Fall über-
schreiten darf. Doch im Gegensatz zu dem von Gott expressis verbis ge-
gebenen Verbot in Gen 3,3 ist Kain die Grenze quasi intuitiv eingegeben.
Im Notfall muss er seines Bruders Hüter sein, was allein schon aufgrund
des Hüter-Seins JHWHs einsichtig wird. Das Schreckliche jedoch ist,
dass Kain als Abels eigener Bruder den Notfall herbeiführt und sich statt
als Hüter als sein Mörder erweist.

Der Brudermord ist nicht nur eine quantitative Steigerung der Sünde
des ersten Menschheitspaares, sondern stellt eine neue Qualität der

130 »Since […] building a city from laying its foundations to giving it a name (v. 17) re-
mains doubtlessly realistic, we perforce follow Rashi’s opinion that Cain’s restlessness re-
fers to a state of mind and not to his continuous movement from one place to another. It is
for this reason that we are told that he built a town himself, perhaps a useless effort to
counteract his own restlessness: town or no town, wherever he was, the ground trembled
under his feet« (Radday, Humour, 88).

131 Westermann, Genesis, 428.
132 Vgl. a.a.O., 431. Zu Parallelen zwischen Gen 2-3 und Gen 4 vgl. a.a.O., 389, 412, 414,

417; Golka, Keine Gnade, 65; Hamilton, The Book of Genesis, 227; Wenham, Genesis, 100.
133 Westermann, Genesis, 431.
134 Ebd.
135 Vgl. a.a.O., 432.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



90 Michael Stadler

Sünde dar.136 Doch auch diese soziale Sünde ist Sünde gegen Gott, denn
sie raubt das von Gott geschaffene Leben aufgrund religiöser Eifersucht.
Die traditionell-christliche und neutestamentliche Deutung der Ge-
schichte von Kain und Abel, die der frühjüdisch-rabbinischen Auslegung
im Kontrastschema von Kain als dem Bösen und Abel als dem Gerechten
folgt, kann in der Exegese des für sich stehenden Textes Gen 4,1-17 nicht
aufrechterhalten bleiben.137 Kain fungiert hier nicht als der Bösewicht
von Anfang an, sondern als ein Mensch wie du und ich, als ein Mensch,
der zum Brudermord fähig ist.138

Denn dass Kains Opfer nicht angenommen wurde, lag nicht an ihm,
sondern an JHWH. In dieser Geschichte wird das Wesen der Gottesvereh-
rung qualifiziert, deren positive Seite die Erfahrung der unverdienten
Gnade Gottes darstellt. Freilich kommt zugleich auch die negative und
gleichsam dekadente Möglichkeit solcher Gotteserfahrung zur Sprache,
die Gott durch eine falsch verstandene Erwartungshaltung festlegt und
damit zum Götzen macht. Dies ist der erste Fehler, den Kain begeht. Er
wird zornig über Gott, weil dieser sich entschied, Abels Opfer anzuneh-
men, seines jedoch abzulehnen. Damit tastet Kain Gottes Souveränität
an. Weil Gott Gott ist, kann er handeln, wie er es für richtig hält. Kain
muss deshalb nicht sündigen. JHWH erinnert ihn an seine Eigenverant-
wortlichkeit und gebietet ihm, über die Sünde zu herrschen. Damit er-
scheint Sünde nicht als notwendigerweise zum Menschen gehörig, son-
dern als außermenschliche gefährliche Macht, der sich der Mensch in ei-
gener Verantwortung ausliefert, wenn er es nicht wagt, in seinem Han-
deln das Gute zu wahren und bei ihm zu verbleiben. Kain bleibt jedoch bei
seinem Zorn und wendet ihn – weil er ihm JHWH gegenüber keinen
freien Lauf lassen kann – gegen seinen unschuldigen Bruder, der doch auf
JHWHs Entscheidung ebenso wenig Einfluss nehmen konnte und für den
ungleichen Zustand nicht verantwortlich ist. Um Gottes Handeln eigen-
mächtig zu revidieren, muss Kain Abel töten. Auf diese Weise wird Gott
nie wieder Abels Opfer annehmen, auch wenn eine solche Verzweiflungs-
tat Kain selbst auch keinen Nutzen bringt. Dies zeigt die Absurdität des
Zorns über die vermeintliche »Benachteiligung« unter Brüdern.

136 Vgl. a.a.O., 433.
137 Vgl. a.a.O., 433f.; Mt 23,35; 1.Joh 3,12; Hebr 11,4; 12,24. Diese Deutung versuchte

apologetisch, dem Verdacht zu wehren, Gott könnte willkürlich gehandelt haben. So wurde
aufgrund seines Ärgers auf Kains angeblich allgemein schlechten Charakter geschlossen,
nachdem JHWH dessen Opfer abgelehnt hatte, bzw. aufgrund der Tatsache, dass Kain ein-
fach wahllos von seinem Ernteertrag opferte, während Abel von den Erstlingen seiner
Herde und von ihrem Fett das Beste darbrachte.

138 Vgl. Westermann, Genesis, 433f. Seebass sieht darin, dass in V. 10 nur noch vom
Bruder ohne Namensnennung die Rede ist, eine Bezeichnung jedes Menschen als Bruder
(vgl. ders., Genesis I, 155). Und da Kain – nicht zuletzt in seinem Beruf – »die Stelle Adams
einnimmt und in ihm die Hypothek der Stammeseltern sich fortsetzt […] steht Kain urge-
schichtlich für die ganze Menschheit, für den überlebenden Teil der Menschheit, der Ge-
schichte macht« (Drewermann, Strukturen, 133).

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte 91

In Kains Tat zeigen sich vier Dimensionen der Sünde. Neben seiner
Sünde gegen Gott und seinem Mitmenschen sündigt er gegen sich selbst
und gegen seine unbelebte Umwelt. Er entfremdet sich von sich selbst,
indem er seine verantwortliche Identität als Hüter seines Bruders ver-
gisst und zum frechen Lügner wird. Und er sündigt gegen seine Umwelt,
indem er den Ackerboden durch unschuldig vergossenes Blut entweiht.
Aber damit hat er seine Existenzgrundlage verdorben und sich so selber
in unsäglicher Weise geschadet. Nachdem er durch den Mord die soziale
Beziehung zu seinem Bruder gekappt hatte,139 isoliert ihn schließlich
JHWHs Fluch als Konsequenz des Verbrechens auch von allen anderen
Menschen. Hier – und nicht zuletzt auch an der variierenden Gesichts-
metaphorik140 – wird etwas von der mittels der Sünde angegriffenen
komplexen Interdependenz der Lebensbeziehungen zwischen Mensch,
Mitmensch und unbelebter Schöpfung deutlich, über die Gott wacht.

Dennoch gewährt JHWH Kain in seiner Bestrafung eine letzte Würde
und eine Spur des Erbarmens. Kains Würde zeigt sich darin, dass JHWH
ihn zur Verantwortung zieht,141 ihm aber auch die Möglichkeit ein-
räumt, selbst zu gestehen, und ihn anhört. JHWHs Erbarmen wird daran
deutlich, dass er Kains Todesangst abhilft, selbst wenn jene Konsequenz
im Interesse der Urteilsvollstreckung JHWHs liegen müsste.142 Denn
trotz der Vertreibung tritt das befürchtete Unheil – der Verlust der
schützenden Obhut JHWs oder die Befürchtung, selbst getötet zu wer-
den – nicht ein: JHWH ist und bleibt Hüter – auch der Hüter des Mör-
ders Kain.143 In dieser Aussage sind auch Implikationen für unser Ver-
ständnis der Todesstrafe enthalten. Das Leben zu geben und zu nehmen,
liegt nicht in des Menschen sondern in Gottes Hand.

Was für ein Gott ist JHWH? Er ist weder ein abstrakt-metaphysisches
noch ein dogmatisches Prinzip, womit er – wie etwa im Deismus – ein-
fach in die ferne Transzendenz verbannt wäre. Vielmehr ist JHWH voller
Dynamik. Er mischt sich in unsere menschliche Existenz ein. Eine der in-
tensivsten und intimsten körperlichen und seelischen Erfahrungen wie
die des Geschlechtsverkehrs lässt den schwachen Abglanz der innigen,
hingegebenen geistlichen Gemeinschaft des Menschen mit Gott erahnen.
JHWH kann in den scheinbar weltlichsten und natürlichsten Dingen auf
sich verweisen.

139 Somit »disowns« Kain schon vor seiner Frage, ob er seines Bruders Hüter sei, »his
brother« (gegen van Wolde, Stories, 82), obwohl er erst mit der Frage »denies that he him-
self is a brother« (ebd.).

140 So sieht JHWH die Opfer an (V. 4b; 5a) und lässt Kain später von seinem Gesicht ver-
borgen sein (V. 14a), Kains Gesicht fällt nach unten (V. 5b) und auch die Erde hat einen
Mund, der Blut trinkt (V. 11b) und ein Gesicht (V. 14a). Vgl. van Wolde, Studies, 77-85.

141 Vgl. Zimmerli, Urgeschichte, 216.
142 Und ist nicht gerade auch die Ermöglichung von Nachkommenschaft Erweis göttli-

chen Erbarmens?
143 Vgl. Zimmerli, Urgeschichte, 225.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



92 Michael Stadler

Gewiss ist diese »natürliche Offenbarung« mehrdeutig, missverständ-
lich und riskant, wie der ambivalente Evaspruch nur zu deutlich beweist.
Trotz aller Gefahr religiöser Missverständnisse bis hin zur Idolatrie wagt
es dieser Gott nach dem Verständnis des Jahwisten, sich darauf einzulas-
sen. Durch Gottes (Mit-)Wirken kommt es zur Zeugung und Geburt ei-
nes Kindes. Doch ist das Ergebnis nicht etwa ein vollkommener Mensch,
wie zu erwarten gewesen wäre, sondern ein Geschöpf, welches das Wesen
wahrer Gottesverehrung gravierend missversteht, der Gott ungehorsam
ist und schließlich zum Brudermörder wird. Wieder mischt sich JHWH
ein. Diesmal, um den Mörder zu bestrafen und ihm dennoch gnädig zu
sein, aber auch und um andere Menschen vor dem Bösen zu schützen.

8. Ausblick

Viel später mischt sich JHWH erneut in die menschliche Existenz ein,
doch anders als je zuvor. Wieder gebiert eine Frau einen Sohn. Doch nach
dem biblischen Zeugnis ist sie eine Jungfrau und der Vater ist JHWH, der
HERR (vgl. Mt 1,18-25; Lk 1,27.31f.). Damit soll keine metaphysische
Kopulation insinuiert werden, wie es von Moslems beargwöhnt wird.
Gott hatte sich auf asexuelle Weise in die Existenz der Menschheit einge-
mischt und ließ seinen Sohn geboren werden. Diese dem Glauben zu-
gängliche Offenbarung JHWHs ist eindeutig und unmissverständlich.
Mit diesem Sohn geht es gut. In seinen Worten und Werken lässt er Gott
wahrlich Gott sein (vgl. Lk 22,42), ist ihm gehorsam (vgl. Joh 5,30b; 6,38;
Phil 2,8) und erweist sich als Hüter in der Not (vgl. Joh 8,3-11). Während
er sich aufgrund religiöser Eifersucht unschuldig ermorden lässt, kehrt
er den kainitischen Weg der Menschheit um. Allen, die an ihn glauben,
gewährt er Ruhe, neues Leben, Gottes Gegenwart und Befreiung von der
Macht der Sünde (vgl. z.B. Mt 11,28f.; Joh 10,28-30, Mt 1,23, Kol 1,13f.).
War Kain die erste »alte« Geburt innerhalb der Menschheit, so ist Jesus
die erste »neue« Geburt unter den Menschen. Ebenso wie Paulus in sei-
nen Ausführungen Christus den »neuen Adam« zu nennen vermochte
(Röm 5,12-19), ließe sich von Jesus Christus zugleich als dem »neuen
Kain« sprechen.144 So gesehen kann die Geschichte Kains unter systema-
tischen Gesichtspunkten sogar einen Beitrag zum Verständnis der Inkar-
nation Christi leisten.

144 Interessanterweise vermutete bereits Luther, dass Eva dachte, der von ihr hervorge-
brachte »Mann« wäre derjenige, der gemäß Gen 3,15 die Schlange besiegen würde. Nach
Luther erwartete sie dies von Kain statt von dem kommenden Messias. Vgl. WA 42:179.41-
180.5,12,27,29-31; Gamble, R.C. »The Sources of Calvin’s Genesis Commentary: A Preli-
minary Report« ARG 84 (1993), 214 und Anm. 39.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte 93

Bibliographie

Barr, J., Bibelexegese und moderne Semantik. Theologische und linguistische
Methode in der Bibelwissenschaft, München 1965.

Bauer, W., Griechisch-Deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen Testa-
ments und der übrigen urchristlichen Literatur, Berlin 61988.

Baumann, E., (dy und seine Derivate, ZAW 28 (1908), 22-41; 110-141.
Baumgartner, W. u.a., Hebräisches und aramäisches Lexikon zum Alten Testa-

ment, Bd. III, Leiden, 31983.
Bergmann, J. / Botterweck, G.J., (dy, ThWAT III, Stuttgart 1982, 474-512.
Boecker, H.J., Redeformen des Rechtslebens im Alten Testament, WMANT 14,

Neukirchen-Vluyn 1964.
Borger, R., Short Notes Gen. iv 1, VT 9 (1959), 85-86.
Brenner, A., The Intercourse of Knowledge. On Gendering Desire and ›Sexuality‹

in the Hebrew Bible, Leiden 1997.
Brueggemann, W., Genesis. Interpretation I. A Bible Commentary for Teaching

and Preaching, Atlanta 1982.
Brunner-Traut, E., Frühformen des Erkennens. Aspektive im Alten Ägypten,

Darmstadt 31996.
Carmichael, C.M., The Paradise Myth: Interpreting without Jewish and Chris-

tian Spectacles, in: P. Morris / D. Sawyer (Hgg.), A Walk in the Garden. JSOT-
Sup 136, Sheffield 1992, 47-63.

Cassirer, E., Philosophie der symbolischen Formen. 2. Teil: Das mythische Den-
ken, Darmstadt 1953.

Cassuto, U., A Commentary on the Book of Genesis. Part 1. From Adam to Noah;
Genesis I-VI. 8. Engl. Übers., Jerusalem 1961.

Cotterell, P. / Turner, M., Linguistics and Biblical Interpretation, London 1989.
Crüsemann, F., »… er aber soll dein Herr sein« (Gen 3,16) – Die Frau in der patriar-

chalischen Welt des Alten Testaments, in: ders. / H. Thyen, Als Mann und Frau
geschaffen. Exegetische Studien zur Rolle der Frau, Gelnhausen 1978, 13-106.

De Vaux, R., Das Alte Testament und seine Lebensordnungen, Freiburg i.Br. 1960.
Dietrich, W., »Wo ist dein Bruder?« Beiträge zur alttestamentlichen Theologie.

Festschrift für Walter Zimmerli zum 70. Geburtstag, Göttingen 1977, 94-111.
Dillmann, A., Die Genesis, Leipzig 1875.
Douglas, M., Purity and Danger. An Analysis of the Concepts of Pollution and

Taboo, London 1966.
Drewermann, E., Strukturen des Bösen, Bd. 1: Die jahwistische Urgeschichte in

exegetischer Sicht, Paderborn 1988.
Ehrmann, A., What did Cain say to Abel?, JQR 53 (1962), 164-167.
Enslin, M.S., Cain and Prometheus, JBL 86 (1967), 88-90.
Eilberg-Schwartz, H., The Savage in Judaism, Bloomington, Indiana 1991.
Fauth, W., Sakrale Prostitution im Vorderen Orient und im Mittelmeerraum,

JbAC 31 (1988), 24-39.
Gaboriau, F., Enquête sur la signification biblique de connaître: Étude d’une ra-

cine, Angelicum 45 (1968), 3-43.
Gamble, R.C., The Sources of Calvin’s Genesis Commentary: A Preliminary Re-

port, ARG 84 (1993), 206-221.
Gesenius, W. / Buhl, F., Hebräisches und aramäisches Handwörterbuch über das

Alte Testament, Berlin 171962.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



94 Michael Stadler

Golka, F., Keine Gnade für Kain. Werden und Wirken des Alten Testaments. Fest-
schrift für Claus Westermann zum 70. Geburtstag, Göttingen 1980, 58-73.

Gowan, D.E., From Eden to Babel. A Commentary on the Book of Genesis 1-11,
Grand Rapids 1988.

Gruber, M.I., The Tragedy of Cain and Abel: A Case Study of Depression, JQR 69
(1978), 89-97.

Gunkel, H., Genesis, Göttingen, 31910.
Hamilton, V.P., The Book of Genesis. Chapters 1-17. NIC, Grand Rapids 1990.
Heinevetter, H.J., »Komm nun, mein Liebster, Dein Garten ruft dich!« – Das Ho-

helied als programmatische Komposition, Frankfurt a.M. 1988.
Hempelmann, H., Erkennen, in: Das große Bibellexikon, Wuppertal 1987, 325-332.
–, Veritas Hebraica als Grundlage christlicher Theologie. Zur Systematisch-theo-

logischen Relevanz der biblisch-hebräischen Sprachgestalt, in: ders. / Haacker,
K., Hebraica Veritas. Die hebräische Grundlage der biblischen Theologie als
exegetische und systematische Aufgabe, Wuppertal 1989, 39-78.

Herion, G.A., Why God Rejected Cain’s Offering: The Obvious Answer, in: A.B.
Beck u.a. (Hgg.), Fortunate the Eyes that see. Essays in Honor of D.N. Freed-
man in Celebration of his 70th Birthday, Grand Rapids 1995, 52-65.

Kegler, J., Beobachtungen zur Körpererfahrung in der hebräischen Bibel, in: F.
Crüsemann (Hg.), Was ist der Mensch?« Beiträge zur Antropologie des Alten
Testaments, München 1992.

Knierim, R., Die Hauptbegriffe für Sünde im AT, Gütersloh 1965.
Koch, K., Die Profeten I. Assyrische Zeit, Stuttgart 1978.
Koerte, A., MENANDRI QUAE SUPERSUNT, Berlin 1959.
Kugel, J.L., Cain and Abel in Fact and Fable. Genesis 4:1-16, in: R. Brooks / J.J.

Collins (Hgg.) Hebrew Bible or Old Testament. Studying the Bible in Judaism
and Christianity, Notre Dame / Ind. 1990, 167-190.

Lescow, Th., Gen 4,1.25: Zwei archaische Geburtsberichte, ZAW 106 (1994), 485-
486.

Levin, C., Der Jahwist, FRLANT 157, Göttingen 1993.
Liddell, H.G. / Scott, R., Greek English Lexicon, London 91966.
Patai, R., Sitte und Sippe in Bibel und Orient, Frankfurt a.M. 1962.
Pardes, I., Beyond Genesis 3, Hebrew University Studies in Literature and the

Arts 17 (1989), 161-187.
Rad, G. von, Das erste Buch Mose. Genesis Kapitel 1-12,9, ATD 1, Göttingen

1949.
Radday, Y.T., Humour in Names, in: ders. (Hg.) On Humour and the Comic in

the Hebrew Bible, JSOTSup 92, Sheffield 1990, 59-97.
Ratschow, C.H., Art. Ehe / Eherecht / Ehescheidung; I. Religionsgeschichtlich, in:

TRE 9 (1982), 308-311.
Richter, H.-F., Geschlechtlichkeit, Ehe und Familie im Alten Testament und sei-

ner Umwelt, BET 10, Frankfurt a.M. 1978.
Ruppert, L., Genesis. Ein kritischer und theologischer Kommentar, Würzburg 1992.
Schottroff, W., (dy, THAT I, München 1971, 682-702.
Seebass, H., Genesis I. Urgeschichte (1,1-11,26), Neukirchen-Vluyn 1996.
Silberbauer, G., Ethics in Small-scale Societies, in: P. Singer (Hg.) A Companion

to Ethics, Oxford 1993, 14-28.
Simkins, R.A., Creator and Creation. Nature in the Worldview of Ancient Israel,

Peabody / Mass. 1994.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gottes Intervention in der Kainsgeschichte 95

Skinner, J., A Critical and Exegetical Commentary on Genesis, ICC, Edinburgh
21930.

Soggin, J.A., Das Buch Genesis. Kommentar, Darmstadt 1997.
Spieckermann, H., »Die ganze Erde ist seiner Herrlichkeit voll« – Pantheismus

im Alten Testament?, ZThK 87 (1990), 415-436.
Spina, F.A., The Ground for Cain’s Rejection (Gen 4) )adamah in the Context of

Gen 1-11, ZAW 104 (1992), 319-332.
Speiser, E.A., Genesis. Introduction, Translation and Notes, AB1, Garden City

1964.
Speyer, W., Fluch, in: RAC VII, Stuttgart 1969, Sp. 1160-1287.
Stephanus, Thesaurus Graecae Linguae, Vol. III, Graz 1829.
Theobald, M., Heilige Hochzeit. Motive des Mythos im Horizont von Eph 5,21-

33, in: K. Kertelge (Hg.), Metaphorik und Mythos, QD 126, Freiburg i.Br.
1990, 220-254. 

Ulrich, K., Evas Bestimmung. Studien zur Beurteilung von Schwangerschaft und
Mutterschaft im Ersten Testament, in: H. Jahnow u.a. Feministische Herme-
neutik und Erstes Testament, Stuttgart 1994, 149-163.

Van Wolde, E., The Story of Cain and Able: A Narrative Study, JSOT 52 (1991),
25-41.

–, Stories of the Beginning. Genesis 1-11 and Other Creation Stories, London
1996.

Vawter, B., On Genesis. A New reading, Garden City 1972.
Waltke, B.K., Cain and his Offering, WTJ 48 (1986), 363-372.
Wenham, G.J., Genesis 1-15, WBC 1, Waco / Texas 1985.
Westermann, C., Am Anfang. 1. Mose (Genesis). Teil 1. Die Urgeschichte. Abra-

ham, Neukirchen-Vluyn 1986.
–, Genesis. 1.Teilband 1-11, BKAT I/1, Neukirchen-Vluyn 1974.
–, Jesaja, Kap. 40-66, ATD 19, Göttingen 1966.
Wright, C.J.H., God’s People in God’s Land. Family, Land and Property in the Old

Testament, Carlisle 21997.
Zerafa, P.P., I formed a man with Yahweh, Melita Theologica 44 (1993), 29-31.
Zimmerli, W., 1. Mose 1-11. Die Urgeschichte, Zürich 31967.

ZThG 8 (2003), 65–95, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostel-
konvents und der Auseinandersetzung

in Antiochia für die paulinische Mission

Martin Grawert

1. Einleitung

Paulus von Tarsus fühlte sich den Traditionen seines Volkes in hohem
Maße verpflichtet. Er hatte sich der auf strengen Gesetzesgehorsam be-
dachten Gemeinschaft der Pharisäer angeschlossen und beschreibt sich
selbst später rückblickend als einen Menschen, der »nach der Gerech-
tigkeit, die das Gesetz fordert, untadelig gewesen« ist (Phil 3,6), der
seine Altersgenossen im Studium weit übertraf und der ein Eiferer für
die »Satzungen der Väter« (Gal 1,14) war. Als kurze Zeit nach der Hin-
richtung Jesu von Nazareth einige seiner Anhänger aus der jüdischen
Diaspora es wagten, mitten in Jerusalem antijüdische Propaganda zu
betreiben (Apg 6,8-15; 7,1-53), beteiligte sich Paulus selbstverständlich
an den Strafmaßnahmen gegen sie1, denn ein Angriff auf das Judentum
bedeutete zugleich einen Angriff auf die Fundamente seines eigenen
Lebens. Sein Hass gegen die Christen, mit dem er »über die Maßen die
Gemeinde Gottes verfolgte und sie zu zerstören suchte« (Gal 1,13), war
grenzenlos.

Etwa im Jahre 31 oder 32 n.Chr.2 hatte Paulus eine Christusvision, die
sein Leben grundlegend veränderte. Wie sich seine Bekehrung im Einzel-
nen abgespielt hat, ist schwer nachzuvollziehen3. Jedenfalls wurden die
Gemeinden, die die aus Jerusalem vertriebenen Hellenisten in der Dias-
pora gegründet hatten (vgl. Apg 11,19f.), nun für lange Zeit sein Zu-
hause (Gal 1,15-2,1), und hier entwickelte er seine Theologie. Sein Ver-

1 Dass Paulus an den Verfolgungen in Jerusalem beteiligt war, lässt sich aus seinen eige-
nen Angaben nicht erschließen. Einziger Anhaltspunkt für seinen Aufenthalt in dieser Zeit
ist die Aussage »und kehrte wieder zurück nach Damaskus« in Gal 1,17, die Damaskus als
Ort seiner Bekehrung voraussetzt und im Blick auf die mit der Verfolgung einsetzende Er-
zählung (Gal 1,13) auch als Ort der Strafmaßnahmen gegen die dortige Gemeinde nahelegt.

2 Alle Jahreszahlen richten sich nach den Berechnungen bei G. Schneider, Die Apostel-
geschichte, 2 Bde., I. Teil: Einleitung. Kommentar zu Kap. 1,1-8,40, HThK V, Freiburg i.Br.
u.a. 1980/82, 129-133.

3 Paulus äußert sich dazu nur sehr undeutlich, vgl. Gal 1,16; 1Kor 9,1; 15,8. Der lukani-
sche Bericht von der Stimme vom Himmel auf dem Weg nach Damaskus (Apg 9,1-19)
dürfte wohl legendär sein, vgl. G. Bornkamm, Paulus. 7. Aufl. mit Literaturnachtr., Stutt-
gart u.a. 1993, 47.

ZThG 8, 96-126, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents 97

ständnis des jüdischen Gesetzes änderte sich grundlegend, was einerseits
auf die in den hellenistischen Gemeinden gelehrten Auffassungen, ande-
rerseits auf seine eigene intime Kenntnis des Gesetzes, die er nun mit
dem Glauben an den Opfertod und die Auferstehung Christi (vgl. 1Kor
15,3f.) in Beziehung zu setzen begann, zurückzuführen ist. Während sei-
nes Aufenthaltes in Antiochia kam es zwischen der antiochenischen Ge-
meinde und der Jerusalemer ›Urgemeinde‹ zu Meinungsverschiedenhei-
ten über die unterschiedlichen Interpretationen bestimmter gesetzlicher
Vorschriften, die zur Abhaltung einer Konsultation in Jerusalem, des so
genannten Apostelkonvents, führten. Dort konnte zwar ein Teil der ent-
standenen Probleme aus der Welt geschafft werden, aber schon kurze
Zeit später kam es während des Besuches einer Delegation aus Jerusalem
in Antiochia zu einer Auseinandersetzung über den ungelösten Teil der
Differenzen, die für Paulus weitreichende Folgen hatte. Dieser Artikel
will diese Ereignisse rekonstruieren und deren Bedeutung für die pauli-
nische Mission aufzeigen.

Für die zu besprechenden Sachverhalte stehen zwei Quellen zur Verfü-
gung: Gal 2,1-14 und Apg 15,1-35. Dieser seltene Umstand versetzt den
heutigen Leser in die Lage, beide Berichte miteinander vergleichen und
gegeneinander abwägen zu können. Dabei gebührt dem Paulus der Vor-
rang, denn seine Briefe sind die wichtigsten und frühesten Quellen für die
Rekonstruktion der Geschichte des Urchristentums. Da sie anders als die
Apostelgeschichte und spätere Darstellungen von einem Augenzeugen
geschrieben wurden, kommt ihnen eine besonders hoher Quellenwert zu.
An ihren historischen Angaben müssen sich daher alle anderen Darstel-
lungen, sofern sie von denselben Ereignissen oder biographischen Daten
berichten, messen lassen. Zu beachten ist aber, dass Paulus seine Briefe
nicht aus dem konservierenden Interesse des Historikers heraus ge-
schrieben hat. Sie stehen im Dienst seiner theologischen Argumentation.

Anders als die Paulusbriefe ist das um das Jahr 90 n.Chr. abgefasste
lukanische Doppelwerk von vornherein als geschichtlicher Bericht kon-
zipiert (vgl. Lk 1,1-4; Apg 1,1f.). Allerdings ist der Lukas kein Histori-
ker im heutigen Sinne, der neutral hinter dem Berichteten zurücktritt,
sondern auch er ordnet seinen Stoff seiner theologischen Konzeption
unter. Das ist für antike Historiker nichts Ungewöhnliches, denn es
ging ihnen nicht nur um die Vermittlung von Fakten, sondern zugleich
auch um deren Deutung4. Da sich eine Augenzeugenschaft des Verfas-

4 Vgl. F. Hahn, Der gegenwärtige Stand der Erforschung der Apostelgeschichte. Kom-
mentare und Aufsatzbände 1980-1985, ThRv 82/1986, 183. Der jüdische Historiker G. Ver-
mes hat darauf aufmerksam gemacht, dass »theologisches Interesse […] nicht weniger mit
einem historischen Anliegen vereinbar [ist] als eine politische oder philosophische Über-
zeugung« (G. Vermes, Jesus der Jude [Jesus the Jew, deutsch]). Ein Historiker liest die Evan-
gelien. Übers. von A. Samely, bearb. von V. Hampel, Neukirchen-Vluyn 1993, 218).

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



98 Martin Grawert

sers5 für keinen Teil der Apostelgeschichte nachweisen lässt6, muss er
sein Wissen aus Quellen bezogen haben, die heute nicht mehr genau
bestimmt werden können und die mehr oder weniger zuverlässig über
die Ereignisse zwischen ca. 29 und 62 n.Chr. informierten7.

Bei beiden Quellen ist also Vorsicht geboten, wenn es um die Rekon-
struktion historischer Sachverhalte geht. Wer darangehen will, die ent-
haltenen historischen Daten auszuwerten, muss sich zuvor darüber klar-
werden, an wen sich die in Frage kommenden Passagen richten und wel-
chen Zweck sie bei den Lesern erfüllen sollten. Nur so lässt sich der his-
torische Kern aus den beiden durch theologische Interessen geprägten
Berichte herausschälen.

2. Der Apostelkonvent

Entsprechend der nahezu allgemein anerkannten Auffassung gehen wir
davon aus, dass Gal 2,1-10 und Apg 15,1-35 von demselben zweiten Jeru-
salembesuch des Paulus berichten8.

5 Der Verfasser des Lukasevangeliums und der Apostelgeschichte nennt seinen Namen
an keiner Stelle. Die altkirchliche Tradition, die ihn mit dem Phlm 24; Kol 4,14 und 2Tim
4,11 genannten Arzt und Paulusmitarbeiter Lukas identifiziert, muss bezweifelt werden,
vgl. R. Pesch, Die Apostelgeschichte, 2 Bde., 1. Teilband (Apg 1-12), EKK V/1, Zürich u.a.
1986, 26f., der die Entstehung der Tradition lückenlos nachzeichnet. Der Einfachheit halber
wird hier dennoch der Namen »Lukas« als Verfasserbezeichnung verwendet.

6 Die »Wir«-Passagen in Apg 16.20f.27f. scheinen eine Augenzeugenschaft wenigstens
für diesen Teil der Apostelgeschichte vorauszusetzen. Dagegen spricht aber der unvermit-
telte Abbruch des »Wir«-Berichts während des Philippi-Aufenthaltes des Paulus in den
Kap. 16,17 und der mehrmalige Wechsel zwischen erster und dritter Person in Kap. 27f.
Möglicherweise fanden die »Wir«-Stücke über eine dem Lukas vorliegende Quelle Eingang
in den Bericht (so Pesch, Apostelgeschichte 1, 47f.), oder sie wurden aus schriftstellerischen
Gründen eingefügt (so P. Vielhauer, Geschichte der urchristlichen Literatur. Einleitung in
das neue Testament, die Apokryphen und die Apostolischen Väter, durchges. Nachdr., Ber-
lin / New York 1978, 390f.). »Man wird kaum über die Feststellung hinauskommen, dass
die ›Wir‹-Berichte den Eindruck der Augenzeugenschaft erwecken wollen, ohne dass dies
tatsächlich der Fall ist« (H. Conzelmann / A. Lindemann, Arbeitsbuch zum Neuen Testa-
ment, 11., wiederum überarb. und erw. Aufl., Tübingen 1995, 353).

7 Über die Quellen der Apostelgeschichte lassen sich nur Vermutungen anstellen. Ver-
breitet ist die von Dibelius erstmals geäußerte Annahme, Lukas habe ein sog. »Itinerar«
verwendet, das Aufzeichnungen über Stationen der paulinischen Missionsreisen enthielt
(M. Dibelius, Die Apostelgeschichte als Geschichtsquelle. in: ders., Aufsätze zur Apostel-
geschichte, hg. von H. Greeven, FRLANT 60, Göttingen 51968, 64). Möglich ist auch die
Verwendung einer »antiochenischen Quelle« und eines Berichtes über den Prozess des
Paulus (vgl. Hahn, Apostelgeschichte, Sp. 181f.). Der im Lukasevangelium erkennbare
freie Umgang des Verfassers mit seinem Quellenmaterial lässt es aussichtslos erscheinen,
aus der Apostelgeschichte einzelne Quellen wortgenau herauszulösen, so dass das Ver-
hältnis von Quellenübernahme und Redaktion am einzelnen Text geklärt werden muss,
vgl. Pesch, Apostelgeschichte I, 45.

8 Zwar erwähnt Apg 11,29f.; 12,25 einen weiteren Jerusalembesuch, doch ergeben sich
bei einer Gleichsetzung mit Gal 2,1-10 einige schwerwiegende Probleme: Apg 11,29f.; 12,25

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents 99

Für die Gleichsetzung von Apg 15,1-35 mit Gal 2,1-10 sprechen fol-
gende grundsätzliche Übereinstimmungen: Paulus und Barnabas reisen
nach Jerusalem (Gal 2,1; Apg 15,2), um dort die Frage der beschnei-
dungsfreien Heidenmission zu klären (Gal 2,2f.; Apg 15,2.5), die wäh-
rend ihres Aufenthaltes noch einmal stark umstritten ist (Gal 2,4f.; Apg
15,5-7). Als Ergebnis der Zusammenkunft wird die bisherige Praxis ra-
tifiziert (Gal 2,3.6-9; Apg 15,10f.19.28). Wie die Unterschiede in beiden
Darstellungen zu erklären sind, wird im folgenden zu zeigen sein.

Paulus berichtet über den Apostelkonvent im Rahmen des Galater-
briefes (Gal 2,1-10), der sich an die Gemeinden im südlichen Teil der
römischen Provinz Galatien richtet, die er auf seiner sogenannten ers-
ten Missionsreise gegründet hat9. In diesen Gemeinden hatten ge-
setzestreue Judenchristen für Verwirrung gesorgt, indem sie die Be-
schneidung und Gesetzesbeachtung auch für Heidenchristen forderten
(4,21; 5,2-4; 6,12f.). Vermutlich hatten sie die Legitimation des Paulus
als Apostel in Frage gestellt, so dass Paulus sich genötigt sah, diese zu
verteidigen (1,6-2,14) und das Verhältnis seines Evangeliums zum jü-
dischen Gesetz noch einmal darzulegen (2,15-5,12). Die Darstellung
des Apostelkonvents wird also durch apologetische Motive bestimmt
und erhebt nicht den Anspruch, ein vollständiges Protokoll der Ereig-
nisse zu geben.

Für den Bericht in Apg 15,1-35 fällt formal zunächst auf, dass der Be-
richt über den Apostelkonvent die Mitte der Apostelgeschichte bildet.
Bei der sorgfältigen Kompositionsarbeit des Lukas kann das kein Zufall
sein: Lukas möchte dieses Ereignis bewusst als Wendepunkt in der Ge-

8

9 Diese Sicht ist allerdings umstritten. Der Autor folgt mit guten Gründen der soge-
nannten »Provinzhypothese«, nach der mit der geographischen Bezeichnung Galatia der
Name der römischen Provinz und nicht der zentralanatolischen Landschaft (»Landschafts-
hypothese«) gemeint ist.

deutet mit keinem Wort an, dass bei dem Besuch die Rechtmäßigkeit der beschneidungs-
freien Heidenmission verhandelt wurde, was nach Gal 2,1-10 das Hauptanliegen des Paulus
war. Auch von einem Treffen mit den Aposteln weiß Apg 11,29f.; 12,25 nichts, während
umgekehrt Paulus keine Zusammenkunft mit Ältesten erwähnt. Da die Angabe des Paulus,
er sei vor dem Apostelkonvent nur einmal in Jerusalem gewesen (Gal 1,18; 2,1), Vertrauen
verdient, ergeben sich für die Einordnung von Apg 11,29f.; 12,25 zwei Möglichkeiten: ent-
weder verarbeitet Lukas eine zuverlässige Tradition über eine Kollektenreise vor dem
Apostelkonzil nach Jerusalem, in die er nur die Anwesenheit des Paulus eingetragen hat (so
M. Hengel, Zur urchristlichen Geschichtsschreibung, 21984, 94), oder er fügt hier ein Über-
lieferungsbruchstück ein, das eigentlich an eine andere Stelle im chronologischen Ablauf
gehört. Hierfür würden sich zwei Möglichkeiten anbieten, nämlich entweder die Reise zum
Apostelkonvent (so Pesch, Apostelgeschichte I, 356) oder der in Apg 21,15ff. (vgl. Röm
15,25f.; Apg 24,17) geschilderte Kollektenbesuch (So A. Weiser, Die Apostelgeschichte. Ka-
pitel 1-12, ÖTBK V/1, Gütersloh u.a. 1981, 280). Die Beiläufigkeit der Notiz und die Nen-
nung des Propheten Agabus in 11,27f., der auch in Kap. 21,10f. unmittelbar vor der An-
kunft des Paulus in Jerusalem auftritt, sprechen für die letztgenannte Möglichkeit. Vgl.
auch J.D.G. Dunn, The Epistle to the Galatians. BNTC IX, London 1993, 88.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



100 Martin Grawert

schichte der Urgemeinde darstellen.10 Der Übergang des Heils von den
Juden zu den Heiden wird durch die Konventsbeschlüsse vollzogen, und
zwar ohne die Integration der Heiden in das jüdische Volk durch Be-
schneidung und Gesetzesgehorsam11.

Vergleicht man die Darstellung mit der des Paulus in Gal 2,1-10, so
fallen bei aller Gemeinsamkeit auch einige Differenzen auf, von denen
die Gravierendste der deutliche Widerspruch von Gal 2,6 und Apg 15,29
ist. Wenn Paulus betont, ihm seien in Jerusalem keinerlei Auflagen ge-
macht worden (Gal 2,6), außer dass er »der Armen gedenke« (Gal 2,10),
so ist das schlechterdings unvereinbar mit der Information des Lukas, es
sei ein Dekret verabschiedet worden, das den Heidenchristen gesetzliche
Minimalforderungen auferlege und das von Paulus persönlich in seinen
Missionsgemeinden verbreitet worden sei (Apg 16,4). Dass Paulus ein
solches Dekret nicht kannte, geht deutlich aus 1Kor 8 und Röm 14 her-
vor, wo er in Bezug auf das Essen von Götzenopferfleisch nicht auf einen
Konventsbeschluss, sondern auf die individuelle Gewissensentscheidung
verweist. Und wenn Jakobus den Paulus später über das Dekret so infor-
miert, als höre er zum ersten Mal davon (Apg 21,25), dann verrät dies,
das selbst Lukas gewusst haben muss, dass Paulus das Dekret nicht
kannte. Es muss beschlossen worden sein, nachdem Paulus bereits zu sei-
ner sogenannten zweiten Missionsreise aufgebrochen war.

Betrachtet man Apg 15,1-35 etwas genauer, so fällt auf, dass die The-
matik der Zusammenkunft nicht durchgehend dieselbe ist: V. 1f.5.10
handeln von der Beschneidungsforderung (verbunden mit der Forderung
nach Einhaltung des Gesetzes), während die V. 20.29 die Tischgemein-
schaft von Juden und Heiden zu ermöglichen suchen. Um die letztge-
nannte Frage geht es auch bei dem unmittelbar im Anschluss an Gal 2,1-
10 geschilderten Zwischenfall in Antiochia (Gal 2,11-14), so dass gefol-
gert werden kann, dass Lukas einen Bericht über den Apostelkonvent mit
einem anderen über das Zustandekommen des Aposteldekrets als Nach-
wirkung des antiochenischen Zwischenfalls kombiniert hat, von dem
Paulus nichts weiß12. Ob ihm diese zwei Berichte oder auch nur einer in
schriftlicher Form vorgelegen haben, so dass man darangehen könnte,

10 Der Aufbau der Apostelgeschichte ist an einem geographischen Ausbreitungsschema
orientiert, das in 1,8 durch die Worte des Auferstandenen vorbereitet wird: die Apostel sol-
len das Christuszeugnis in der Kraft des Geistes »in Jerusalem und in ganz Judäa und Sama-
rien und bis an das Ende der Erde« verkünden. Mit dem Ausbreitungsschema verbunden ist
die Konzeption vom Übergang des Heils von den Juden zu den Heiden, der schon an der
Zweiteilung der Apostelgeschichte zu sehen ist: Kap. 1-14 handeln im wesentlichen von der
Urgemeinde mit Petrus als deren Hauptakteur, 16-28 von der Weltmission mit Paulus als
zentraler Figur. Beide Phasen der Kirchengeschichte sind durch den Bericht von der göttli-
chen Initiation der Heidenmission (Kap. 10) und deren menschlicher Ratifikation (Kap. 15)
miteinander verzahnt (vgl. Bornkamm, Paulus, 51f.).

11 Vgl. J. Roloff, Die Apostelgeschichte. Übers. und erkl. von J. Roloff, NTD V, Göttin-
gen 171981, 222-224.

12 Vgl. a.a.O., 227.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents 101

Quellenscheidung zu betreiben, wie Pesch es versucht13, wird sich kaum
feststellen lassen. Die geschlossene Komposition des Textes mit der Glie-
derung in eine Vor- und eine Nachgeschichte in Antiochia (V. 1-3 und
30-35) und einem wiederum sorgfältig gegliederten Hauptteil (V. 4-29)
lassen die Perikope eher als Gestaltung des Lukas erscheinen14, in die er
seine Informationen in freier Gestaltung einfließen lässt. Aufgrund die-
ser Eigenart kann der Text der Apostelgeschichte nur selektiv zur Rekon-
struktion der Ereignisse herangezogen werden. Es werden für die histori-
sche Rekonstruktion daher vor allem die Aussagen, die sich zum Pau-
lustext in Beziehung setzen lassen, zu besprechen sein.

2.1. Der Anlass

Paulus verrät über den Hintergrund seiner zweiten Jerusalemreise zu-
nächst nichts, sondern sagt nur, er sei »aufgrund einer Offenbarung«
dorthin gezogen (Gal 2,2). Dies kann entweder bedeuten, dass ihm selbst
eine göttliche Weisung zuteil geworden ist (vgl. 2Kor 12,1-4.7; Gal 1,12)
oder dass ein Prophet in der Gemeindeversammlung eine solche be-
kanntgegeben hat (vgl. 1Kor 14,26-32). Nach dem Bericht des Lukas war
der Anlass der Reise ein Streit, den judenchristliche Agitatoren aus Jeru-
salem (Apg 15,1.24) entfacht hatten, indem sie lehrten, ohne Beschnei-
dung gebe es kein Heil. Paulus erwähnt zwar in seinem Bericht keine
Vorgeschichte in Antiochia15, aber die Tatsache, dass es überhaupt nötig
war, eine solche Zusammenkunft zu organisieren, zeigt, dass es zwischen
Antiochia und Jerusalem bereits vor dem Konvent Meinungsverschie-
denheiten über die Frage der Beschneidung von Nichtjuden gegeben ha-
ben muss. Auch dass Paulus den Titus mit nach Jerusalem nimmt, spricht
dafür, denn offenbar hat dieser dort nur die Funktion, als greifbarer Be-
weis für das Wirken Gottes unter den Heiden (vgl. Gal 2,8) die Mei-
nungsbildung zu beschleunigen16. Auch der Umstand, dass Paulus den
Aposteln sein Evangelium vorgelegt hat (Gal 2,2), deutet darauf hin, dass
dieses zuvor kritisch betrachtet worden war, was wohl an seiner Ableh-
nung der Beschneidung für bekehrte Nichtjuden gelegen haben wird.

Zur Schlichtung dieses Streites werden Paulus und Barnabas nach Lu-
kas an der Spitze einer Delegation nach Jerusalem entsandt (Apg 15,2).
Paulus erwähnt zwar neben Barnabas nur noch Titus als Mitreisenden
(Gal 2,1), aber damit ist nicht ausgeschlossen, dass noch andere Personen
an der Reise beteiligt waren. Dass Paulus als Gesandter Antiochias aufge-

13 Vgl. Pesch, Apostelgeschichte I, 72-74.
14 Vgl. Roloff, Die Apostelgeschichte, 222.224.
15 Diese judenchristlichen Agitatoren aus Apg 15,1.24 sind nicht mit den »falschen Brü-

dern« aus Gal 2,4 gleichzusetzen (anders J. Becker, Der Brief an die Galater, in: ders. / H.
Conzelmann / G. Friedrich, Die Briefe an die Galater, Epheser, Philipper, Kolosser, Thessa-
lonicher und Philemon, NTD VIII, 16. durchges. Aufl. Göttingen 1985, 23), s. Anm. 31.

16 Vgl. F. Mußner, Der Galaterbrief, HThK IX,  Freiburg i.Br. u.a. 51988, 101.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



102 Martin Grawert

treten sei, muss nicht im Widerspruch zu der Offenbarung stehen, die
Paulus als Reisegrund angibt, wenn man darin einen ähnlichen Vorgang
sieht wie Apg 13,417. Da Paulus bestrebt ist, seine Unabhängigkeit von
menschlichen Autoritäten herauszustellen (vgl. Gal 1,12.16f.; 2,6), könnte
er diese Information ausgelassen haben. Andererseits muss auch die Ten-
denz des Lukas, Paulus den Gemeindeleitungen unterzuordnen18, be-
rücksichtigt werden, so dass sich die genauen Umstände der Abreise
nicht mehr sicher rekonstruieren lassen.

2.2. Der Verlauf

In Gal 2,2 wird der Grund der Jerusalemreise aus der Sicht des Paulus
deutlich: es geht um das Evangelium, das er unter den Nichtjuden ver-
kündigt. Dieses Evangelium wird sicherlich im großen und ganzen dem
allgemein in Antiochia und von Antiochia aus gepredigten entsprochen
haben19, denn Paulus hätte kaum etwa zwölf Jahre lang20 ein führendes
Mitglied (vgl. Apg 13,1) dieser Gemeinde sein können, wenn er eine ex-
treme Sonderposition vertreten hätte. Möglicherweise hat Paulus jedoch
eine geringere Kompromissbereitschaft in Fragen des Gesetzes und der
Beschneidung gezeigt als andere antiochenische Missionare, wie man
aufgrund seines späteren Verhaltens beim antiochenischen Zwischenfall
(Gal 2,11-14) vermuten kann, so dass man in Jerusalem Anstoß an seiner
Verkündigung genommen hatte. Warum dies erst so spät geschieht, mag
so zu erklären sein, dass die Beschneidung von Heidenchristen erst relativ
kurze Zeit vor dem Konvent fallengelassen wurde, möglicherweise weil
ihre Heilsbedeutung von heidenchristlicher Seite in Frage gestellt worden
war und von judenchristlicher Seite nicht begründet werden konnte21.

Das Verb anatithenai bedeutet »darlegen, jmdm. Mitteilung v. etw.
machen, auch m. d. Nebenbed., dass er zugleich um sein Urteil gebeten
wird, zur Begutachtung vorlegen«22. Paulus hat dieses Wort mit Bedacht
gewählt, um nicht den Eindruck entstehen zu lassen, er hätte um eine
Weisung nachgesucht23. Da Paulus sein Evangelium als von Gott offen-

17 Vgl. Bornkamm, Paulus, 58f.
18 Im Gegensatz zu Paulus, der seine Unabhängigkeit von menschlichen Autoritäten be-

tont (Gal 1,11f.15-17; 2,2.6.9.11), legt Lukas Nachdruck auf seine Unterordnung unter die
Jerusalemer Urgemeinde als Ursprungsort der Christenheit (9,26-28; 15,22; 16,4; 21,18-26)
bzw. unter seine antiochenische Heimatgemeinde (13,1-3; 15,2).

19 Vgl. N. Taylor, Paul, Antioch and Jerusalem. A Study in Relationships and Authority
in Earliest Christianity, JSNT 66, Sheffield 1992, 106.

20 S.u. Anm. 74.
21 Vgl. T. Holtz, Die Bedeutung des Apostelkonzils für Paulus, in: ders., Geschichte und

Theologie des Urchristentums. Gesammelte Aufsätze, hg. von E. Reinmuth und C. Wolff,
WUNT 57, Tübingen 1991, 160-165.

22 W. Bauer, Wörterbuch zum Neuen Testament, Berlin / New York 61988, Sp. 122f.
(Hervorhebung durch Bauer).

23 Vgl. Dunn, The Epistle, 92.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents 103

bart betrachtete (Gal 1,11f.16; 2,7), ist auch kaum anzunehmen, dass er
nach etwa 17 Jahren noch auf eine menschliche Bestätigung aus war, zu-
mal eine solche Interpretation auch seine Argumentation gegenüber den
Galatern zunichte gemacht hätte. Die Befürchtung »damit ich nicht etwa
vergeblich liefe oder gelaufen wäre« (V. 2) meint daher kaum, dass Paulus
Zweifel an der Richtigkeit seiner Verkündigung hatte. Der Vergleich mit
Phil 2,16 und 1Thess 3,5 zeigt vielmehr, dass er sein Missionswerk in Ge-
fahr sah, sollten die Jerusalemer sein Evangelium nicht anerkennen24,
denn es wäre dann möglicherweise zu einer Kirchenspaltung gekommen,
was nach seiner Vorstellung vom einen Leib Christi nicht sein durfte (vgl.
1Kor 1,10-13; 12,12-25).

Nach seiner eigenen Darstellung legte Paulus sein Evangelium zwei
verschiedenen Personengruppen vor, nämlich zunächst den nicht näher
bestimmten »ihnen« (V. 2), mit denen dem Zusammenhang nach die Ge-
samtgemeinde gemeint ist, und in einer besonderen Sitzung (kat’ idian –
im besonderen) den »in Geltung Stehenden«. Zu diesen gehörten nach
2,9 zumindest die drei »Säulen« Jakobus, Petrus und Johannes, mögli-
cherweise auch noch einige andere Mitglieder der Gemeindeleitung25.
Die Wortwahl des Paulus entspricht seinem Anliegen gegenüber den Ga-
latern, ihnen sein Evangelium als von Jerusalem anerkanntes zu präsen-
tieren, ohne dass dies für ihn zum Zeitpunkt der Abfassung des Briefes
persönlich eine große Bedeutung gehabt hätte: der Ausdruck »die in Gel-
tung Stehenden« gesteht den betreffenden Personen zwar eine gewisse
Geltung zu – ohne diese jedoch näher zu bestimmen –, aber er zeigt auch
gleichzeitig eine Distanzierung26 oder sogar eine Infragestellung an, vgl.
V. 9: »die als Säulen angesehen werden«.

Die Apostelgeschichte stellt den Verlauf des Konvents recht anders dar.
Lukas weiß zwar vom Engagement des Paulus in der Beschneidungsfrage
(vgl. 15,2), aber deren Klärung muss für ihn aus denselben theologischen
Gründen von den Aposteln ausgehen, wie bereits der Beginn der Heiden-
mission (s.u. Anm. 66). Daher kommt dem Paulus in Apg 15 nur die
Rolle zu, zusammen mit Barnabas von dem Wirken Gottes unter den
Heiden zu berichten (V. 4.12b). Dies tun sie nach V. 4 vor der versam-
melten Gemeinde. In V. 5 treten einige ehemalige Pharisäer auf – ob dies
während der Gemeindeversammlung geschieht oder zu einem späteren
Zeitpunkt, ist unklar –, deren Forderungen die »Apostel und Ältesten«
zu einer erneuten Beratung zusammenkommen lässt (V. 6), auf der Pe-
trus und Jakobus jeweils eine Rede halten (V. 7-11.13-21). V. 12 stört die-
sen Zusammenhang aus zwei Gründen: zum einen gehören Paulus und
Barnabas nicht zu dieser Gruppe und zum anderen ist nach der Petrus-
rede vom Schweigen der »ganzen Menge« die Rede, womit schwerlich

24 Vgl. Becker, Der Brief, 22.
25 Vgl. ebd.; Dunn, The Epistle, 92.
26 Vgl. a.a.O.,  92f.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



104 Martin Grawert

eine so kleine Gruppe gemeint sein kann27. Nach der Rede des Jakobus,
die wegen des Verweises auf die Petrusrede (V. 14) auf derselben Apos-
tel- und Ältestenversammlung angesiedelt ist, berichtet V. 22 plötzlich
von einem Beschluss der »Apostel und Ältesten samt der ganzen Ge-
meinde«. Die Schwierigkeit löst sich, wenn man annimmt, dass Lukas
nach der ersten Gemeindeversammlung V. 4 eine zweite im Blick gehabt
hat, auf der die Apostel und Ältesten in Anwesenheit der antiocheni-
schen Besucher und der Gemeinde die durch die Judaisten aufgeworfe-
nen Streitfragen – vielleicht in einer Art Podiumsdiskussion – verhan-
delten28. Dass dies nicht ganz die historische Wahrheit trifft, zeigt der
paulinische Bericht. Der Bericht von einer zweiten Gemeindeversamm-
lung statt einem Treffen in kleinerem Rahmen (Gal 2,2) entspricht der
lukanischen Tendenz, die Gesamtgemeinde in wichtige Entscheidungen
mit einzubeziehen.29

Der Gedankengang des Paulus in Gal 2,2-5 ist etwas undurchsichtig.
Nachdem Paulus von der Vorlage seines Evangeliums berichtet hat (V. 2),
sagt er plötzlich, dass Titus nicht gezwungen wurde, sich beschneiden zu
lassen (V. 3). Wie hängen diese beiden Begebenheiten zusammen? Paulus
liefert die Begründung erst in V. 4f. nach30: eine Gruppe von Judenchris-
ten (die Bezeichnung »falsche Brüder« – pseudadelphoi – schließt aus,
dass es Juden waren) hatte sich Zugang zu der Sonderversammlung ver-
schafft31, um dort Näheres über die in Antiochia praktizierte Gemein-

27 Lukas verwendet das Wort pläthos ausschließlich zur Bezeichnung großer Versamm-
lungen, wie sich anhand einer Konkordanz leicht feststellen lässt. 

28 Vgl. Schneider, Die Apostelgeschichte, 179.
29 Die Neigung des Lukas, wichtige Entscheidungen als von der Gesamtgemeinde ge-

troffene darzustellen (vgl. Apg 1,15-26; 6,1-6; 15,22), hängt mit dem lukanischen Hang zur
Harmonisierung zusammen (vgl. A. Weiser, Das »Apostelkonzil« (Apg 15,1-35). Ereignis,
Überlieferung, lukanische Deutung, BZ 28/1984, 163f.). Die Apostelgeschichte betont an
mehreren zentralen Stellen die Einmütigkeit der Urgemeinde (1,14; 2,46; 4,24; 5,12; 15,25).
Diese dürfte kaum der historischen Wahrheit entsprechen, sondern in ihr ist das Bemühen
zu erkennen, die Konflikte, die in den Paulusbriefen noch deutlich zutage treten, zur Zeit
der Abfassung der Apostelgeschichte aber gelöst oder irrelevant geworden waren (vgl.
Bornkamm, Paulus, 13), nachträglich zu harmonisieren (vgl. Gal 2,11-14 mit Apg 15,36-39;
Apg 6,1-5; 11,1-18). Mit zunehmendem zeitlichen Abstand zu den Heilsereignissen hat an-
scheinend eine Glorifizierung der Urgemeinde und ihrer Führer stattgefunden, was ver-
ständlich ist, weil diese Phase der Kirchengeschichte durch die scharfe Zäsur des jüdischen
Krieges und der Zerstörung Jerusalems unwiederbringlich zu Ende war.

30 Offensichtlich ist Paulus mit der Pointe seiner Argumentation vorschnell herausge-
platzt – er diktiert ja einen Brief und ist emotional sehr mit den Ereignissen beschäftigt, wie
die starke Polemik in V. 4 zeigt.

31 Es ist nicht möglich, »mit eingedrängt« (pareisaktous) und »neben eingeschlichen«
(pareisälthon) auf die nach Apg 15,1f. vor dem Konvent in Antiochia auftretenden Judais-
ten zu beziehen (anders Becker, Der Brief, 23), weil Paulus ab 2,1 ohne eine Vorgeschichte
in Antiochia (der Name Antiochia fällt erstmals in 2,11!) von dem Jerusalemer Konvent be-
richtet. Der Leser bzw. Hörer des Galaterbriefes hätte ohne die Kenntnis des lukanischen
Paralleltextes eine Verbindung mit einem zuvor in Antiochia ausgetragenen Streit nicht
herstellen können, ohne wenigstens ein »zuvor« o.ä. als Hinweis zu bekommen.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents 105

schaft von Judenchristen und Heidenchristen zu erfahren. Die Formulie-
rung »aber selbst Titus […] wurde nicht gezwungen, sich beschneiden zu
lassen« (V. 3) deutet an, dass sie die Beschneidung des mitgebrachten Ti-
tus sowie generell aller bekehrten Nichtjuden in Wirklichkeit forderten
(vgl. Apg 15,5), was für Paulus einem »knechten« gleichkam (V. 4). In ei-
nem darüber entbrannten Streit konnte Paulus seine Position insofern
verteidigen (V. 5), dass man zumindest nicht auf der Beschneidung be-
stand (V. 3), wenn man auch judenchristlicherseits nicht auf sie verzich-
tete, wie später aus dem Abkommen hervorgeht32. Für Paulus ging es da-
bei nicht um die Einhaltung eines alten Brauches (vgl. Apg 15,1: »sich be-
schneiden lassen nach der Ordnung des Mose«), sondern um die »Wahr-
heit des Evangeliums«33.

Die Darstellung des Verhaltens der Gegner in V. 4f. ist ebenso wie ihre
Bezeichnung als »falsche Brüder« stark polemisch gefärbt. Ausdrücke
»wie mit eingedrängt«, »neben eingeschlichen«, »auskundschaften« und
»knechten«, das im für griechische Ohren besonders starken Kontrast
zur im selben Vers genannten »Freiheit« (eleutheria) steht34, tragen dazu
bei, ein objektives Verständnis des Geschehens zu erschweren.

Die Darstellung des Lukas stimmt im wesentlichen mit der des Paulus
überein. Nach Apg 15,5 stehen schon während der ersten Gemeindever-
sammlung einige Leute auf, die Lukas als »einige von der Partei der Pha-
risäer, die gläubig geworden waren« identifiziert. Diese Angabe passt
recht gut ins Bild und würde auch die starke Polemik des Paulus erklären,
denn als ehemaliger Pharisäer war er mit der Gedankenwelt dieser Rich-
tung besonders gut vertraut, so dass seine scharfe Abgrenzung von ihnen
verständlich wäre35. Auch sie fordern die Beschneidung, allerdings nicht
speziell die des Titus, von dem Apg 15 schweigt, sondern aller Heiden-
christen36 und fügen noch die Forderung nach Einhaltung des mosai-
schen Gesetzes an, deren Zusammenhang mit der Beschneidungsforde-
rung als nächstes zu besprechen ist.

32 S.u. S. 109ff.
33 Der Finalsatz »damit die Wahrheit des Evangeliums bei euch bestehen bliebe« ist ein

Hinweis darauf, dass die Gemeinden in Galatien z.Zt. des Apostelkonvents schon bestan-
den, was die Provinzhypothese voraussetzt (anders Mußner, Der Galaterbrief, 111). Der
Satz bedeutet freilich nicht, dass Paulus nur die Galater meint. Er hat selbstverständlich
die gesamte Christenheit im Blick, wenn er von der »Wahrheit des Evangeliums« spricht,
vgl. ebd.

34 Vgl. Dunn, The Epistle, 100: »For a Greek readership this was a most emotive chord to
strike, since the distinction between slave and free was fundamental in Greek thought and
the idealization of freedom was axiomatic in Hellenistic self-perception.«

35 Vgl. a.a.O., 98.
36 »Sie« bezieht sich auf die »Heiden« in V. 3, die in V. 5 aus stilistischen Gründen nicht

noch einmal erwähnt werden (anders R. Pesch, Die Apostelgeschichte, 2 Bde., 2. Teilband
(Apg 13-28), EKK V/2, Zürich u.a. 1986, 73).

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



106 Martin Grawert

Exkurs: Die Bedeutung der Beschneidung

Wie erklärt sich diese Auseinandersetzung um einen solch archaisch an-
mutenden Ritus? Die Beschneidung scheint in Israel schon seit der Land-
nahme praktiziert worden zu sein, vgl. Jos 5,4-937. Sie wurde auch von
den meisten Nachbarvölkern mit Ausnahme der Philister geübt (vgl. Jer
9,24f.; Ri 14,3). Betz meint, sie sei »wohl ursprünglich als ein apotropäi-
scher Akt gedacht, der beim Eintritt in die Pubertät (vgl. Gen 17,25) bzw.
bei der Hochzeit (Ex 4,24-26) vollzogen wurde«.38 Die Rede von den
»unbeschnittenen Philistern« (Ri 14,3; 15,18; 1 Sam 14,6; 17,26.36; 31,4
par 1Chr 10,4; 2Sam 1,20) deutet an, dass man die Beschneidung in der
Richter- und Königszeit bereits als Zeichen der Volkszugehörigkeit ver-
stehen konnte. Während der Exilzeit in Babylonien, als die Existenz Isra-
els als religiös-ethnische Größe bedroht war, werteten die Theologen der
Priesterschrift diesen vormals nicht kultischen Brauch um und interpre-
tierten ihn als Zeichen des Bundes zwischen Gott und Israel (Gen 17)39.
Er musste am achten Tag nach der Geburt vollzogen werden (Gen 17,12;
vgl. 21,4; Lev 12,1-3; vgl. auch Phil 3,5) und gewährleistete die Kultfä-
higkeit (Ex 12,43-49). Fremden wurde es ermöglicht, durch die Beschnei-
dung der israelitischen Volks- und Religionsgemeinschaft »beizutreten«
(Gen 34,14-17.21-24; Ex 12,43-48). Dass gerade die Beschneidung diese
Bedeutung bekam, mag damit zusammenhängen, dass die Babylonier
diesen Brauch nicht hatten und er sich daher für Israel als identitätsstif-
tend erwies40.

 Während der Regierungszeit des Seleukidenherrschers Antiochos IV
Epiphanes (200/198-135 v.Chr.) wurde die Beschneidung in dramatischer
Weise zu einem Bekenntniszeichen: in dem Bestreben, die verschiedenen
Völker seines Herrschaftsgebietes zu einem einzigen Volk mit einer hel-
lenistischen Einheitsreligion zu  machen, verbot Antiochos im Jahre 167
v.Chr. bei Todesstrafe die Ausübung des jüdischen Kultes einschließlich
der Beschneidung (1Makk 1,41-64). Diese Religionspolitik führte im da-
rauffolgenden Jahr zum Aufstand der Makkabäer, die nach dem Tode des
Antiochos im Jahre 164 v.Chr. erreichen konnten, dass dessen Anord-
nungen rückgängig gemacht wurden (1Makk 6,55-60). Träger dieses
Aufstandes war eine als Hasidäer (hebr. Chasidim) bezeichnete Gruppe
(1Makk 2,42; 2Makk 14,6), aus der später die Pharisäer hervorgingen41.

37 Die in Jos 5,2f. und Ex 4,25 bezeugte Beschneidung mit Steinmessern weist auf das
hohe Alter des Rituals hin, vgl. W.H. Schmidt, Alttestamentlicher Glaube in seiner Ge-
schichte, Neukirchen-Vluyn 71990, 315.

38 O. Betz, Art. Beschneidung. II. Altes Testament, Frühjudentum und Neues Testa-
ment, in: TRE V, 716f.

39 Vgl. Schmidt,  Alttestamentlicher Glaube, 315.
40 Vgl. Betz, Beschneidung, 717.
41 Vgl. E. Lohse, Umwelt des Neuen Testaments, GNT 1, 8., durchges. und erg. Aufl.

Göttingen 1989, 54.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents 107

Die Beschneidung war seitdem ein unverzichtbares Merkmal jüdischer
Identität. Paulus kann daher das Wort »Beschneidung« zur Bezeichnung
der Juden (Gal 2,7-9) verwenden, ebenso wie »Unbeschnittenheit« für
die Nichtjuden (Gal 2,7; vgl. die Parallelisierung mit »Heiden« in V. 7f.).

Stellt die Beschneidung den Menschen in die Gemeinschaft des er-
wählten Volkes hinein, so regelt das mosaische Gesetz dessen Leben nach
dem Willen Gottes. Beschneidung und Gesetz sind daher untrennbar
miteinander verbunden (Gal 5,3; Röm 2,25). Wenn die Beschneidungs-
befürworter in Jerusalem die Beschneidung der Heidenchristen fordern,
so geht es ihnen also nicht nur um den Ritus, sondern darum, dass die
Beschnittenen auch das Gesetz einhalten (vgl. Apg 15,5). Die Tatsache,
dass die Diskussion um die Beschneidung erst im Zusammenhang mit
der Heidenmission aufgetreten ist, macht deutlich, dass dieses Thema in
judenchristlichen Kreisen vorher kein Problem darstellte. Zur Zeit des
Apostelkonvents hatte eine Abtrennung der Jerusalemer Gemeinde von
der Synagoge ja noch nicht stattgefunden. Der Umstand, dass man in Je-
sus den erwarteten Messias sah, bedeutete keineswegs, dass man nicht
mehr auf dem Boden des ohnehin sehr heterogenen Judentums stand42.
Im Gegenteil, wenn der Messias Israels gekommen war, dann mussten
die, die ihm die Ehre erwiesen, sich als das wahre Israel ansehen, das in
der folgenden Heilszeit bevorzugt werden würde43. Wenn Nichtjuden
Anteil daran haben wollten, so mussten sie, wie auch im Judentum, durch
Beschneidung und Übernahme des Gesetzes zuerst Glieder des Gottes-
volkes werden. Die Intervention der Judaisten auf dem Apostelkonvent
ist von diesem Standpunkt aus verständlich: sie empfanden die Aufgabe
der Beschneidung durch die antiochenische Missionspraxis als groben
Verstoß gegen die göttliche Anordnung aus Gen 17 und wollten mit ih-
rem Einspruch sicherstellen, dass die neue jüdische Bewegung dem Bund
treu bleibt, den Gott mit seinem Volk geschlossen hat44.

Paulus versteht das Gesetz und die Beschneidung nicht mehr in die-
sem traditionell jüdischen Sinn, sondern er ist vom Heilswirken Gottes
in Christus aus zu einem neuen Gesetzesverständnis gelangt45. Ange-
sichts der Sündhaftigkeit aller Menschen, der Nichtjuden (Röm 1,18-
2,16) wie der Juden (Röm 2,17-3,20), und des in Kürze erwarteten Ge-
richtes Gottes (1Thess 4,15-17; 1Kor 7,29; 15,51; Phil 4,5; Röm 13,11f.),
das den Zorn Gottes über die sündige Menschheit ausbrechen lässt
(1Thess 1,10; Röm 1,18; 2,5-10), verlieren Beschneidung und Gesetz für
Paulus ihre Bedeutung (Gal 5,6; 6,15), da sie dem Menschen nicht zur

42 Vgl. B. Moeller, Geschichte des Christentums in Grundzügen, 5., verb. und erw. Aufl.,
Göttingen 1992, 19-22. Nach Apg 2,46 versammelte sich die Gemeinde zum Gebet im Tem-
pel, und Mt 5,23 legt nahe, dass sie auch am Opferkult teilnahm. Nach Mt 10,17 unterstand
die Urgemeinde der synagogalen Gerichtsbarkeit.

43 Vgl. Roloff, Die Apostelgeschichte, 223.
44 Vgl. Dunn, The Epistle, 99.
45 Vgl. Bornkamm, Paulus, 131.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



108 Martin Grawert

Gerechtigkeit vor Gott verhelfen können (Gal 2,16; Röm 3,28). Da die
Menschen durch die »Übertretung Adams« (Röm 5,14) unter der ver-
sklavenden Macht der Sünde stehen, können sie gar nicht anders als sün-
digen (Röm 7,14-23; vgl. 3,9). Auch das Gesetz kann sie nicht von diesem
Zwang befreien, sondern es ist lediglich »um der Sünden willen hinzuge-
kommen« (Gal 3,19; vgl. 5,13), damit es »Erkenntnis der Sünde« bewirke
(Röm 3,20) und als »Zuchtmeister auf Christus hin« diene (Gal 3,24).
Nachdem Christus gekommen ist und die Menschen vom »Fluch des Ge-
setzes« erlöst hat (Gal 3,10-13), indem er die ganze Menschheit in seinen
Tod eingeschlossen und damit die Macht der Sünde über den Menschen
gebrochen hat (Röm 6,6f.11), ist das Gesetz durch den Glauben abgelöst
worden. In diesem Sinne ist Christus »des Gesetzes Ende« (Röm 10,4).
Durch die Versöhnungstat Christi ist auch der Unterschied zwischen Ju-
den und Nichtjuden aufgehoben (Gal 3,28; Röm 10,12), denn wie sie alle
gesündigt haben (Röm 2,11f.; 3,9), so bedürfen auch alle der Erlösung
durch Christus (Röm 3,30). Deshalb steht für Paulus die »Wahrheit des
Evangeliums« (Gal 2,5) auf dem Spiel, wenn seine Gegner fordern, die
bekehrten Nichtjuden durch die Beschneidung erst einmal Anteil am
»Volk Gottes« zu geben. Das Volk Gottes besteht für Paulus nicht mehr
nur aus Juden, sondern gleichberechtigt aus Juden und Nichtjuden (vgl.
Phil 3,3; Röm 2,28f.; 9,6-13.24-26). Die Beschneidung hat daher keine
Heilsbedeutung mehr und kann von Paulus in der Tradition der Prophe-
ten nur noch als Beschneidung des Herzens (Röm 2,28f.; vgl. Jer 4,4;
9,24f.; Hes 44,7.9) sinnvoll verstanden werden.

2.3. Die Ergebnisse

Wie konnte nun zwischen den beiden Parteien mit ihren grundverschie-
denen Positionen in der Beschneidungsfrage eine Verständigung erzielt
werden? Für die Beantwortung dieser Frage ist die Stellung der Bemer-
kung des Paulus, Titus sei nicht gezwungen worden, sich beschneiden zu
lassen (Gal 2,3), aufschlussreich. Paulus berichtet davon nämlich nicht im
Rahmen seiner Darstellung der auf dem Apostelkonvent per Handschlag
besiegelten Beschlüsse (V. 6-10), so dass man annehmen kann, dass die Je-
rusalemer Autoritäten – möglicherweise mit Rücksicht auf die Judaisten
– nicht gewillt waren, eine Grundsatzentscheidung in dieser Frage zu
treffen. Paulus konnte sich gegen die Judaisten zwar so weit durchsetzen,
dass seine Position für seinen eigenen Wirkungskreis anerkannt wurde
(V. 9). Dies wird aber eine Anerkennung in einem ähnlichen Sinne gewe-
sen sein, wie man auch die Gottesfürchtigen, die sich zur Synagoge hiel-
ten, anerkannte. Vom Standpunkt der Judaisten aus blieb es weiterhin
wünschenswert, die Konversion durch die Beschneidung und die Über-
nahme des Gesetzes zu vervollständigen. Dass die Vereinbarung über die
Missionszuständigkeiten in V. 9 keinen Passus zur Beschneidung enthält,
dürfte dann wohl heißen, dass beide Parteien ihre jeweilige Praxis beibe-

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents 109

hielten, ohne sie für die andere zu fordern. Die »Säulen« konnten oder
wollten dem Paulus nicht vorschreiben, ihre Beschneidungspraxis zu
übernehmen, was darauf schließen lässt, dass sie eine Vermittlerrolle
zwischen Paulus und den Judaisten ausübten. Möglicherweise betrachte-
ten sie ihre Vereinbarung mit Paulus als eine Ausnahmeregelung, doch
für Paulus bedeutete die Tatsache, dass man Titus nicht zwang, sich be-
schneiden zu lassen, den Durchbruch und die Anerkennung seines Evan-
geliums46, die er später bei den Galatern gegen die dort nach ihrem Ver-
ständnis wirkenden Judaisten ins Feld führen konnte.

Ab Gal 2,6 berichtet Paulus von den Ergebnissen des Apostelkonvents
bzw. des Treffens im kleineren Kreis mit den »in Geltung Stehenden«. Die
V. 6-10 bilden nur einen einzigen Satz, der durch zwei Parenthesen unter-
brochen wird. In der ersten Parenthese betont Paulus noch einmal, wohl
im Blick auf die galatischen Judaisten, dass das Ansehen dieser Leute ihm
nicht wichtig ist47, da auch Gott nicht darauf achtet (V. 6; vgl. Röm 2,11).
Bedenkt man, dass zwischen dem Apostelkonvent und der Abfassung des
Galaterbriefes ein schwerwiegender Bruch zwischen Paulus und der Jeru-
salemer Gemeinde stattgefunden hatte (Gal 2,11-14), so wird seine wie-
derholte Abgrenzung verständlicher: wenn Paulus auch vor dem Konvent
der Jerusalemer Gemeindeleitung eine gewisse Autorität zuerkannte und
deshalb nach Jerusalem reiste, so musste er doch nach dem Zwischenfall in
Antiochia starke Zweifel daran bekommen haben. Es scheint fast so, als
würde er den Bericht über seine Anerkennung in Jerusalem ebenso wider-
willig zu seiner Verteidigung gegen die galatischen Judaisten verwenden,
wie er sich später vor den Korinthern mit seiner sogenannten Narrenrede
gegen die »Überapostel« verteidigte (2Kor 11,17-12,11).

Paulus beginnt mit der für sein Anliegen bei den Galatern wichtigsten
Vereinbarung: die Jerusalemer haben ihm keine Auflagen gemacht. Vom
Blickwinkel der Jerusalemer Gemeindeleiter ist das beachtlich. Sie haben
sich trotz des sicher nicht ganz bedeutungslosen Judaistenflügels nicht
auf deren Seite gestellt, sondern sie sind das Wagnis eingegangen, Paulus
den Rücken zu stärken. Sie hätten auch die Macht gehabt, anders zu ent-
scheiden, wie die Wendung »mir haben die, die das Ansehen hatten,
nichts weiter auferlegt« (Gal 2,6) zeigt: hier sind nicht zwei gleichberech-
tigte Parteien übereingekommen, den Heidenchristen keine weiteren
Auflagen zu machen, sondern allein die Jerusalemer Gemeindeführung
hatte darüber zu entscheiden48.

46 Vgl. Dunn, The Epistle, 114.
47 �π���� π�τε �σαν heißt nicht, wie Dunn meint (a.a.O., 102f.) und wie die Lutherbibel

übersetzt »was sie früher gewesen sind«, sondern »welcherlei Leute nur immer sie waren«
(Bauer s.v. �π���ς, ��α, �ν, Sp. 1167). Die Wendung ist daher nicht als Verweis auf die Zu-
gehörigkeit der »Säulen« zum Jüngerkreis bzw. zur Familie Jesu zu werten, sondern sie be-
tont nur die Abgrenzung des Paulus von ihnen und legt den Galatern nahe, ihre Autoritäts-
hörigkeit im Lichte der Unparteilichkeit Gottes zu überdenken.

48 Vgl. Dunn, The Epistle, 104.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



110 Martin Grawert

Den positiven Teil des Jerusalemer Abkommens beschreibt Paulus in
Gal 2,7-10. Zunächst bemüht er sich zu zeigen, dass die »in Geltung Ste-
henden« auch wirklich aus voller Überzeugung mit der Mission des Pau-
lus und Barnabas einverstanden sind. »Da sie sahen« (V. 7) und »da sie
[…] erkannten« (V. 9) setzen Berichte über die Missionserfolge des Pau-
lus voraus, wie sie dem Paulus schon nach Jerusalem vorausgeeilt waren
(Gal 1,23) und wie er selbst sie der Gemeinde vorlegte (Gal 2,2; vgl. Apg
15,4.12). Wenn Paulus vom »Evangelium an die Heiden« und vom
»Evangelium an die Juden« spricht, so meint er damit nicht, dass es zwei
verschiedene Evangelien gibt. In Gal 1,6f. schließt er diese Möglichkeit
ausdrücklich aus. Es ist das eine Evangelium, das den Juden und den
Nichtjuden auf verschiedene Weise gepredigt wird49. Da es in den pauli-
nischen Gemeinden ebenso wie in den rein judenchristlichen Gemeinden
Manifestationen des Heiligen Geistes gab (Gal 3,2-5; vgl. 1Kor 12.14;
Apg 2,4-11; 10,44-46), mussten die Jerusalemer Autoritäten anerkennen
(V. 9), dass in beiden Fällen Gott »wirkte« (vgl. das zweimalige »wirksam
gewesen« in V. 8) bzw., von Paulus aus gesprochen, dass ihm »Gnade […]
gegeben« (V. 9) war. Mit »Gnade« meint Paulus hier sein Apostolat, doch
stand dieses in Jerusalem sicher nicht in dem Sinne zur Debatte, als dass
es um die Bezeichnung »Apostel« als Titel gegangen wäre50. Von der feh-
lenden Wiederholung des Wortes »Apostelamt« in V. 8 darauf zu schlie-
ßen, Paulus verwende hier ein Zitat, das den Titel für Paulus vermeidet,
ist genauso unwahrscheinlich, wie aus der fehlenden Wiederholung von
»Evangelium« in V. 7 zu schließen, Paulus vermeide den Begriff Evange-
lium für die Verkündigung des Petrus51.

Lukas verarbeitet seine Nachrichten über die Anerkennung der Hei-
denmission in der Petrusrede (Apg 15,7-11). Für ihn ist die Heidenmis-
sion allerdings nicht mehr an bestimmte Personen wie Paulus und Bar-
nabas geknüpft, sondern er behandelt sie als grundsätzliches Phänomen.
Die Argumente für ihre Anerkennung sind ähnlich: auch Lukas führt das
Wirken Gottes unter den Heiden an, durch das diese den heiligen Geist
empfangen haben (V. 8). In beiden Fällen wird also von der Existenz der
heidenchristlichen Gemeinden her auf dessen göttliche Legitimation ge-
schlossen. Das Argument, das »Joch des Gesetzes« sei schon für Juden
nicht tragbar und dürfe darum den Heiden nicht aufgebürdet werden
(V. 10), ist sicher auf dem Konvent nicht vorgetragen worden. »Diese
Sicht des Gesetzes als eines Agglomerates schwer durchschaubarer und
undurchführbarer Bestimmungen entspricht der Perspektive des lukani-
schen Heidenchristentums, das nichts mehr weiß von der Geborgenheit
des Juden im Gesetz als der Ordnung des heilen Lebens.«52

49 Es handelt sich um Genitiva objectiva, vgl. Mußner, Der Galaterbrief, 115, s. Anm. 87.
50 Vgl. Becker, Der Brief, 22.
51 Gegen Dunn, The Epistle, 107.
52 Roloff, Die Apostelgeschichte, 231.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents 111

In V. 9 berichtet Paulus von dem einzigen »offiziellen« Beschluss, der
auf dem Apostelkonvent gefasst wurde. Die namentliche Nennung aller
Beteiligten sowie deren Handschlag machen deutlich, dass es sich hier
nicht um eine private Verabredung handelt, sondern um eine formale
Übereinkunft, die grundsätzlichen Charakter hat.53 Die Spezifikation de-
xia koinonias (»die rechte Hand der Gemeinschaft«) zeigt an, dass die Je-
rusalemer »Säulen« trotz der vorangegangenen Streitigkeiten paulinisch
gesprochen die Gemeinschaft mit den Antiochenern als Glieder am einen
Leib Christi aufrechterhalten wollen.

Wie ist nun die Nennung von Jakobus, Petrus und Johannes als »Säu-
len« der Gemeinde54 zu beurteilen? Entgegen dem Eindruck, den Lukas
mit der Nennung des Zwölferkreises Apg 1,13 und 6,2 erwecken will,
scheinen der Urgemeinde von Anfang an nicht alle zwölf Jünger Jesu an-
gehört zu haben (vgl. Mk 14,50 par Mt 26,56b55). Die Apostelgeschichte
berichtet selbst nur von Petrus (1-8; 10-12; 15,7-11) und den Zebedäiden
Jakobus (12,2) und Johannes (3f.; 8,14), und auch Paulus erwähnt darü-
ber hinaus keinen weiteren Jesusjünger. Der Jesusbruder Jakobus hat da-
gegen wohl von Anfang an zur Gemeinde gehört56. Er scheint im Zuge
der Verfolgungen unter Herodes Agrippa I in den Jahren 43/44 (Apg
12,1), als Petrus aus Jerusalem fliehen musste (Apg 12,17c), die Gemein-
deleitung übernommen zu haben (vgl. Apg 12,17b). Petrus wirkte in den
folgenden Jahren offenbar als (Juden-) Missionar, wie die Wendungen
»so wie Petrus das Evangelium an die Juden [sc. anvertraut war]« (Gal
2,7) und »der in Petrus wirksam gewesen ist zum Apostelamt unter den
Juden« (Gal 2,8) nahelegen (vgl. auch Apg 9,32-43, das sachlich besser
hinter 12,17 passt). Dieses auswärtige Wirken des Petrus dürfte der
Grund dafür sein, dass Jakobus zur Zeit des Apostelkonvents die maß-
gebliche Persönlichkeit in der Jerusalemer Gemeinde war (vgl. die Rei-
henfolge der »Säulen« Gal 2,9; vgl. auch Gal 2,12; Apg 15,13-21; 21,18).
Über Johannes erfahren wir weder bei Paulus noch in der Apostelge-
schichte, die ihn im Zusammenhang mit dem Konvent überhaupt nicht
nennt, etwas. Vielhauer meint, aus dem vaticinium ex eventu Mk 10,38f.
schließen zu können, dass beide Zebedäus-Söhne gleichzeitig, also im

53 In den dem Neuen Testament zeitlich nahestehenden Makkabäerbüchern sind die
Ausdrücke δε�ι�ς διδ�ναι – die rechte Hand geben (1Makk 6,58; 11,50.62; 13,45.50; 2Makk
4,34; 11,26; 12,11; 13,22; 14,19) und δε�ι�ς λα�ε�ν – die rechte Hand nehmen (1Makk
11,66; 13,50; 2Makk 12,12; 14,19) termini technici für »Frieden schließen« bzw. »Frieden
gewähren«. Zum bindenden Charakter der Geste vgl. Josephus, Ant. XVIII, 326.328f.

54 Die Vorstellung vom bewährten Christen als Säule im Tempel Gottes findet sich auch
in Offb 3,12; die Gemeinde als Tempel Gottes findet sich auch in 1Kor 3,16f.; 2Kor 6,16;
Eph 2,19-22. Paulus distanziert sich allerdings in Gal 2,9 von der Bezeichnung der drei als
»Säulen« (vgl. 1Kor 3,5-15).

55 Lukas unterdrückt die Nachricht von der Flucht der Jünger!
56 Paulus trifft mit ihm bereits bei seinem ersten Jerusalembesuch im Jahre 35 zusam-

men (Gal 1,19).

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



112 Martin Grawert

Jahre 44 n.Chr. (Apg 12,2) hingerichtet worden seien, so dass der Kon-
vent im Jahre 44 stattgefunden haben müsse57. Dagegen ist zu sagen,
dass an der besagten Stelle zwar ein Märtyrertod beider vorausgesetzt
ist, nicht aber, dass dieser gleichzeitig eingetreten ist58.

Bei der per Handschlag besiegelten Vereinbarung geht es nicht, wie man
erwarten könnte, um theologische Fragen, wie die Regelung der Beschnei-
dung von Nichtjuden oder die Rolle des Gesetzes in heidenchristlichen Ge-
meinden. Da über diese Punkte keine Einigung zu erzielen war, entschließt
man sich, dem Konflikt aus dem Weg zu gehen, indem man Zuständigkei-
ten festlegt: die antiochenischen Missionare, vertreten durch Paulus und
Barnabas, werden mit der Heidenmission betraut, während die Jerusale-
mer, repräsentiert durch die drei »Säulen«, die Mission unter Juden über-
nehmen59. Wie soll man sich eine solche Regelung praktisch vorstellen?
An eine geographische Aufteilung von Missionsgebieten kann hier nicht
gedacht sein, da man in Jerusalem kaum auf die Mission in der Diaspora
verzichtet hätte, und eine ethnische Aufteilung war deshalb nicht prakti-
kabel, weil es der Missionsstrategie des Paulus und sicher auch der anderer
antiochenischer Missionare entsprach, zunächst in den Synagogen zu pre-
digen (Apg 9,20; 13,4.14; 14,1; 17,1f.10.17; 18,4.19; 19,8), wo sich interes-
sierte Nichtjuden für den Glauben an Christus gewinnen ließen (Apg
13,48; 14,1; 17,4; 18,4). Die Regelung ist wohl eher als eine Zuweisung von
Verantwortlichkeiten zu verstehen.60 Die Jerusalemer gestatten den Anti-
ochenern, weiterhin in eigener Verantwortung ihre beschneidungsfreie
Heidenmission zu betreiben, allerdings mit der Einschränkung, dass die
Juden, die sich im Zuge der antiochenischen Missionsbemühungen bekeh-
ren, dem Einfluss Jerusalems unterstehen. Diese Einigung konnte zwar
für den Moment die bedrohte Einheit der Kirche retten, aber in der Praxis
musste sie schnell zu neuen Komplikationen führen. Wie nämlich soll
man in Jerusalem reagieren, wenn Paulus in einer aus Juden und Nichtju-
den zusammengesetzten Gemeinde den Nichtjuden die Freiheit vom Ge-
setz predigt und die Juden daraufhin ebenfalls nicht mehr auf die Einhal-
tung des Gesetzes achten wollen? Wie soll man mit Proselyten verfahren,
die den Glauben an Christus annehmen und daraufhin das ihnen aufer-
legte Gesetz wieder ablegen? Es ist durchaus verständlich, dass die Geset-
zesproblematik erneut aufbrechen musste, als Abgesandte der Jerusalemer
Gemeindeleitung kurze Zeit nach dem Konvent nach Antiochia reisten,
um dort im Sinne des Konventsbeschlusses ihre Verantwortung für die Ju-
denchristen wahrzunehmen (Gal 2,12). Wie dieser Besuch verlief und wel-
che Folgen er hatte, wird im Abschnitt 3 zu besprechen sein.

57 Vgl. Vielhauer, Geschichte, 77f.
58 Vgl. Conzelmann / Lindemann, Arbeitsbuch, 523.
59 Da Jakobus und Johannes nicht als Missionare bekannt sind, dürften die Pronomina

»wir« und »sie« hier kollektiv gemeint sein.
60 Vgl. Dunn, The Epistle, 111f.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents 113

In V. 10 reicht Paulus noch eine Information nach, die sich grammati-
kalisch an V. 6 anschließt: »Mir haben die, die das Ansehen hatten, nichts
weiter auferlegt […], nur dass wir an die Armen dächten, was ich mich
auch eifrig bemüht habe zu tun.« Diese Angabe ist nicht ganz klar. Wer
ist mit den »Armen« gemeint, was heißt es, »an sie zu denken« und in
welcher Weise hat Paulus dies schon getan?

Dass mit den »Armen« wirtschaftlich arme Menschen gemeint sind und
nicht etwa die Gesamtgemeinde, die sich diese Bezeichnung als Ehrenna-
men beigelegt hätte61, wird in Röm 15,26.28 deutlich, wo Paulus schreibt,
er müsse die inzwischen eingesammelte Kollekte »für die Armen unter
den Heiligen in Jerusalem« (V. 26) bringen. Für die Verschlechterung der
wirtschaftlichen Situation der Jerusalemer Gemeinde gibt es mehrere
Gründe62. In der anfänglichen Begeisterung nach Pfingsten und in der Er-
wartung der baldigen Wiederkunft Christi hatten anscheinend viele wohl-
habende Gemeindeglieder ihren Besitz verkauft, um den Erlös daraus der
Armenpflege zur Verfügung zu stellen (Apg 2,45; 4,34). Auch wenn die
Gemeinde nicht ganz so rasant gewachsen sein mag wie Lukas es be-
schreibt (Apg 2,41.47; 4,4; vgl. 21,20), so werden sich doch gerade wegen
ihrer besonderen karitativen Ausrichtung viele ärmere Menschen zu ihr
gehalten haben, so dass es schon bald zu Engpässen gekommen zu sein
scheint (Apg 6,1). Hinzu kommt, dass in den Jahren 46-48 eine Hungers-
not Palästina heimgesucht hat, die ein übriges dazu getan habe dürfte, die
Gemeinde in finanzielle Schwierigkeiten zu bringen (vgl. Apg 11,27f.; Jo-
sephus, Ant. III, 320f.; XX, 51-53).

Die Verwendung des Verbs mnämoneuein (denken an, gedenken) zum
Ausdruck der Geldsammlung dürfte wohl der Tendenz des Paulus ent-
sprechen, von Geld nicht direkt zu reden, sondern statt dessen Begriffe
und Wendungen zu gebrauchen, die eine mit der Gabe des Geldes ver-
bundene Geisteshaltung zum Ausdruck bringen63. Wenn Paulus sagt, er
habe sich bereits »eifrig bemüht«, an die Armen zu denken, so kann das
nur heißen, dass er die Geldsammlung zur Zeit der Abfassung des Gala-
terbriefes bereits begonnen hatte. Aus 1Kor 16,1 geht hervor, dass Paulus
auch bei den Galatern gesammelt hat. Dass er im Galaterbrief selbst
keine Andeutung darauf macht, scheint mit der Briefsituation zusam-
menzuhängen: sein Bericht von der Bitte Jerusalems um finanzielle Hilfe
steht ja im Dienste seiner Argumentation gegen die in Galatien wirken-
den Judaisten. Diese werden kaum die Kollekte in Gefahr gebracht ha-
ben, so dass für Paulus kein Anlass bestand, an dieser Stelle mehr dazu

61 So z.B. Taylor, Paul, 117f.
62 Vgl. zum folgenden Abschnitt Dunn, The Epistle, 112.
63 Obwohl Paulus in seinen Briefen an einigen Stellen von finanziellen Dingen spricht

(Phil 4,10-18; 1Kor 16,1-4; 2Kor 8f.; 11,7-9; Röm 15,25-32), verwendet er nirgendwo die zur
Bezeichnung von Geld geläufigen Wörter chrämata (Geld) oder argyrion (Silbergeld), und
die beiden Stellen, an denen er das Wort timä (Preis) verwendet, beziehen sich auf einen ide-
ellen Kaufpreis, nämlich auf das Leben Christi als Opfer für die Menschheit (1Kor 6,20; 7,23).

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



114 Martin Grawert

zu sagen, als dass er sich trotz seines erneut ins Kreuzfeuer geratenen ge-
setzesfreien Evangeliums an die Abmachung gebunden wusste.

2.4. Die Bedeutung des Apostelkonvents für die paulinische Mission

Der Handschlag zwischen Paulus, Barnabas und den »Säulen« hat den
Weg geebnet für eine Heidenmission im großen Stil, die von Jerusalem
nicht nur geduldet, sondern ausdrücklich gebilligt worden ist. Die Ein-
heit der Kirche ist an der Frage der Beschneidung nicht zerbrochen, son-
dern in neuer Form konstituiert worden. Wenn nämlich Menschen nicht
mehr zuerst Juden werden müssen, um Christen zu sein, dann ist der
Übergang von einer Nationalreligion zur universalen Religion geschaf-
fen. Dass diese Konsequenz, die sich aus der Anerkennung unbeschnitte-
ner Christen als gleichwertige Gemeindeglieder ergab, auf dem Apostel-
konvent bestenfalls von Paulus gesehen worden ist, macht der weitere
Verlauf der Ereignisse deutlich. Doch der einmal vollzogene Schritt war
nicht mehr rückgängig zu machen, mit der Abmachung in Jerusalem war
unwiderruflich das »Christentum« entstanden.

Für Paulus bedeutete der Ausgang des Konvents einen Triumph. Er
hatte sich gegen die Judaisten, die in Jerusalem einigen Einfluss besaßen,
durchgesetzt und war durch die Männer in seiner Berufung anerkannt
und bestärkt worden, die als die »Säulen« der Kirche galten64. Zwar schlos-
sen sich diese nicht seiner Auffassung an, doch sie ließen ihn gewähren
und maßten sich nicht die Aufsicht über seine Missionsarbeit an.

Die Kollekte, die Paulus in Jerusalem noch als Vertreter Antiochias auf
sich genommen hat, blieb in den folgenden Jahren ein wichtiges Anliegen
seines Wirkens, das er gewissenhaft verfolgte (1Kor 16,1-4; 2Kor 8f.;
Röm 15,25-32). Trotz der heftigen Auseinandersetzung, die sich nach
dem Konvent in Antiochia ereignete, legte Paulus weiterhin großen Wert
darauf, die Einheit der Kirche durch diese Sammlung zu dokumentieren.
Paulus verstand die Bitte seitens der Jerusalemer um mnämoneuein (»ge-
denken«) nicht nur als eine Bitte um Finanzhilfe, sondern auch als Bitte
um Dankbarkeit gegenüber der Jerusalemer Gemeinde, von der die Chris-
tusbotschaft ihren Ausgang genommen hat. So appellierte er bei seiner
Geldsammlung nicht einfach an die Solidarität der heidenchristlichen Ge-
meinden mit den in Not geratenen Glaubensbrüdern und -schwestern in
Jerusalem, sondern er wies darauf hin, dass das Heil von Jerusalem aus zu
den Nichtjuden gekommen ist (Röm 15,27). Die Kollekte wurde Paulus
schließlich zum Verhängnis. Auch wenn er nach seiner Trennung von
Antiochia an den Konventsbeschlüssen festhielt, so scheint man seine

64 Wenn Paulus sich in Gal 2,2.6.9 so geringschätzig über die »Säulen« äußert, so mag
das mit der Enttäuschung zusammenhängen, die diese ihm kurze Zeit später in Antiochia
bereiteten (Gal 2,11-14). Die Besorgnis, die er in V. 2 äußert, deutet jedenfalls an, dass ihm
das Urteil der »Säulen« zur Zeit des Konvents sehr wohl wichtig war.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents 115

Kollekte in Jerusalem nicht mit offenen Armen entgegengenommen zu
haben. Er wurde im Zuge seines letzten Jerusalembesuches Zielscheibe
von Anschuldigungen von seiten der Juden und Judenchristen (vgl. Apg
21,20f.28f.), so dass die römischen Ordnungshüter ihn in Schutzhaft neh-
men mussten (21,30-34). Nachdem sein Prozess zwei Jahre verschleppt
worden war, schickten ihn die römischen Behörden, da er sich auf sein rö-
misches Bürgerrecht berief, nach Rom, wo er wahrscheinlich Anfang der
sechziger Jahre als Märtyrer starb (Apg 24,22-28,31).

3. Die Auseinandersetzung in Antiochia

Die einzige Quelle für den Streit in Antiochia, der das Leben und Wirken
des Paulus so nachhaltig beeinflusste, ist sein eigener, emotional stark
aufgeladener Bericht darüber. Wegen der oben dargelegten kompositori-
schen Eigenart des lukanischen Berichtes65 lassen sich jedoch aus der
Apostelgeschichte einige ergänzende Informationen gewinnen, die dazu
beitragen können, das Bild, das Paulus zeichnet, zu vervollständigen.

3.1. Der Anlass

Ohne Überleitung erzählt Paulus in Gal 2,11-14 von einer Begebenheit,
die sich einige Zeit nach dem Apostelkonvent zugetragen hat. Paulus
und Barnabas sind inzwischen wieder nach Antiochia zurückgekehrt,
und Petrus, der auf dem Apostelkonvent zu den zwischen Antiochenern
und Judaisten vermittelnden »Säulen« gehörte, hat mittlerweile offen-
bar selbst begonnen, Heidenmission zu betreiben. Das scheint Paulus je-
denfalls vorauszusetzen, wenn er ihm vorhält, »heidnisch« zu leben (Gal
2,14). Auch Lukas weiß etwas von einer Mission des Petrus unter Nicht-
juden zu berichten, die diesem in genau derselben Angelegenheit die
Proteste der Jerusalemer Judaisten einbrachte, die auch im antiocheni-
schen Zwischenfall strittig war, nämlich die Frage der Tischgemeinschaft
zwischen Juden und Nichtjuden (Apg 11,3; vgl. Gal 2,12). Pesch vermu-
tet darum, dass Lukas diesen Konflikt in seiner Darstellung vorgezogen
und zur Episode der Bekehrung vom Hauptmann Cornelius ausgestaltet
hat66. Entsprechend dem lukanischen Autoritätsschema, das den Beginn
der Heidenmission in die Hände des Petrus legt67, muss auch die Klä-

65 S.o. S. 99f.
66 Vgl. Pesch, Apostelgeschichte II, 73f. 
67 Dass bei Lukas gerade an Petrus der Auftrag zur Heidenmission ergeht, dürfte theo-

logische Gründe haben: als führende Persönlichkeit in der Urgemeinde und einer der ersten
Jünger Jesu war er in besonderer Weise dazu prädestiniert, eine Entwicklung von solcher
Tragweite einzuleiten. Es wird aber eher der historischen Wahrheit entsprechen, in Antio-
chia den Ausgangspunkt für die Mission unter Nichtjuden zu sehen, wie es auch Apg
11,20f. nahelegt (vgl. Bornkamm, Paulus, 51f.).

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



116 Martin Grawert

rung des Folgeproblems der Tischgemeinschaft zwischen Juden und
Nichtjuden durch göttliche Weisung an einen Apostel ergehen, wie es in
der Corneliusgeschichte geschieht. Genau wie später beim Apostelkon-
vent werden beide Fragen als zusammengehörig behandelt, so dass
Peschs These wohl zutreffend sein dürfte.

Über den Grund des Besuches Petri sagt Paulus nichts. Möglich ist,
dass ihn eine Missionsreise nach (oder eher durch) Antiochia führte68

oder dass er die koinonia (Gemeinschaft) zwischen beiden Gemeinden
pflegen wollte. Jedenfalls hat er sich in Antiochia offensichtlich den dor-
tigen Gegebenheiten angepasst und mit den nichtjüdischen Gemeinde-
gliedern gegessen und wohl auch das Abendmahl gefeiert69. Bevor wir
auf den Streit eingehen, der entstand, als die Jakobus-Leute aus Jerusa-
lem nach Antiochia kamen, wollen wir kurz betrachten, warum es für Ju-
den so problematisch war, mit Nichtjuden zusammen zu essen.

Exkurs: Jüdische Reinheitsvorschriften bei Tisch

Vom jüdischen Standpunkt war und ist Tischgemeinschaft mit Nichtju-
den aus zwei Gründen problematisch70: zum einen entspricht das ser-
vierte Essen möglicherweise nicht den jüdischen Speisegeboten, und zum
anderen sind die Nichtjuden selbst, sofern sie sich nicht an jüdische Ge-
setze halten, für strenger observante jüdische Gruppierungen unrein.71

Die Speisegebote schreiben genau vor, welche Tiere gegessen werden
dürfen und welche nicht (Lev 11, Dtn 14) und wie sie geschlachtet wer-
den müssen (Lev 17,10-14; Dtn 12,16.23f.). Sie gelten nicht nur für Ju-
den, sondern auch für die in ihrer Mitte lebenden Nichtjuden (Lev
17,10.12f.15), so dass eine Tischgemeinschaft zwischen beiden möglich
ist, vorausgesetzt, die Nichtjuden sind bereit, sich diesen Regeln unter-
zuordnen. Da sich die ersten Heidenchristen anscheinend aus dem Um-

68 Vgl. Becker, Der Brief, 27. Auf eine ausgedehnte Reisetätigkeit des Petrus als Heiden-
missionar weisen 1Kor 1,12 und die wohl nicht zu bestreitende Tatsache des Märtyrertodes
Petri in Rom hin, vgl. 1Clem 5,4.

69 Vgl. ebd.
70 Zu den folgenden Ausführungen vgl. Dunn, The Epistle, 117-124.
71 Die Pharisäer und die Essener haben sich offenbar völlig vom Umgang mit Nichtjuden

zurückgezogen (der Name »Pharisäer« bedeutet wahrscheinlich »die Abgesonderten«, vgl.
Lohse, Umwelt, 53). Wenn Lukas Petrus in Apg 10,28 sagen lässt, »dass es einem jüdischen
Mann nicht erlaubt ist, mit Fremden umzugehen oder zu ihm zu kommen«, dann spiegelt
dies eine strenge Auffassung wieder, die Lukas dem Petrus vielleicht wegen des Kontrastes
zur göttlichen Vision und als Vorbereitung für die Widerlegung der gegen die Heidenmis-
sion opponierenden Judaisten in Jerusalem (vgl. 11,2f.) in den Mund gelegt hat. Der Umgang
des jüdischen »Normalbürgers« mit den traditionellen Vorschriften wird oft freier gewesen
sein, so dass die in der Antike im allgemeinen selbstverständlich geübte Gastfreundschaft si-
cher in vielen Fällen auch für nichtjüdische Reisende in Palästina oder in jüdischen Dias-
porahaushalten in Anspruch zu nehmen war, vgl. auch Dunn, The Epistle, 120.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents 117

feld der Synagoge rekrutierten, dürfte es anfangs noch keine Schwierig-
keiten in der Frage der Tischgemeinschaft gegeben haben, da die Heiden-
christen selbstverständlich Rücksicht auf die jüdischen Speisegesetze ge-
nommen haben werden. Dass die Jakobus-Leute in Antiochia Anstoß am
Verhalten des Petrus genommen haben, heißt also nicht, dass sie es
grundsätzlich für unzulässig hielten, dass Juden und Nichtjuden zum Es-
sen zusammenkommen. Das Problem bei dieser Mahlgemeinschaft muss
darin bestanden haben, dass die Heidenchristen sich nicht an die jüdi-
schen Speisevorschriften hielten, so dass die Judenchristen mit dem Ge-
setz in Konflikt kamen72. Die Angelegenheit wurde erst in Antiochia
zum Problem, weil die Jerusalemer beim Apostelkonvent kaum auf die-
ses Ausmaß der paulinischen bzw. antiochenischen Gesetzesfreiheit auf-
merksam geworden sein können. Dort werden sich die Antiochener ein-
schließlich Titus nach den jüdischen Gepflogenheiten verhalten haben,
denn die Freiheit von den gesetzlichen Bestimmungen beinhaltet ja auch
die Freiheit, sie einzuhalten (vgl. 1Kor 9,20f.), nicht aber umgekehrt.

3.2. Der Verlauf

Petrus hatte zunächst wie auch die anderen Judenchristen in Antiochia
mit den Heidenchristen der Gemeinde Tischgemeinschaft gehalten73.
Nachdem die Jakobus-Leute aus Jerusalem Anstoß daran genommen
hatten, hielt Petrus sich vom gemeinsamen Essen fern (Gal 2,12), wo-
durch sich auch die übrigen »Juden«, womit in diesem Zusammenhang
nur Judenchristen gemeint sein können, veranlasst sahen, von der Tisch-
gemeinschaft mit dem heidenchristlichen Gemeindeteil Abstand zu neh-
men (V. 13). Selbst Barnabas, der jahrelange Missionskollege74 des Pau-
lus, stellte sich nicht auf dessen Seite, sondern schloss sich der Auffas-
sung der Jakobus-Leute an, so dass sich Paulus ganz allein einer breiten
Front gegenüber sah. Aus dem Bericht des Paulus lassen sich die Positio-

72 Allerdings hatten diese einen Konflikt bis zur Ankunft der Jakobus-Leute offenbar
gar nicht verspürt, wofür in erster Linie die gesetzesfreie Predigt des Paulus verantwortlich
sein dürfte.

73 Das griechische Imperfekt synästhien (er aß) deutet darauf hin, dass dies kein einma-
liges gemeinsames Essen war, sondern über einen gewissen Zeitraum regelmäßig stattfand,
vgl. Mußner, Der Galaterbrief, 138. Für ein einmaliges Essen hätte Paulus den Aorist ver-
wenden müssen.

74 Wenn man die Bekehrung des Paulus auf 31/32 n.Chr. und seinen ersten Jerusalem-
besuch nach Gal 1,18 auf 35 n.Chr. ansetzt, dann hat Paulus bis zum Zwischenfall in Anti-
ochia im Jahre 48 oder 49 n.Chr., also maximal 14 Jahre (abzüglich einer unbekannten Zeit-
spanne, während der Paulus in Zilizien missioniert hat, vgl. Gal 1,21; vgl. Apg 9,30; 11,25)
mit Barnabas zusammengearbeitet, vorausgesetzt, die Angaben der Apostelgeschichte, Bar-
nabas habe Paulus nach Antiochia geholt (Apg 11,25f.) und mit ihm die »erste Missions-
reise« (Apg 13f.) durchgeführt, entsprechen der historischen Wahrheit. In dieser langen
Zeit hat sich mit Sicherheit eine enge persönliche Beziehung zwischen beiden aufgebaut, so
dass die Reaktion des Barnabas für Paulus sehr schmerzlich gewesen sein dürfte.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



118 Martin Grawert

nen der Beteiligten nur sehr ungenau rekonstruieren. Wie bei der Dar-
stellung der »falschen Brüder«, die sich in Jerusalem »mit eingedrängt«
hatten (V. 4) ist seine Beschreibung auch hier wenig sachlich, so dass wir
uns bemühen müssen, alle Parteien zu ihrem Recht kommen zu lassen.

Wer sind diese Jakobus-Leute? Paulus bezeichnet sie nur sehr undeut-
lich als »einige von Jakobus« (Gal 2,12), womit offen bleibt, ob sie von Ja-
kobus selbst geschickt wurden oder ob sie nur zu einem dem Jakobus na-
hestehenden Kreis gehören, aber nicht notwendigerweise dessen Mei-
nung repräsentieren müssen. Auf jeden Fall sind sie aber von den »fal-
schen Brüdern« (Gal 2,4) zu unterscheiden, denn Jakobus hat ja gerade
deren Beschneidungsforderung in Jerusalem kein Gehör geschenkt, son-
dern Paulus ohne weitere Auflagen für die Heidenchristen die Hand ge-
reicht. Für eine enge Beziehung der Besucher zu Jakobus sprechen drei
Dinge: zum einen hat Jakobus zusammen mit den anderen beiden »Säu-
len« auf dem Apostelkonvent die Verantwortung für die Judenchristen-
heit übernommen (Gal 2,9), so dass es wahrscheinlich ist, dass er in Anti-
ochia nach dem Rechten sehen ließ. Als Gemeindeleiter wird er selbst für
einen solchen Besuch möglicherweise keine Zeit gehabt haben75. Zum an-
deren regelt das einige Zeit nach dem Zwischenfall in Antiochia verab-
schiedete »Aposteldekret« genau die Frage, die in Antiochia strittig war,
nämlich unter welchen Bedingungen eine Tischgemeinschaft zwischen
Judenchristen und Heidenchristen möglich ist. Ohne die Mitwirkung des
ersten Mannes in Jerusalem kann ein solcher Beschluss kaum gefasst
worden sein. Der dritte Grund ist in der negativ wertenden Bemerkung
zu suchen, Petrus habe die Tischgemeinschaft mit den Heidenchristen
aufgegeben, »weil er die aus der Beschneidung fürchtete« (Gal 2,12)76.
Darin wird man den Hinweis sehen können, dass die Jakobus-Leute einen
gewissen Einfluss besaßen, der dem Petrus wohl bewusst war. Die Jako-
bus-Leute waren also aller Wahrscheinlichkeit nach direkte Abgesandte
des Jakobus.

Die Absicht, die diese Leute in der Auseinandersetzung verfolgten,
war die, den Missstand, der in Antiochia aus ihrer Sicht herrschte, rück-
gängig zu machen. Ob sie davon schon vorher gehört hatten und aus
diesem Grund angereist waren, oder ob sie erst bei ihrem Besuch von
den Zuständen in Antiochia überrascht worden sind, lässt sich nicht
mehr sagen. Im Hinblick auf die Situation in Jerusalem, wo die Ge-
meinde einen Weg zu gehen versuchte, der ihre Zugehörigkeit zur Syn-
agoge nicht gefährdete77, konnten die Jakobus-Leute in dieser Sache
keine Toleranz zeigen. Die Anerkennung der Heidenchristen als voll-
wertige Gemeindeglieder auch ohne Beschneidung hatte noch nicht die
Lebensweise der Judenchristen berührt. Wenn diese jedoch, wie in Anti-

75 Von Jerusalem bis Antiochia sind es über 500 km!
76 Vgl. Mußner, Der Galaterbrief, 139.
77 Vgl. a.a.O., 135f., s. Anm. 10.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents 119

ochia geschehen, ihre Lebensweise den Heidenchristen anpassten, dann
war deren jüdische Identität ernsthaft in Gefahr. Ein Nachgeben in die-
ser Sache von seiten der Jakobus-Leute hätte die Zugehörigkeit der Ju-
denchristen zum Judentum beendet.

Paulus beschreibt die Reaktion des Petrus auf die Ankunft der Jakobus-
Leute als »Rückzug« und »Absonderung«. Nach Mußner wollen »die bei-
den Imperfekte �π�στελλεν und ���ρι�εν (�αυτ�ν)78 […] das Allmähliche und
Zögernde im Verhalten des Petrus zum Ausdruck bringen«79. Wie ist die-
ses Verhalten zu bewerten?

Zunächst ist festzuhalten, dass die Beurteilung, die Paulus über dessen
Reaktion abgibt, sehr subjektiv ist und den Motiven des Petrus mit Si-
cherheit nicht gerecht wird. Paulus scheint die Gültigkeit des Gesetzes für
Nichtjuden und (später?) auch für Juden mit einer solchen Radikalität ab-
gelehnt zu haben, dass ihm soweit niemand folgen wollte. Das jedenfalls
lässt die fehlende Notiz über eine Durchsetzung seiner Position in Gal
2,11-21 erkennen, denn hätte er mit seiner Attacke gegen Petrus bei die-
sem und den anderen Judenchristen eine Einsicht bewirken können, hätte
er den Galatern diesen Erfolg kaum vorenthalten80. Man darf wohl eher
annehmen, dass Petrus sich wie schon beim Apostelkonvent darum be-
mühte, die kirchliche Einheit nicht zu gefährden. Als Verantwortlicher
für die Belange der Judenchristenheit (vgl. Gal 2,9) scheint er durch die
Intervention der Jakobus-Leute eingesehen zu haben, dass eine auf völli-
ger Gesetzesfreiheit basierende Einheit der Kirche aus Juden- und Hei-
denchristen zugleich deren Zusammenhalt mit dem Judentum gesprengt
hätte. Wenn ihm diese Konsequenz nicht gleich bewusst war, als er in An-
tiochia an den dortigen gemeinsamen Mahlzeiten teilnahm, dann mag
man ihm zugute halten, dass er kein theologisch gebildeter Mensch war
wie Paulus oder mancher in Jerusalem »zum Glauben gekommene Phari-
säer« (Apg 15,5), sondern ein Fischer aus Galiläa, wo man es mit rituellen
Fragen oft nicht ganz so genau nahm81. Im Hinblick auf seine einstige Zu-
gehörigkeit zum Jüngerkreis Jesu kann es kaum überraschen, dass Petrus
mit Menschen Tischgemeinschaft hielt, deren Eignung dafür vom streng
gesetzlichen Standpunkt aus zweifelhaft erscheint82. Andererseits ist die
Bereitschaft, diese wieder aufzugeben, wenn dadurch der Frieden inner-
halb der Gemeinde gewahrt bleibt, aus der Sicht eines Menschen, dem das
Miteinander in der Gemeinde wichtiger ist als dessen theologische Veran-

78 Dt. Übersetzung: zog sich zurück und sonderte sich ab.
79 Mußner,  Der Galaterbrief, 140.
80 Vgl. Becker, Der Brief, 29.
81 Vgl. Vermes, Jesus, 41-44 und die dort angegebenen Mischna-Belege. Auch Jakobus

und Johannes, die beiden anderen »Säulen«, waren wohl keine theologisch gebildeten Men-
schen, sondern Handwerker (vgl. Mk 6,3 par. Mt 13,55) bzw. Fischer (Mk 1,19 par. Mt 4,21).
Das könnte erklären, dass diese im Gegensatz zu Paulus und den Judaisten die Konsequen-
zen ihres Handschlages mit den Antiochenern nicht überblickten.

82 Vgl. Mk 2,15f. par.; Mk 14,3 par. Mt 26,6; Lk 7,34 Q; Lk 19,2-7.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



120 Martin Grawert

kerung, verständlich und keineswegs als »Feigheit« oder »Inkonsequenz«
zu beurteilen83. Im Grunde tat Petrus nichts anderes als das, was Paulus
später von sich selbst behauptet: er war den Juden ein Jude und den Nicht-
juden ein Nichtjude (1Kor 9,20f.)!

Für Paulus geht es beim Streit in Antiochia nicht um eine zumutbare
Rücksichtnahme der Heidenchristen auf jüdische Reinheitsgesetze, son-
dern er sieht wie schon beim Apostelkonvent die »Wahrheit des Evangeli-
ums« (Gal 2,14) in Gefahr. Indem er einen Zusammenhang zwischen der
von den Jakobus-Leuten geforderten Befolgung der Speisegebote zur
Heilswirksamkeit des Gesetzes herstellt84, verschiebt er die Problematik
von der praktischen auf die theologische Ebene. Wenn kein Mensch, wie
für Paulus feststeht, durch die Befolgung des Gesetzes »gerecht wird« (Gal
2,16), dann macht es keinen Sinn, die Einhaltung der Speisegesetze zur
Bedingung für die Tischgemeinschaft zwischen Juden- und Heidenchris-
ten zu machen. Das kommt für Paulus dem Wiederaufbau eines abgerisse-
nen Bauwerkes (Gal 2,18) und einem Wegwerfen der Gnade Gottes (Gal
2,21a) gleich, es lässt sogar den Tod Christi als vergeblich erscheinen (Gal
2,21b). Weil es für Paulus hier um die »Wahrheit des Evangeliums« geht,
kann er das Verhalten des Petrus, der ja immerhin eine der »Säulen« der
Gemeinde ist, mit so scharfem Vokabular verurteilen: Der Ausdruck »wi-
derstand ich ihm ins Angesicht« (V. 11) kann nach Mußner »hier im Sinn
der Militärsprache bedeuten: ›Front gegen Front‹; oder (wörtlich) ›ins Ge-
sicht‹, d.h. rückhaltslos, in aller Öffentlichkeit […], ›Auge in Auge‹ […]«85.
Dunn macht darauf aufmerksam, dass Paulus mit dieser Wendung ein
»idiom in Jewish history [Dtn 7,24; 9,2; 11,25; Jos 1,5]«86 verwendet, das
an den angegebenen Stellen das Bestehen Israels gegen übermächtige
Feinde durch den Beistand Gottes bezeichnet. Petrus war aus paulinischer
Sicht »verurteilt« (Elberfelder) (V. 11), womit Paulus wohl meint, »dass
Gott selbst den Petrus ob seines Verhaltens schuldig gesprochen hat; denn
hinter dem Passiv κατεγνωσµ�ν�ς87 verbirgt sich als wahres Subjekt Gott«88.
Seine Reaktion sowie die der anderen Judenchristen inklusive Barnabas ist
in den Augen des Paulus »Heuchelei« (V. 13), da ihnen doch bekannt sein
musste, dass weder Juden noch Nichtjuden durch das Gesetz Gerechtigkeit
vor Gott erlangen können (vgl. V. 16)89.

Dass es den anderen Judenchristen bei der Auseinandersetzung in An-
tiochia gar nicht um die Frage der Gerechtigkeit vor Gott ging, sondern
darum, die Kirche in sich und zugleich ihren Zusammenhalt mit der Sy-

83 Gegen Mußner, Der Galaterbrief, 142.
84 Die Argumentation in Gal 2,15-21 dürfte inhaltlich im großen und ganzen auch die in

Antiochia vertretene Position wiedergeben.
85 Mußner, Der Galaterbrief, 137, s. Anm.15.
86 Dunn, The Epistle, 117.
87 Dt. Übersetzung: gerichtet oder verurteilt sein.
88 Mußner, Der Galaterbrief, 138, s. Anm. 16.
89 Vgl. a.a.O., 142f.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents 121

nagoge zu festigen, sieht Paulus nicht. Selbst die antiochenischen Hei-
denchristen, deren Sache Paulus so erfolgreich in Jerusalem vertreten
hatte, stellen sich offenbar nicht auf seine Seite, sondern bringen Ver-
ständnis für das Anliegen ihrer judenchristlichen Brüder und Schwes-
tern auf90. Sie scheinen es also nicht als Zwang empfunden zu haben, was
man ihnen zur Beachtung offenbar schon in Antiochia nahelegte und
was später in einer zweiten Apostelversammlung »offiziell« beschlossen
wurde, nämlich dass sie sich um der judenchristlichen Gemeindeglieder
willen an die grundlegenden jüdischen Reinheitsgebote halten mögen.
Somit ist der Vorwurf des Paulus, Petrus »zwinge« die Heidenchristen
zum »jüdisch leben« (V. 14), unberechtigt.

3.3. Die Folgen

Als Konsequenz der Auseinandersetzung in Antiochia tut Paulus genau
das, was er den Judenchristen vorwirft: er sondert sich ab. Die Apostelge-
schichte berichtet im Zusammenhang mit dem Apostelkonvent, dass
Paulus und Barnabas sich bald danach aufgrund einer Meinungsverschie-
denheit wegen ihres früheren Missionsgehilfen Johannes Markus tren-
nen und zu gesonderten Missionsreisen aufbrechen (Apg 15,36-41). Man
kann in dieser Schilderung eine Erinnerung an den Bruch zwischen Pau-
lus und Barnabas erkennen, den Lukas jedoch abschwächt, indem er ihm
eine andere Begründung gibt. Nach Lukas wollten Barnabas und Paulus
eine weitere Missionsreise unternehmen, zu der Barnabas den Jerusale-
mer Johannes Markus (vgl. Apg 12,12.25) mitnehmen wollte. Dieser
hatte die beiden schon bei ihrer Zypern-Mission auf der ersten Missions-
reise begleitet (Apg 13,5). Paulus sei damit jedoch nicht einverstanden
gewesen, da Johannes Markus bereits von Perge in Pamphylien aus die
Heimreise nach Jerusalem (Apg 13,13) angetreten habe »und nicht mit
ihnen ans Werk gegangen war« (Apg 15,38). Im Hinblick auf Gal 2,13
dürfte Paulus jedoch kaum eine weitere Missionsreise mit Barnabas ins
Auge gefasst haben, sondern sich enttäuscht über die ausbleibende Rü-
ckendeckung seines langjährigen Missionspartners91 ohne diesen auf den
Weg gemacht haben.

Paulus ist nicht, wie Lukas es beschreibt, einfach zu einer weiteren
»Missionsreise«, der zweiten nach seiner Zählung, aufgebrochen, son-
dern sein Fortgang war ein Abschied, der die Rolle Antiochias als Mut-

90 Wären diese dem Paulus gefolgt, wäre es in Antiochia zu einer Kirchenspaltung ge-
kommen, die Lukas in der Apostelgeschichte kaum hätte übergehen können. Auch Paulus
hätte später nicht mehr so vollmundig vom einen Leib Christi reden können, der nicht ge-
spalten werden darf (vgl. 1Kor 1,10-13; 12,12-25).

91 Eine leise Ahnung von seiner Verbundenheit mit Barnabas bekommt man durch die
etwas mildere Beurteilung, die Paulus dem Verhalten des Barnabas bei dem Streit in Anti-
ochia zukommen lässt: er weist ihm eine passive Rolle zu (»so dass selbst Barnabas verführt
wurde«) und entlastet ihn damit etwas von dem Vorwurf der »Heuchelei« (Gal 2,13).

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



122 Martin Grawert

tergemeinde des Paulus beendete. Fortan werden zunächst Korinth (vgl.
Apg 18,11; 20,2f. und die ausgedehnte korinthische Korrespondenz) und
später Ephesus (vgl. Apg 19,8.10; 20,31) die Stützpunkte seiner Mission,
unterbrochen durch längere Gründungsaufenthalte in anderen Städten.

Obwohl die Apostelgeschichte zwischen der letzten Jerusalemreise des
Paulus noch je einen weiteren Besuch in Jerusalem und in Antiochien
erwähnt, so bestehen doch Zweifel, ob diese Angaben der historischen
Wahrheit entsprechen. Die Umstände, unter denen diese Besuche stattge-
funden haben sollen, sind in der Apostelgeschichte sehr undurchsichtig
dargestellt: nachdem Paulus eineinhalb Jahre in Korinth gewirkt habe
(Apg 18,11), sei er zusammen mit Aquila und Priscilla aufgebrochen, um
nach Syrien (womit wohl Antiochia gemeint ist) zu reisen. Die drei seien
dann nach Ephesus gelangt (18,19), wo Paulus zwar in einer Synagoge ge-
predigt, sich aber auf die Bitte der dortigen Synagogengemeinde hin nicht
bereit gefunden habe, länger zu bleiben (18,20). Statt dessen habe er Pris-
cilla und Aquila in Ephesus zurückgelassen (18,19a) und ein Schiff nach
Caesarea bestiegen, von wo aus er nach Jerusalem gereist sei, um die Ge-
meinde zu »grüßen«. Nach dem Kurzbesuch sei er weiter nach Antiochia
gereist (18,22), wo er »einige Zeit« geblieben sei, um sodann seine »dritte
Missionsreise« anzutreten (18,23), die ihn geradewegs nach Ephesus zu-
rückgeführt habe (19,1).

Dieser Bericht wirft eine Vielzahl von Fragen auf: Warum ist Paulus,
wenn er sich in Korinth vorgenommen hatte, nach Syrien zu fahren, in
ein Schiff nach Ephesus gestiegen? Warum ist er nicht in Ephesus geblie-
ben, als sich ihm dort »eine Tür auftat« (vgl. 1Kor 16,8f.; 2Kor 2,12)?
Warum ist er von Ephesus aus wieder nicht, wie er es sich in Korinth
vorgenommen hatte, nach Syrien gefahren, sondern nach Palästina? Was
wollte Paulus, der sich einige Jahre zuvor im Streit von Barnabas, der Ge-
meinde in Antiochia und den Jakobus-Leuten getrennt hatte, jetzt in Je-
rusalem und in Antiochia? Warum berichtet Lukas, der sonst von vielen
Reisestationen und kleinen Episoden zu erzählen weiß, in so groben Zü-
gen von einer Reise von solcher Länge? Man muss wohl zu dem Schluss
kommen, dass diese Reise eine Konstruktion des Lukas ist, die den Zweck
hat, die Bindung des Paulus an Jerusalem und Antiochia zu dokumentie-
ren. Angesichts des Unbehagens, das Paulus später vor seiner letzten Je-
rusalemreise empfindet (Röm 15,30-32) ist es kaum denkbar, dass er eine
Reise von solcher Brisanz und Dauer nicht einmal andeutungsweise in
seinen kurze Zeit später von Ephesus aus geschriebenen Briefen an die
Korinther oder Philipper erwähnt. Historisch zutreffend dürfte also sein,
dass Paulus seinen Missionsstützpunkt zwar von Korinth nach Ephesus
auf die andere Seite der Ägäis verlagert hat, nach Jerusalem aber erst an-
lässlich seiner Kollektenreise wieder gekommen ist (Röm 15,25f.; vgl.
Apg 21,15ff.). Für einen erneuten Besuch in Antiochia lassen sich aus
den Briefen des Paulus keine Indizien finden, so dass man annehmen
kann, dass er diese Stadt nie wieder betreten hat.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents 123

Der Streit in Antiochia hatte die Antiochener vermutlich verunsichert
zurückgelassen. Auch wenn niemand die radikale Gesetzesablehnung
des Paulus unterstützen konnte, so scheint die Frage der Tischgemein-
schaft durch die Intervention der Jakobus-Leute nicht endgültig geklärt
worden zu sein. So kam es nach dem Weggang des Paulus zu einer wei-
teren Apostelversammlung in Jerusalem, auf der eine verbindliche Re-
gelung gefunden werden sollte. Nach dem Bericht des Lukas hat Jakobus
bei dieser zweiten Versammlung den Erlass des sogenannten Apostelde-
kretes in die Wege geleitet, das vier von den Heidenchristen zu beach-
tende Minimalforderungen für die Tischgemeinschaft mit Judenchristen
vorsieht (Apg 15,13-21). Dieses wurde der Gemeinde in Antiochia durch
Barnabas und den nicht näher bekannten Judas Barsabbas überbracht
(15,22.30)92.

Es wäre interessant zu erfahren, wie die Praxis des Zusammenlebens
in Antiochia nach dem Weggang des Paulus geregelt wurde. Waren alle
Heidenchristen bereit, um der Judenchristen willen deren Reinheitsge-
bote einzuhalten? Haben diejenigen, die nicht bereit waren, ein separates
Abendmahl gefeiert? Kam es gar zu einer Abspaltung des heidenchristli-
chen Gemeindeteils, wie die Entstehung des Namens »Christen« in Anti-
ochia (Apg 11,26) vermuten lassen könnte? Leider berichten weder Pau-
lus noch Lukas etwas darüber.

3.4. Die Bedeutung der Auseinandersetzung in Antiochia
für die paulinische Mission

Der Zwischenfall in Antiochia bedeutete einen tiefen Einschnitt im Leben
des Paulus, wahrscheinlich einen noch gravierenderen als seine Bekeh-
rung, die ihm ja eine neue Heimat eröffnet hatte. Seine eigene Gemeinde
unterstützte ihn nicht im Kampf um die »Wahrheit des Evangeliums«,
die er noch beim Konvent im Namen der Heidenchristenheit verteidigt
hatte (Gal 2,5), sondern ließ sich von Jerusalem unter das überwunden
geglaubte Gesetz zurückholen. Dass Paulus unter solchen Umständen
keinen Raum mehr in der Gemeinde für sich sah, ist verständlich.

Die radikale Trennung von seiner Heimatgemeinde und von seinen
Mitarbeitern und Freunden muss für Paulus ein theologisches Überden-
ken seiner Funktion zur Folge gehabt haben. War Paulus bisher ein von
der Gemeinde in Antiochia ausgesandter (griechisch apostolos) Missio-
nar, so wird er mit seinem Weggang zu einem selbstständigen Apostel,
der nicht mehr von Menschen ausgesandt ist (vgl. Gal 1,1), sondern von
Christus selbst. Sein Selbstverständnis als »Apostel Christi« (1Thess 2,7;
1Kor 1,1; 2Kor 1,1) tritt damit in eine neue Dimension ein.

92 Der in der Apostelgeschichte darüber hinaus genannte Silas = Silvanus kann an der
Überbringung nicht beteiligt gewesen sein, da er bereits nach dem Antiochenischen Zwi-
schenfall zusammen mit Paulus abgereist war (Apg 15,40; vgl. 1Thess 1,1).

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



124 Martin Grawert

Ob man Paulus in Jerusalem nach dessen Beharren auf seiner gesetzes-
freien Position die auf dem Apostelkonvent zugewiesene Verantwortung
für die Heidenmission entzogen hat, ist nicht bekannt. Tatsache ist aber,
dass Paulus sich zeitlebens mit judenchristlichen Gegnern auseinander-
zusetzen hatte, die in seinen Missionsgemeinden versuchten, seine Lehre
zu bekämpfen und seine Autorität zu demontieren (Gal 6,12; Phil 3,2;
1Kor 9,2). Mögen sie in Einzelfällen auch damit erfolgreich gewesen sein,
auf lange Sicht war ihnen kein Erfolg beschieden. Denn gerade die Agita-
tion dieser Leute veranlasste Paulus dazu, seine Heilsbotschaft schriftlich
auszuarbeiten und als Briefe an die betroffenen Gemeinden zu schicken.
Sie verfehlten ihre Wirkung nicht und wurden schon bald gesammelt und
wie heilige Schriften gelesen.

Trotz der Grundsätzlichkeit des Streites verschließt sich Paulus nicht
seinen judenchristlichen Glaubensgenossen. Sein Groll gegen Petrus und
Barnabas scheint schon bald verflogen zu sein, wie deren neutrale Erwäh-
nung in 1Kor 1,12; 3,22 und 9,5f. zeigt. Auch die Mitglieder der Gemeinde
in Jerusalem sind für Paulus weiterhin »Heilige« (1Kor 15,25f.31), ob-
gleich für sie gelten müsste, was Paulus den Galatern in Aussicht stellt,
wenn sie sich unter das Gesetz begeben: sie müssten »Christus verloren«
haben und »aus der Gnade gefallen« sein (Gal 5,4). Ihre Ablehnung seines
gesetzesfreien Evangeliums beschäftigt ihn noch Jahre nach dem Antio-
chenischen Zwischenfall so sehr, dass er im Römerbrief eine theologische
Begründung ihres Verhaltens zu geben versucht (Röm 9-11). Da eine Ein-
heit mit ihnen weder auf der Ebene der Lehre noch in Form gemeinsamer
Gottesdienste möglich ist, bekommt die in Jerusalem vereinbarte Kollekte
für Paulus den Stellenwert einer Demonstration seiner Bereitschaft, die
Einheit mit den Judenchristen aufrechtzuerhalten.

Nach seinem Weggang aus Antiochia wendet Paulus sich nach Westen
zu den Zentren der hellenistischen Kultur. Er scheint als Fernziel von
Anfang an die Hauptstadt des römischen Reiches im Blick gehabt zu ha-
ben (Röm 1,13; 15,22f.), wo es zur Zeit des Antiochenischen Zwischen-
falls schon eine Gemeinde gegeben haben dürfte93, erreicht sie jedoch
erst am Ende seines Lebens und unter anderen Umständen, als er es sich
vorgestellt hatte.

4. Ausblick

Die Gedanken des Paulus über das Wesen des Menschen und seinen Zu-
gang zu Gott blieben über seine eigene Zeit hinaus bis heute aktuell. Das
ist nicht zuletzt dem Universalismus seiner Botschaft zuzuschreiben, die
alle Menschen unabhängig von ihrer kulturellen Prägung in ihrer Stel-

93 Nach Apg 18,2 hat es vor dem im Jahre 49 n.Chr. erlassenen Judenedikt des Kaisers
Claudius schon eine christliche Gemeinde in Rom gegeben Vgl. Sueton, Claud. 25,4.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Bedeutung der Beschlüsse des Apostelkonvents 125

lung vor Gott als gleich verloren und gleich erlösungsbedürftig betrach-
tet. Paulus formuliert die allen Menschen zugänglichen Erfahrungen der
Schwachheit und Verlorenheit in eindrucksvoller Tiefe und überwindet
sie zugleich durch die Botschaft von der von Gott her ermöglichten Ver-
söhnung durch die Opferung seines Sohnes. Dieses Verständnis des To-
des Christi als stellvertretendes Opfer für die Entsühnung der Mensch-
heit schließt jede Möglichkeit aus, durch eigenes Tun das Heil zu erlan-
gen. Paulus stand diese Tatsache so klar vor Augen, dass er mit seinem
Fortgang aus Antiochia lieber ein zweites Mal alles aufgab, was ihm lieb
und teuer war (vgl. Phil 3,7f.) als von seiner tiefsten Überzeugung Ab-
stand zu nehmen.

Die Schattenseite des paulinischen Evangeliums besteht in dem darin
enthaltenen antijüdischen Potential. Die Gleichheit aller Menschen vor
Gott hat für Paulus zur Folge, dass das jüdische Gesetz, also der spezifi-
sche Heilsweg seines Volkes, nicht zu dem Ziel führen kann, den Men-
schen Gerechtigkeit vor Gott erlangen zu lassen. Wenn er selbst auch
nicht forderte, sich vom Judentum zu lösen – möglicherweise weil er die
baldige Wiederkunft Christi und damit verbunden die kollektive Bekeh-
rung aller Juden erwartete, vgl. Röm 11,25f. –, so beschleunigte sein ge-
setzesfreies Evangelium diesen Prozess doch zumindest. Auch der Zu-
sammenhalt von Heidenchristen und Judenchristen löste sich bald nach
seinem Tod auf, und bereits zur Zeit der Apostolischen Väter betrachtete
man das Judenchristentum als Häresie94.

Bibliographie

Becker, J., Der Brief an die Galater, in: ders. / H. Conzelmann / G. Friedrich, Die
Briefe an die Galater, Epheser, Philipper, Kolosser, Thessalonicher und Phi-
lemon, NTD VIII, 16. durchges. Aufl. Göttingen 1985, 1-85.

Betz, O., Art. Beschneidung. II. Altes Testament, Frühjudentum und Neues Tes-
tament, in: TRE V, 716-722.

Bornkamm, G., Paulus, 7. Aufl. mit Literaturnachtr., Stuttgart u.a. 1993.
Conzelmann, H. / Lindemann, A., Arbeitsbuch zum Neuen Testament, 11., wie-

derum überarb. und erw. Aufl., Tübingen 1995.
Dibelius, M., Die Apostelgeschichte als Geschichtsquelle, in: ders., Aufsätze zur

Apostelgeschichte, hg. von H. Greeven, FRLANT 60, 5., durchges. Aufl. Göt-
tingen 1968, 91-95.

Dunn, J.D.G., The Epistle to the Galatians, BNTC IX, London 1993.
Hahn, F., Der gegenwärtige Stand der Erforschung der Apostelgeschichte. Kom-

mentare und Aufsatzbände 1980-1985, ThRv 82/1986, Sp.177-190.
Hengel, M., Zur urchristlichen Geschichtsschreibung, 2., durchges. und erg. Aufl.

1984.

94 Vgl. Conzelmann / Lindemann, Arbeitsbuch, 515.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



126 Martin Grawert

Holtz, T., Die Bedeutung des Apostelkonzils für Paulus, in: ders., Geschichte und
Theologie des Urchristentums. Gesammelte Aufsätze, hg. von E. Reinmuth
und C. Wolff, WUNT 57, Tübingen 1991, 140-170.

Lohse, E., Umwelt des Neuen Testaments, GNT 1, 8., durchges. und erg. Aufl.
Göttingen 1989.

Moeller, B., Geschichte des Christentums in Grundzügen, 5., verb. und erw. Aufl.,
Göttingen 1992.

Mußner, F., Der Galaterbrief, HThK IX, 5., erw. Aufl. Freiburg u.a. 1988.
Pesch, R., Die Apostelgeschichte. 2 Bde. 1. Teilband (Apg 1-12), EKK V/1, Zürich

u.a. 1986.
–, Die Apostelgeschichte. 2 Bde. 2. Teilband (Apg 13-28), EKK V/2, Zürich u.a.

1986.
Roloff, J., Die Apostelgeschichte. Übers. und erkl. von J. Roloff, NTD V, Göttingen

171981.
Schmidt, W. H., Alttestamentlicher Glaube in seiner Geschichte, Neukirchen-

Vluyn 71990.
Schneider, G., Die Apostelgeschichte. 2 Bde. I. Teil: Einleitung. Kommentar zu

Kap. 1,1-8,40, HThK V, Freiburg i.Br. u.a. 1980 und 1982.
Taylor, N., Paul, Antioch and Jerusalem. A Study in Relationships and Authority

in Earliest Christianity, JSNT.S 66, Sheffield 1992.
Vermes, G., Jesus der Jude (Jesus the Jew, deutsch). Ein Historiker liest die Evan-

gelien. Übers. von A. Samely, bearb. von V. Hampel, Neukirchen-Vluyn 1993.
Vielhauer, P., Geschichte der urchristlichen Literatur. Einleitung in das neue Tes-

tament, die Apokryphen und die Apostolischen Väter, durchges. Nachdr., Ber-
lin / New York 1978.

Weiser, A., Die Apostelgeschichte. Kapitel 1-12, ÖTBK V/1, Gütersloh u.a. 1981.
–, Das »Apostelkonzil« (Apg 15,1-35). Ereignis, Überlieferung, lukanische Deu-

tung, BZ 28/1984, 145-167.

ZThG 8 (2003), 96–126, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Der Heilige Geist und wir haben entschieden«

Gemeindliche Entscheidungsfindung als Gruppenprozess

Tom Schönknecht

Effiziente Besprechungen sind der Mühe wert

Mitarbeiterbesprechungen und Gemeindeleitungssitzungen haben die
Funktion, Gruppen und Gemeinden Perspektiven zu vermitteln und
Schaden von ihnen abzuwenden. Eine Aufgabe, der sie nicht in jedem
Fall gerecht werden. Wie aber kann es dazu kommen, wo sich diese Gre-
mien doch aus Personen zusammensetzen, die die sie wählende bzw. be-
stätigende Gemeindebasis für geeignet hält, diese Aufgabe zu erfüllen?
In der Regel werden Zeitmangel und Überlastung als Grund dafür ange-
geben, dass das Bearbeiten dringlicher praktischer Angelegenheiten den
Blick für visionäres, zielorientiertes Arbeiten verstellt.

Für christliche Leitungsgremien sollte die konsequente Verfolgung ei-
ner aus Bibelstudium und Gebet gewonnenen Zielvorstellung an erster
Stelle stehen. Genau das fordert auch die Basis. Doch selbst wenn inner-
halb des Gremiums hierüber Konsens besteht, mangelt es häufig an Kon-
kretion und Umsetzung dieser Vision. Oft wird übersehen, dass der Weg
dem Ziel zu entsprechen hat.

Wie kann es einem gemeindlichen Gremium gelingen, seinen Auftrag
gemäß neutestamentlicher Richtlinien zu erfüllen? Durch die Verbin-
dung psychologischer Erkenntnisse mit biblischen Maßstäben soll hier
im Rahmen der vorliegenden Arbeit Klarheit gewonnen werden. Zahl-
reiche Gespräche mit Kollegen und Freunden haben mich zu der Über-
zeugung geführt, dass die Effizienz von Besprechungen in den meisten
Fällen gesteigert werden kann. Eine Besinnung auf Vorgehensweise und
Miteinander, die von neutestamentlichen Verheißungen und Direktiven
wie Erkenntnissen moderner Psychologie bestimmt werden, hat das Ziel,
Leitungsgremien die Impulse entwickeln zu lassen, die ihre Gruppen und
Gemeinden von ihnen erwarten.

1. Biblische Leitlinien für innergemeindliche Arbeit
und Entscheidungsfindung

Ist das Ziel der Arbeit eines christlichen Gremiums klar definiert, wird
die Effizienz von Besprechungs- und Leitungsarbeit zu einem selbstver-
ständlichen Thema: Sie verspricht ein schnelleres Erreichen des Erstreb-

ZThG 8, 127-150, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



128 Tom Schönknecht

ten. Eine beschränkte Auswahl neutestamentlicher Texte, die sich mit
Zweck und Selbstverständnis von Gemeindeleitung und -aufbau be-
schäftigen, soll der Verdeutlichung und Erinnerung dieses Ziels dienen,
bevor später auf die Effizienz selbst eingegangen wird. In diesem Zusam-
menhang ist es unverzichtbar, dass sich jedes christliche Leitungsgre-
mium an ausgelegter Schrift und wahrgenommener Gegenwart orien-
tiert, um beidem in Zielsetzung und Arbeitspraxis den jeweils angemes-
senen Stellenwert einzuräumen. Für die vorliegende Arbeit selbst erge-
ben sich in diesem Zusammenhang vielversprechende Fragestellungen,
die im Weiteren zu bearbeiten sein werden.

1.1. Soziologisch bedingte Leitungsstrukturen im frühen Christentum

Im Folgenden werden Modelle neutestamentlicher Leitungspraxis an-
hand von zwei Textpassagen (1Kor 3,12-16; Apg 15) vorgestellt. Welche
Erkenntnisse für die Gegenwart daraus gezogen werden können, lässt
sich am besten vor dem Hintergrund der soziologischen Gegebenheiten
neutestamentlicher Gemeinden darstellen. Nur so können die in der je-
weiligen Gemeinde existierenden Leitungsstrukturen reflektiert werden.

Die hellenistischen Gemeinden der paulinischen Zeit hatten eine hete-
rogene soziale Struktur:1 Ihre Mitglieder gehörten sowohl den niedrige-
ren als auch gehobenen Gesellschaftsschichten an. Finanzielle, soziale
und kulturelle Unterschiede wurden zum Anlass häufiger Meinungsver-
schiedenheiten. Damit präsentierte sich den Gemeinden eine Aufgaben-
stellung, die sich später im Rahmen der Wirtschaftskrise des 3. Jahrhun-
derts auf die gesamte römische Gesellschaft ausweitete: Trotz wachsen-
der sozialer Spannungen das Gemeinsame zu betonen, um das Auseinan-
derbrechen der Gemeinschaft zu verhindern. Die Gemeinde reagierte mit
dem Prinzip des so genannten Liebespatriarchalismus: Auf der Basis der
»willigen Akzeptierung der gegebenen Ungleichheiten«2 regelte ein Ko-
dex der gegenseitigen Verpflichtung das innergemeindliche Miteinander.
Die sozial Stärkeren übten sich in Solidarität und Rücksichtnahme, wäh-
rend die sozial Schwächeren sich zu Gehorsam und Achtung verpflichte-
ten. Dieses Modell implizierte die Leitungsstrukturen innerhalb einer
hellenistisch geprägten Gemeinde: »Mitglieder höherer Schichten konn-
ten hier in führenden Stellungen ein reiches Betätigungsfeld finden, so
dass es dem antiken Christentum wahrhaftig nicht an profilierten Füh-
rungsgestalten gefehlt hat.«3

Gleichberechtigung in politisch-sozialer Hinsicht war dementspre-
chend innerhalb der Gemeinden kein diskutiertes Thema. Es genügte der
Gedanke der grundsätzlichen Gleichberechtigung vor Gott, verbunden

1 G. Theißen, Studien zur Soziologie des Urchristentums, Tübingen 31989, 267ff.
2 E. Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, Tübingen 1923, 68.
3 Theißen, Studien, 269.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Der Heilige Geist und wir haben entschieden« 129

mit einem durch den Liebespatriarchalismus bestimmten Miteinander.4

Dementsprechend wurde nicht auf fortlaufende Demokratisierung Wert
gelegt, sondern auf das effektive Arbeiten einer Führungsschicht, die der
in der Gesellschaft vorgefundenen weitgehend entsprach.

Auch in heutigen Gemeindeleitungen finden sich überwiegend diejeni-
gen Gemeindemitglieder wieder, die im Berufsleben leitende Positionen
innehaben. Das Prinzip des Liebespatriarchalismus scheint dagegen m.E.
weitgehend überholt, da heutigen freikirchlichen Gemeinden die intensiv
zu betreuende Unterschicht häufig fehlt. Die Verpflichtung zu Gehorsam
und Unterordnung gegenüber den leitenden Gremien, zu Zeiten des Pau-
lus selbstverständlich, hat heutzutage stark rückläufige Tendenz.

1.2. Verantwortung und Prüfung: 1Kor 3,12-16

Gemeindearbeit hat ihren Zweck nicht in sich selbst. Alle Leitungstätig-
keit verliert ihren Sinn, wenn sie nur verwalten will und sich selbst genug
ist. Darum erinnert der vorliegende Text den im Raum der Gemeinde Tä-
tigen an Ziel und Konsequenz seines Handelns. Er zeigt die höchste vor-
findliche Instanz auf und sollte deshalb von jedem christlichen Leitungs-
gremium zur Kenntnis genommen werden. Das größte Verantwortungs-
gefühl jedes gemeindlichen Leitungsgremiums ist dasjenige gegenüber
der Basis. Zahlreiche Entscheidungen sind durch diese unterschwellig
präsente Angst motiviert. Häufig ist die Frage, welche Schritte und Ent-
scheidungen durchsetzbar sind, wichtiger als die Suche nach dem objektiv
Richtigen. Folgt man Paulus, ist diese Frage die falsche. Jedes Leitungs-
gremium innerhalb einer christlichen Kirche muss sich darüber klar sein,
wem gegenüber es primär verpflichtet ist, wem es Rechenschaft schuldet.
Diese Frage ist nicht nur das Fundament christlicher Leitungsarbeit, es
bestimmt auch nachhaltig die jeweilige Arbeitsweise.

Paulus zeichnet in 1Kor 3,12-16 eine Konsequenz eventuellen Fehlver-
haltens von Mitarbeitern im Reich Gottes auf, die unangenehmer ist als
fehlender Rückhalt in der Gemeindebasis: Hier geht es um den finalen
Lohn, gar um das Erleiden von Schaden, auch wenn die Person des Mit-
arbeiters selbst quasi mit dem Schrecken davonkommt (V. 15). Die Pers-
pektive der Leitungsgremien wird hier also weit über die nächste Jahres-
gemeindestunde hinaus erweitert.

Auch wenn Paulus auf eindrückliche Weise für die Wiederherstellung
theonomer Hierarchien im Gemeindealltag plädiert, liefert er in diesem
Zusammenhang keinen konkreten Maßnahmenkatalog. Was Gold, Sil-
ber, Edelsteine, Holz, Heu, Stroh in der Realität entspricht, wie der jewei-
lige spezifische Wert konkreter Handlungen und Unterlassungen im Ge-
meindealltag aussieht, wird nicht gesagt.5 Somit ist hier eigenes Denken

4 Vgl. a.a.O., 271.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



130 Tom Schönknecht

gefragt, was, wenn wir Origenes glauben dürfen, ein generelles Interesse
der Apostel darstellt.6 Wesentlicher als der kybernetische ›Überbau‹
scheint Paulus das in V. 10f. dargelegte Fundament zu sein. Ein Funda-
ment bestimmt wesentlich das Erscheinungsbild des auf ihm entstehen-
den Gebäudes und sollte deshalb in jeder Phase des Bauprozesses reflek-
tiert werden. Neben eher praktisch-psychologisch orientierten Gesichts-
punkten wird diese Tatsache bei den weiteren Überlegungen nicht ver-
nachlässigt werden dürfen.

Auch für die heutige Gemeindepraxis gilt: Die Tatsache, dass Lei-
tungsarbeit nicht an göttlicher Billigung und Beurteilung vorbeilaufen
kann, muss konstituierend für jedes Gemeindegremium sein und we-
sentlich in Zielsetzung und Arbeitsweise einfließen. Das setzt wiederum
voraus, dass jedem Leitungsmitglied das Ziel von Beratungen und Arbeit
jederzeit deutlich ist. Schnelle Lösungen, im Text mit Holz, Heu und
Stroh gleichzusetzen, sind häufig nicht von Dauer. Verantwortungsträ-
ger haben die biblisch fundierte Verpflichtung, Dauerhaftes zu ›produ-
zieren‹. Dies bedeutet (Mehr-)Arbeit. Gerade diese Konzentration auf
das Wesentliche ist es jedoch, die der Gemeindearbeit letztendlich einen
dauerhafteren Charakter verleiht. Die Früchte dieser Arbeit zu sehen
und zu genießen entschädigt letztendlich für die aufgewandte Mühe.

1.3. Vorbildliche Entscheidungsfindung: Apg 15

Die in Apg 15 geschilderte Entscheidung war für Leben und Wirken der
noch jungen christlichen Gemeinden richtungsweisend. Gleichzeitig
stellt der Text für den Rezipienten der Apostelgeschichte eine Chance
dar, an einem Entscheidungsfindungsprozess der ersten Christen teilzu-
haben, um die daraus gewonnenen Erkenntnisse für heutige Konflikte
und Diskussionen fruchtbar zu machen.

Die beschriebene Situation drohender Spaltung ist für jede Gemeinde-
leitung eine Herausforderung. Über einen theologischen Disput entbrennt
ein »nicht geringer Wortwechsel« (V. 2). Dieses Szenario ist nun für den
heutigen Betrachter sowohl vom theologischen als auch vom soziologi-
schen Gesichtspunkt her interessant. Aus der Vorgehensweise der ›Säu-
len‹, des höchsten Gremiums der Jerusalemer Gemeinde, möchte ich im
Folgenden fünf Aspekte herausarbeiten, die m.E. ebenso in diffizilen Ge-
meindesituationen des dritten christlichen Jahrtausends anwendbar sind.

5 Dass z.B. Diamanten sehr wohl brennbar sind und somit das Gericht nicht überstehen
dürften, wird in diesem Zusammenhang nur in fundamentalistischen Kreisen ernsthaftes
Kopfzerbrechen bereiten.

6 Vgl. Peri Archon I Praef. 3: »Über andere Dinge dagegen haben sie [die Apostel] zwar
gesagt, dass sie existieren, aber über ihre Beschaffenheit und Herkunft haben sie geschwie-
gen; offenbar, um unter den später Lebenden den besonders Eifrigen, die Liebhaber der
Weisheit sind, Gelegenheit zur Übung zu geben.«

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Der Heilige Geist und wir haben entschieden« 131

1.3.1. Offene Diskussion

Ein Leitungsgremium, das der Basis den Eindruck der Bevormundung
vermittelt, trifft in der Regel auf heftigen Widerstand. Dieser Reaktanz
genannte Effekt ist ein natürlicher, das Selbstbewusstsein der vermeint-
lich Schwächeren stützender Instinkt, der zu einer leidenschaftlichen
Trotzreaktion führt.7

Es wird erst einmal »viel Wortwechsel« (V. 7) zugelassen, bevor Petrus
in einer normativen Rede (V. 7-11) die Gesprächsbeiträge bündelt und
vereinigt. Auch wenn dies Zeit und Geduld fordert, ist eine solche Vorge-
hensweise geeignet, bestehende Widerstände aufzulösen und die Hal-
tung der Basis für die Leitenden erkennbar zu machen.

1.3.2. Leiter geben den Kurs an

Leitung ist eine Gabe (1Kor 12,28), die eingesetzt werden will, jedoch
stets reflektiert sein muss. Leitungsstile gibt es viele.8 Sie sind einerseits
sicher situationsbedingt; in hohem Maße entspringen sie jedoch aus der
jeweiligen Persönlichkeitsdisposition des Leitenden. Sie können außer-
dem erlernt und antrainiert werden.

Auffällig an den Gesprächsbeiträgen von Petrus und Jakobus ist, dass
jeweils auf gemeinsames Erfahrungsgut zurückgegriffen wird (V. 7: »Ihr
wisst, dass Gott mich […]«; V. 14 »Simon hat erzählt […]«). Die Reden
der beiden sind also in Hinsicht auf andere Personen und Beiträge nicht
exklusiv und abwertend, wie es in Diskussionen häufig üblich ist, son-
dern inklusiv und aufwertend. Sie holen den Gesprächspartner emotio-
nal und situativ ab und führen deswegen auch zu einem Ergebnis: »dann
schien es den Aposteln und den Ältesten und der ganzen Gemeinde gut
[…]« (V. 22). Die Tatsache, dass die Leitenden der Basis den Kurs ange-
ben, wird in dieser Situation als bereichernd und inspirierend empfun-
den. Ein gelungenes Beispiel aktiven Zuhörens.

1.3.3. Die Betroffenen werden gehört

Die Vertreter der Anklageseite, die Pharisäer, ergreifen selbst das Wort
(V. 5). Es ist jedoch zu beobachten, dass ihnen dieses Wort weder direkt
noch indirekt entzogen wird. Im Gegenteil: »Die Apostel aber und die
Ältesten versammelten sich, um diese Angelegenheit zu besehen.« (V. 6)
Es wird also ein Arbeitskreis eingerichtet, der sich mit dem strittigen
Thema intensiv beschäftigt.

In diesem Zusammenhang werden allerdings nicht nur diejenigen ge-
hört, die sich Gehör verschaffen. Auch die andere Seite beteiligt sich am
Gespräch: Paulus und Barnabas berichten Erfahrungen zum Thema

7 Vgl. Kap. 3.1.1. Auslöser von Reaktanz.
8 Vgl. Kap. 2.3.1. Führungsstil.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



132 Tom Schönknecht

(V. 12). Im Endeffekt beeinflussen beide Seiten den Entscheidungsfin-
dungsprozess. Sie liefern Informationsmaterial, das gebührend bedacht
wird. Letztendlich ist es aber Aufgabe der Leitenden, diese Informatio-
nen in aufgearbeiteter und gedeuteter Form zu verwerten. Dies ge-
schieht, indem sie die Statements zusammenfassen und auf ihre Ver-
wendbarkeit überprüfen. Die Beiträge der beiden Parteien bleiben somit
zu keinem Zeitpunkt unkommentiert im Raum stehen.

1.3.4. Eine klare Sachlage fordert einen Beschluss

Sind die Gemüter erst einmal erhitzt, hat häufig jeder Beteiligte einen
Gesprächsbeitrag parat, sei es im Kontext von Mitarbeiterbesprechun-
gen, Gemeindeleitungssitzungen oder Gemeindestunden. Manche be-
reits sicher geglaubten, hart erkämpften Ergebnisse langwieriger Ent-
scheidungsfindungsprozesse gehen so verloren. Ungeleiteten Gremien
wird es in der Regel nicht gelingen, eine nach objektiven Maßstäben
klare Sachlage in einen eindeutigen Beschluss münden zu lassen.

Die konkrete Vorgehensweise der Verantwortlichen der Gemeinde im
vorliegenden Fall wird nicht recht deutlich, will man aus der Reihenfolge
der in V. 22 genannten Gruppen (Apostel, Älteste, Versammlung) nicht
ableiten, dass es sich hierbei um eine chronologische Abfolge der die Ent-
scheidung tragenden Gremien handelt. Erkennbar ist jedoch, dass es sich
insgesamt um einen einmütigen Beschluss handelte, an dessen Zustan-
dekommen sämtliche Gremien und Gruppen beteiligt waren. Jede Mei-
nung wurde gleichwertig behandelt. Aus dem einmütig gefassten Be-
schluss ging umgehend ein konkreter Handlungsimpuls hervor – dem
Konsens entsprang unverzüglich eine Konsequenz. In Entscheidungssi-
tuationen der gegenwärtigen Gemeindesituation ist man dagegen häufig
so erleichtert, zu einem theoretischen Ergebnis gekommen zu sein, dass
die praktische Umsetzung darüber noch etwas Zeit zu haben scheint.

1.3.5. Erkämpfte Einmütigkeit als Zeichen göttlicher Zustimmung

Von Gemeindegremien gefasste Beschlüsse tragen häufig deutliche Zei-
chen eines Kompromisses in sich. Selbst mit diesem ist nicht immer jeder
glücklich, so dass auch die Umsetzung des Beschlusses mit Vorsicht ge-
schieht. Schon gar nicht wird er mit Stolz und Selbstbewusstsein der Ba-
sis präsentiert, sondern eher, um der Informationspflicht nachzukom-
men. Ein Satz wie »es gefällt dem Heiligen Geist und uns« (V. 28) wäre
hier völlig undenkbar!

Jeder Beschluss birgt eine Konsequenz in sich – nicht nur für die ent-
sprechende Basis, sondern auch für das Beschluss fassende Gremium
selbst. Die Jerusalemer Gremien erkannten diese Verantwortung und
setzten alles daran, auf dem Praxissektor umgehend Fakten zu schaffen.
Ihre Sitzungsarbeit war nach erfolgter Abstimmung nicht beendet.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Der Heilige Geist und wir haben entschieden« 133

Apg 15 zeichnet den beschriebenen Konfliktfall sicher in idealisierter
Weise nach. Als Ergebnisprotokoll im modernen Sinne könnte das Ka-
pitel in keinem Fall taugen. Wie auch immer der historische Entschei-
dungsfindungsprozess ausgesehen haben mag, es steht fest, dass es sich
hier um einen Idealfall mit Vorbildcharakter handelt. Dieser beschränkt
sich nicht auf die Gemeindeversammlung als Hauptaustragungsort kon-
troverser Debatten. Auch Gemeindeleitungssitzung und Mitarbeiterbe-
sprechung tragen Konfliktpotential in sich, das von den jeweils Leitenden
wahrgenommen und thematisiert werden sollte. Es trifft hier eine in
Hinsicht auf Intention und Emotionalität heterogene Basis auf eine Lei-
tung, die ihr gegenüber einen Vorsprung in Hinsicht auf Informations-
stand und daraus gewachsener Perspektive hat. Wie diese Perspektive zu
vermitteln ist, wie sie zu einer gemeinsam geteilten werden kann, zeigt
uns der Text. Dies entbindet uns jedoch nicht von der Verpflichtung, so-
ziale und ›handwerkliche‹ Kompetenzen zu entwickeln und anzutrainie-
ren, um in der jeweils konkreten Gemeinde- und Gruppensituation adä-
quat und perspektivvermittelnd tätig werden zu können. Hier müssen
Erkenntnisse aus Theologie und Psychologie zum Zuge kommen, um
Aspekte verheißungsorientierter Gemeindearbeit letztendlich Realität
werden zu lassen.

2. Der Ablauf einer Sitzung

Gute Planung und Gesprächsleitung prägen den Charakter einer Sitzung
nachhaltig. Sie erhöhen den Grad der Effektivität und räumen mögliche
Stolpersteine aus. Leiter und Teilnehmer sollten mit klaren Zielvorstel-
lungen ausgestattet in die Sitzung gehen. Nur so gelingt es den Beteilig-
ten, unabhängig von Problemen und Widerständen themen- und zielori-
entiert zu arbeiten. Besondere Verantwortung kommt hier der Person
des Leiters zu, der im Auftrag der Teilnehmer den Entscheidungsfin-
dungsprozess überwacht und begleitet. Darüber hinaus übernimmt jeder
Einzelne durch seine Teilnahme an der Besprechung die Verpflichtung,
konstruktiv und verantwortungsbewusst mitzuarbeiten. Über diese
Grundeinstellung hinaus sind jedoch wesentliche Faktoren und Rahmen-
bedingungen zu beachten, von denen das Gelingen einer Besprechung
wesentlich abhängt.

2.1. Der Rahmen

Häufig dominieren in Hinsicht auf Vorbereitung und Gestaltung einer
Sitzung minimalistische Einstellungen. Mühe im Vorfeld einer Bespre-
chung, die an sich schon anstrengend zu sein verspricht, schreckt ab. Es
ist jedoch einen Versuch wert, die hier beschriebenen Anregungen ein-
malig zu testen. Die hierdurch erzielten Effekte werden in der Regel den

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



134 Tom Schönknecht

Aufwand rechtfertigen. Allein der Versuch, Klima und Umstände einer
Sitzung zu verbessern, wird von den Teilnehmern honoriert werden und
sie zu intensiverer Arbeit anspornen.

2.1.1. Hilfsmittel zur Verbesserung der Atmosphäre

In den meisten Fällen ist für die jeweilige Sitzung die Sitzordnung ver-
meintlich vorgegeben. Tradition und räumliche Gegebenheiten lassen
erst gar keinen Gedanken an mögliche Alternativen aufkommen. Tat-
sächlich sollte aber die Art der Sitzung die Sitzordnung bestimmen.
Durch sie werden verschiedene Kommunikationsstile vorgegeben:9

Konferenzstellung

Hier dominiert die hierarchische
Struktur, die Sitzordnung ist häufig
festgelegt. Dadurch bekommt die
Sitzung selbst stark formellen Cha-
rakter.

Hufeisenform

Auch diese Sitzordnung ist hierar-
chisch strukturiert. Sie ermöglicht
jedoch stärker den Blickkontakt der
Gesprächspartner, insofern erleich-
tert sie die Interaktion der Gruppe.
Es ist schwerer, sich unbemerkt aus
dem Geschehen herauszunehmen.

Kaffeehausstil

Besonders Kleingruppenarbeit wird
hier erleichtert. Der Sitzung wird
der formelle Charakter genommen.
Die Konzentration auf einen ein-
heitlichen Handlungsstrang wird
jedoch erschwert, der Leiter erhält
weniger Aufmerksamkeit als bei
anderen Sitzordnungen.

9 Nach A. Barker, 30 Minuten bis zur effektiven Besprechung, Offenbach 21999, 45.

L

L

L

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Der Heilige Geist und wir haben entschieden« 135

Runder Tisch

Dem Leiter kommt hier keine her-
ausgehobene Position zu. Die Ver-
pflichtung des Einzelnen wird deut-
lich, ebenso sein Mitspracherecht.
Für Präsentationen ist diese Sitz-
ordnung jedoch weniger geeignet.

Neben der Sitzordnung ist auch der Veranstaltungsort grundsätzlich va-
riabel. In der Regel existieren hier zwei Alternativen: Privatwohnung
oder Gemeinderäume. Die Privatwohnung, gelegentlich Veranstaltungs-
ort von Mitarbeiterbesprechungen, hat den Vorteil, der Besprechung
eine private und vertraute Atmosphäre zu verleihen. Andererseits ver-
längert dies in der Regel die Dauer der Sitzung. Gemeinderäume vermit-
teln eher den Eindruck nüchterner Sachlichkeit und erhöhen mit der
Dauer der Besprechung so die Fluchttendenz der Teilnehmer, was den
Zeitrahmen in der Regel limitiert. Je nach Intention und erwünschtem
Charakter der Besprechung kann also die Örtlichkeit gewählt werden.
Bei delikaten Angelegenheiten stellt sich beispielsweise die Frage, ob
eher kühle Sachlichkeit oder emotionale Geborgenheit geboten ist. Steht
der Ort der Besprechung in der Regel fest, sollte jedoch bedacht werden,
dass auch der Wechsel des Veranstaltungsortes Signalwirkung hat: Of-
fensichtlich ist in diesem Zusammenhang Ungewöhnliches zu erwarten.

In Wirtschaft und Politik werden bei Gesprächen in der Regel erfri-
schende Getränke gereicht. Eine logische und effektive Maßnahme, denn
stundenlange Konzentration ist auch eine körperliche Leistung. Flüssig-
keitsverlust und Zuckermangel verstärken den auftretenden Erschöp-
fungszustand. Dieser führt zu nachlassender Effektivität, wodurch das
Ziel u.U. später bzw. gar nicht erreicht wird. Der einzig denkbare Grund
dafür, dass im Gemeindekontext sinnvolle Gegenmaßnahmen unterlas-
sen werden, ist die Frage ihrer Organisation. Niemand stellt sich vor Be-
ginn einer stundenlangen Besprechung gerne in die Küche bzw. fährt den
Getränkemarkt an. Ein möglicher Lösungsansatz: Befindet sich im Be-
sprechungsraum ein Schrank, kann dieser genutzt werden, um z.B. Ge-
tränke, Geschirr oder sogar einen Kaffeeautomaten unterzubringen. Der
wenig aufwändige Abwasch im Anschluss an die Besprechung kann bei-
spielsweise genutzt werden, um strittige Fragen abschließend zu klären
bzw. soziale Kontakte zu pflegen.

2.1.2. Visualisierung

In der Regel verfügt jeder Besprechungsteilnehmer über eine schriftlich
vorliegende Liste der Tagesordnungspunkte. Jeder hat hier seine eigene
Methode, die abgearbeiteten Punkte abzuhaken, durchzustreichen oder

L

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



136 Tom Schönknecht

auf andere Weise die momentan behandelte Thematik kenntlich zu ma-
chen. Die Frage »Wo sind wir denn eigentlich gerade« taucht trotz alle-
dem überraschend häufig auf. Helfen kann hier eine für jedermann sicht-
bare Tagesordnung (z.B. per Flipchart bzw. Projektor), die das Fortschrei-
ten der Besprechung für jedermann sichtbar macht. Dasselbe gilt für ge-
meinsam zu bearbeitende Texte (Protokolle, Briefe, Gemeindeordnungen
usw.): Durch die zentrale Visualisierung des Dokuments kann jedermann
den Stand der Diskussion und eventuelle textliche Veränderungen ver-
folgen. Umständliche Erklärungen und durch Orientierungslosigkeit
entstehende Frustration können somit vermieden werden, die Konzen-
tration auf das Wesentliche wird erhöht. Die gemeinsam bearbeitete
Textversion kann im Anschluss an die Beratungen dem Protokollanten
zur Verfügung gestellt werden.

Ebenso dient die Visualisierung von Gruppenberichten, Projekten usw.
der Konzentration und beantwortet oft schon im Vorfeld Fragen, die aus
einem rein mündlich geleisteten Vortrag entstehen. Außerdem regen op-
tisch aufbereitete Präsentationen die Phantasie der Besprechungsteilneh-
mer an, so dass hier häufig inspirierende Ergänzungen entstehen. Die
schriftliche bzw. bildliche Vor- und Aufbereitung eines Beitrags nötigt
dem Berichtenden außerdem eine Phase der Vorbereitung auf, die eine
klare Struktur und Zielsetzung begünstigt.

Overheadprojektoren sind in diesem Zusammenhang hilfreich, min-
dern aufgrund ihrer in der Regel hohen Lautstärke jedoch oft die Konzen-
trationsfähigkeit. Die Arbeit mit Laptop und Videoprojektor (Beamer) ist
besonders effektiv, weil hier Änderungen und Umstellungen unkompli-
ziert vorgenommen werden können. Außerdem ermöglicht die Nutzung
entsprechender Software die grafische Visualisierung von Situationen
und Problemstellungen. Damit verbunden sind jedoch hohe Anschaf-
fungskosten, soweit Hard- und Software nicht bereits vorhanden bzw.
ausleihbar sind. Zumindest für Projektarbeiten und Klausurwochenen-
den ist hiermit jedoch eine bedenkenswerte Alternative gegeben.10

Wichtig ist in diesem Zusammenhang, dass die jeweilige Technik der
Visualisierung die Zustimmung möglichst aller Besprechungsteilnehmer
findet und nicht beispielsweise als ›technische Spielerei‹ abgelehnt wird.
Auf jeden Fall ist hier ein Prozess der Einführung und Gewöhnung mit
einzubeziehen.

10 In einigen Wirtschaftskonzernen kommen in letzter Zeit vermehrt berührungsemp-
findliche Großbildmonitore (Touchscreens) zum Einsatz, auf denen einzelne Text- und
Grafikelemente von Hand verschoben und verändert werden können. Besonders Projektar-
beiten verlaufen so ohne besondere technische Vorkenntnisse. Kreative Arbeit ist hier in
optimaler Weise möglich.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Der Heilige Geist und wir haben entschieden« 137

2.2. Die Tagesordnung

Die Tagesordnung beschreibt die Marschordnung der Besprechung. Je
konkreter und verständlicher sie formuliert ist, desto weniger muss sie
erläutert werden. Eine Formulierung wie »Punkt 3: Heizungsanlage«
verbaut den Teilnehmern jede Möglichkeit des Vordenkens. Eine Tages-
ordnung stellt die Aufgaben vor, die im Laufe der Sitzung zu bearbeiten
sind. Ihre Lektüre muss Folgendes erkennbar machen:11

• Den Charakter der Aufgabe
• Die Vorgehensweise der Gruppe
• Die Formulierung des Ziels

Jeder Tagesordnungspunkt sollte mindestens ein Verb enthalten, das der
Gruppe die an sie gestellten Anforderungen verdeutlicht.12 Die Tages-
ordnung sollte mindestens eine Woche vor dem Besprechungstermin al-
len Teilnehmern vorliegen. Nur so ist eine angemessene Vorbereitung
des Einzelnen auf die Themen möglich, können anhängende Anlagen be-
arbeitet und Ergänzungen gemacht werden.

Es ist zudem sinnvoll, zu den jeweiligen TOPs auf der Tagesordnung
die Zeit anzugeben, die voraussichtlich für die Bearbeitung einer Frage
zur Verfügung stehen soll. Auf sie kann in einer stockenden Phase der
Diskussion hingewiesen werden. Wird die tatsächlich beanspruchte Zeit
außerdem im Protokoll vermerkt, können die hieraus gewonnenen Er-
kenntnisse in die Planung der nächsten Tagesordnung mit einbezogen
werden. Daraus resultiert, dass man durchaus vorhersehen kann, dass
manche Gesprächsblöcke mehr Zeit beanspruchen. Dieses Bewusstsein
hilft, übertrieben lange Sitzungen zu vermeiden.

Exkurs: Phasen der Problemlösung

Neben der quantitativen Sichtung und Anordnung ist auch die qualita-
tive Dimension von TOPs bzw. Problemstellungen zu sehen. Eine will-
kürliche Aneinanderreihung von Themen gefährdet den reibungslosen
Ablauf. Sie überfordert die Teilnehmer und nimmt ihnen den Überblick.
Jede Besprechung verfügt deshalb über eine sinnvolle, häufig über lange
Zeit tradierte Struktur, die in vielen Gemeinden in etwa identisch ist:

– Begrüßung, Andacht
– Protokoll
– Diverse TOPs
– Sonstiges
– Termine

11 Zu weiteren Bestandteilen siehe Barker, 30 Minuten, 36ff.
12 Nach a.a.O., 35.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



138 Tom Schönknecht

Diese Grundstruktur lässt bereits eine Dreiteilung erkennen, die aus
psychologischer Sicht sinnvoll erscheint:13 Im ersten Drittel dominieren
gemeinschaftsfördernde, in der Regel nicht kontroverse Themen und In-
halte. Optimal ist in diesem Zusammenhang sicher eine Andacht, die ein
im Rahmen der Sitzung zu behandelndes Thema theologisch aufarbeitet
bzw. einen für die Zusammenarbeit des Gremiums relevanten Impuls
weitergeben will. Das Protokoll erinnert an gemeinsam Erarbeitetes und
stärkt im Idealfall die Gruppenmotivation.

In der zweiten Phase werden diejenigen Themenkomplexe bearbeitet,
die die Gruppe voraussichtlich herausfordern werden, sei es aufgrund ih-
rer Komplexität oder weil konträre Standpunkte vertreten werden. Da es
sich hier um sehr arbeitsintensive Komplexe handelt, sollten nicht mehr
als drei TOPs behandelt werden.14 Je nach Intensität der Auseinanderset-
zungen sollte im Anschluss eine Pause angesetzt werden. Diese dient der
Entspannung, ein Effekt, der jedoch nicht eintritt, wenn die Pause zur
Fortführung von Diskussionen genutzt wird.15

Im dritten Teil werden weniger komplexe Themen behandelt, da die
Konzentrationsfähigkeit nachlässt. Somit verlassen die Teilnehmer die
Sitzung innerlich gelöst und in der beruhigenden Überzeugung, effektiv
gearbeitet zu haben. Ratsam ist auch das Angebot eines abschließenden
Blitzlichts16. So können aufgetretene Spannungen abgebaut und Erkennt-
nisse für den Ablauf des nächsten Meetings gewonnen werden.

2.3. Leitung

Besprechungen fordern allen Teilnehmern etwas ab, speziell aber ihren
Leitern. Das ist dann besonders belastend, wenn der Leiter über keinerlei
Aus- oder Fortbildung verfügt. Nur wer seine Begabungen kennt und
fördert, ist in der Lage, sie zum Wohle der Allgemeinheit einzusetzen.

2.3.1. Führungsstil

Der eigene Führungsstil muss erkannt und gegebenenfalls korrigiert
bzw. ausgebaut werden. Auch hier ist Feedback hilfreich.17 Je nach Situa-
tion und Zielsetzung sollte gegebenenfalls variiert werden. Zu beachten

13 Vgl. E.-G. Gäde / S. Listing, Sitzungen effektiv leiten und kreativ gestalten, Mainz
32000, 80.

14 Vgl. ebd.
15 »Eine Abkühlungsphase hilft jedoch nicht, wenn man währenddessen weiterhin den

zornerregenden Gedanken nachhängt, denn jeder dieser Gedanken ist schon ein kleiner
Auslöser für weitere Kaskaden des Zorns. Eine Zerstreuung ist deshalb wirksam, weil sie
die Kette der zornigen Gedanken unterbricht.« (D. Goleman, Emotionale Intelligenz, Mün-
chen 1997, 185.)

16 Vgl. Kap. 2.5. sowie Gäde, Sitzungen, 161.
17 Eine Liste von Leitungsstilen findet sich z.B. bei Gäde, Sitzungen, 23.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Der Heilige Geist und wir haben entschieden« 139

ist in jedem Fall, dass keine Gruppe gerne das Gefühl hat, bevormundet
zu werden bzw. bereits Besprochenes nur noch abzusegnen. Das jeweilige
Gremium muss gewillt und in der Lage sein, gefällte Entscheidungen
mitzutragen und nach außen überzeugt wie überzeugend zu vertreten.

2.3.2. Aufgaben des Diskussionsleiters

Direktives Auftreten ist dort zwingend nötig, wo Einzelne im Verlauf ei-
ner Sitzung persönlich und auf unsachliche Weise angegriffen werden.
Ignoriert der Leiter diese gruppendynamisch entscheidende Situation
bzw. interveniert gar nach Sympathie, verliert er in den Augen der Teil-
nehmer an Glaubwürdigkeit und nimmt so selbst Schaden. Angriffe auf
Einzelne sind somit immer Handlungsanweisungen an den Diskussions-
leiter! Auch da, wo sonstiges Fehlverhalten – ob bewusst oder unbewusst
– auftritt, ist Intervention geboten. Auch wenn Diskussionsbeiträge
nicht das Thema berühren bzw. von ihm wegführen, ist Intervention ge-
fragt. Der Leiter fungiert hier als Gewissen und Exekutive der gesamten
Gruppe. Ratsam ist das gruppeninterne Verabreden von Spielregeln, auf
deren Befolgung der Leiter achtet.

Dadurch, dass der Leiter die konkreten Arbeitsziele in Form der Tages-
ordnung vorgibt, trägt er die Verantwortung dafür, dass sie eingehalten
wird. Hat die Gruppe ihm zu Beginn der Sitzung die Zustimmung zu die-
ser Tagesordnung gegeben, kann er gegebenenfalls auf diese Tatsache
hinweisen. Besonders da, wo das Thema verlassen wird, ist dies hilfreich.
Letztendlich dient der Einsatz von Autorität der Förderung und Freiset-
zung von Fähigkeiten und Beiträgen der Teilnehmer.18

2.3.3. Delegation von Leitungsaufgaben

Eine Gruppe erwartet von ihrem Diskussionsleiter primär die Erfüllung
dreier grundlegender Aufgaben:19

1. Zielsetzung,
2. Begleitung und
3. Qualitätssicherung.

Wesentlich ist die Formulierung von Gesprächszielen, die im Vorfeld von
der Gruppe festgelegt werden bzw. sachlichen Notwendigkeiten entspre-
chen (Anfragen, unvorhergesehene Entwicklungen usw.). Gleichzeitig
sollten exemplarisch einige denkbare Lösungswege aufgezeigt werden.
Der im Anschluss durch die Gruppe eingeleitete Denk- und Diskussions-
prozess wird außerdem vom Diskussionsleiter begleitet und gegebenen-
falls korrigiert. Damit dieser Prozess nachvollzogen werden kann, wird

18 Vgl. Barker, 30 Minuten, 52.
19 Nach a.a.O., 53.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



140 Tom Schönknecht

er in Form eines Protokolls dokumentiert. Gefällte Entscheidungen sind
festzuhalten, um ihre Umsetzung überprüfbar zu machen.

Trotz aller Erwartungshaltung ist einsichtig, dass diese drei Aufgaben
nicht von einer Person allein bewältigt werden können. In den meisten
Gruppen übernimmt deshalb ein Protokollant den dritten Aufgabenblock.
Trotz alledem bleibt die Frage offen, ob eine einzelne Person in der Lage ist,
gleichzeitig Denkprozesse direktiv zu leiten und emphatisch zu begleiten.
In Wirtschaft und Politik wird deshalb häufig ein Co-Moderator hinzuge-
zogen, der quasi als 1. Offizier dem Leiter zuarbeitet. Besonders da, wo Me-
dien wie Projektoren usw. eingesetzt werden, ist dies sinnvoll. In der Ge-
meindepraxis wird diese Funktion – in der Regel eher spontan als explizit
abgestimmt – vom Pastor übernommen. Häufig tritt der Co-Moderator
nur in besonders delikaten Gesprächssituationen auf bzw. weist den Leiter
auf Versäumnisse und andere Unregelmäßigkeiten hin. Leiter und Co-Mo-
derator zeichnen sich besonders durch ihren Informationsvorsprung ge-
genüber der Gruppe aus, der es ihnen ermöglicht, zielgerichtet zu agieren.

Die meisten Entscheidungsgremien setzen sich aus Teilnehmern zu-
sammen, die auf einen jeweiligen Arbeitsbereich spezialisiert sind. Es ist
deshalb wichtig, ihnen in diesem Bereich Kompetenzen zuzugestehen
und von ihrem erworbenen Sachverstand zu profitieren. Schon die Ta-
gesordnung sollte deshalb in enger Absprache mit demjenigen Teilneh-
mer geschehen, der den jeweiligen TOP vorbereitet. Darüber hinaus ist
es sinnvoll, dass er ihn auch – bei vorhandener Qualifikation – eigenver-
antwortlich leitet. In diesem Fall kann der Leiter die Rolle des Co-Mode-
rators übernehmen, so dass er auch weiterhin Einfluss auf den Ge-
sprächsverlauf hat. Nicht zuletzt können einzelne Teilnehmer so Bega-
bungen erkennen und auch ausbauen. Die Beurteilung der sich im Laufe
des Gesprächs ergebenden Fakten und die Frage, ob das Gesprächsziel er-
reicht wurde, muss in jedem Fall dem Spezialisten überlassen werden.
Ein Leiter sollte sich nur dort Kompetenz und Verantwortung aneignen,
wo er den entsprechenden Erwartungen tatsächlich gerecht werden kann. 

2.3.4. Gelenkter Entscheidungsfindungsprozess

Entscheidungsfindungsprozesse werden häufig durch Gedankensprünge
und Exkurse der Teilnehmer behindert und so unnötig verlängert. Neben
der Aufgabe, nicht zum Thema gehörende Beiträge als solche kenntlich
zu machen und sie gegebenenfalls abzubrechen, muss der Leiter deshalb
im Laufe des Prozesses den momentanen Prozess- und Erkenntnisstand
für jedermann deutlich machen. Das setzt bei ihm selbst Kenntnis hin-
sichtlich der Phasen von Problemlösungen voraus. In der Literatur wer-
den häufig vier beschrieben:20

20 Nach a.a.O., 56ff.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Der Heilige Geist und wir haben entschieden« 141

1. Situationsanalyse
2. Bewertung
3. Erarbeiten von Lösungen
4. Aktionen

Die Situationsanalyse dient der Beschreibung des Problems bzw. dem
Austausch der Teilnehmer über ihre jeweilige Wahrnehmung der Situa-
tion. Folgende Themenkreise sind hierbei anzusprechen:

– Problemdefinition
– Prioritäten in Hinsicht auf Dringlichkeit der Probleme
– Alternative Sichtweisen / gegenseitige Wahrnehmung
– Problemorientierte Zieldefinition
– Verantwortliche für weiteres Vorgehen

Eine gründliche Situationsanalyse hilft, jedem Teilnehmer den Stand der
Dinge deutlich zu machen. In dieser Phase ist Visualisierung besonders
hilfreich, da hierdurch später auf bereits Erarbeitetes hingewiesen wer-
den kann. So werden lästige und zeitintensive Wiederholungen vermie-
den. Auch Verspätete können so ihr Informationsdefizit ausgleichen,
ohne störende Seitengespräche zu führen. Außerdem vermeidet eine
umfangreiche Analyse illusorische Gedankengänge in der Lösungsphase.

Die Bewertungsphase hat das Ziel, die erkannte Situation gemeinsam
einzuordnen und dabei zu einer von allen akzeptierten Sichtweise zu ge-
langen. Deshalb lässt sie im Laufe der Diskussion Raum für alternative
Standpunkte. Damit eröffnet sich für die Teilnehmer die Chance, die
Thematik aus einer anderen Perspektive zu betrachten und somit ihren
eigenen Interpretationshorizont zu erweitern. In dieser Phase kann die
Gruppe deshalb nur dann Ergebnisse erzielen, wenn die Teilnehmer
nicht nur einander wahrnehmen, sondern darüber hinaus durch aktives
Nachfragen fremde Ansichten begreifen lernen. Ein Prozess, der die
Gruppe der konkreten Entscheidung näher bringt, weil eine Hauptursa-
che für Konfrontationen ausgeräumt wird: unterschiedliche Versionen
der Realität, die es den Teilnehmern oft unmöglich machen, einander zu
verstehen oder gar aufeinander einzugehen. Deshalb sollte diese Phase
weder verkürzt noch ganz ausgelassen werden. Hier Zeit einzusparen,
wird sich zu einem späteren Zeitpunkt rächen.

In einer dritten Phase werden mögliche Lösungen erarbeitet. Dies ge-
schieht auf Grundlage der in der vorausgehenden Phase erarbeiteten ge-
meinsamen Problembewertung der Gruppe. Bedacht werden soll hier
nicht allein das anzustrebende Ziel, sondern darüber hinaus denkbare
Hindernisse, Zwischenetappen und Kriterien, die das Erreichen des Ziels
erkennbar machen. In dieser Phase sollten die Teilnehmer erstmals er-
mutigt werden, sich gedanklich in eine zukünftige Situation zu verset-
zen, indem sie vom Ziel her denken: Es gehört zur menschlichen Persön-
lichkeitsdisposition, stets vom momentanen Standpunkt auszugehen.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



142 Tom Schönknecht

Zielorientiertes Planen verläuft effektiver, wenn vom in der Zukunft lie-
genden Ziel aus zeitlich rückwärts gedacht und geplant wird. Dadurch
wird ermöglicht, dass man weniger stark von momentaner Situation und
denkbaren Hindernissen beeinflusst wird und sich stattdessen mehr auf
das formulierte Ziel konzentrieren kann.

Die Aktionsphase bemüht sich um die Umsetzung der erarbeiteten Lö-
sungen in konkrete Handlungen. Dies bedeutet eine Selbstverpflichtung
aller an dieser Umsetzung Beteiligten, die von ihnen übernommenen
Aufgaben zu erfüllen. In diesem Zusammenhang wird es erforderlich
sein, Einzelne für die Mitarbeit zu gewinnen, wobei die Ideen und Vor-
stellungen dieser Personen einbezogen werden sollten. Das Erteilen von
Befehlen birgt das Risiko in sich, nur einen minimalen Handlungsimpuls
auszulösen bzw. unerfreuliche Nebenwirkungen mit sich zu ziehen.

2.3.5. Gebet

Zur festen Institution innerhalb von Gemeindeleitungssitzungen und
Besprechungen gehört das eröffnende und abschließende Gebet. Neben
der rein psychologischen Funktion der Sammlung und Konzentration
tritt die ausdrückliche Bitte um göttlichen Schutz und Beistand. Wenn
vorausgesetzt werden kann, dass diese Bitte von den Teilnehmern als
wirkungsvoll angesehen wird, ist nicht verständlich, wieso sie nicht im
Laufe der Besprechung wiederholt wird. Besonders im Anschluss an
komplizierte oder auch belastende TOPs dokumentiert das gemeinsame
Gebet die Rückbindung an den lebendigen Gott und stellt das Gespräch
somit auf das es konstituierende Fundament. Wird innerhalb der regel-
mäßig stattfindenden Besprechungen das Gebet als zu wenig betont
empfunden, kann dies beispielsweise durch ein gemeinsames Gebets-
frühstück ausgeglichen werden.

2.4. Konfliktmanagement

Selbst ideale Vorbereitung einer Sitzung und perfekte Diskussionsleitung
sind nicht in der Lage, das Aufkommen von Konflikten zu unterbinden.
Im Gegenteil sollte es eine professionelle Gesprächsleitung geradezu aus-
zeichnen, aufkommende Konfliktsituationen angstfrei zuzulassen. Dabei
muss jedoch zu jedem Zeitpunkt des Prozesses das Ziel der Interaktion
klar sein: Spannungen aufzulösen und Sachargumente auszutauschen.

Auch innerhalb einer Konfliktsituation sollte das primäre Augenmerk
auf die Problembeschreibung gerichtet werden. Erst wenn die gegensätz-
lichen Standpunkte benannt sind, können sie ausgeräumt werden. Au-
ßerdem sollte auf Seiten aller beteiligten Parteien die Bereitschaft zum
Verstehen der Gegenseite geweckt werden. Einem schnellen Beenden
oder gar Unterdrücken der Situation ist in den seltensten Fällen Erfolg
beschieden, da dieser Konflikt an anderer Stelle eskalieren wird.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Der Heilige Geist und wir haben entschieden« 143

Diese Grundeinstellung dient als Basis für eine Konfliktbearbeitung,
die anschließend in folgenden Stadien durchschritten werden kann:21

Beschreiben des Konfliktes, der unterschiedlichen Standpunkte und de-
ren Bedeutung für die Beteiligten (Ist-Zustand)

• Formulierung eines gemeinsamen Ziels (Soll-Zustand)
• Analyse des Konfliktes
• Zusammentragen von Lösungsvorschlägen
• Bewerten der Vorschläge (mögliche Lösung, Kompromiss, beste

Lösung)
• Beschluss über konkretes Vorgehen
• Festlegung der Verantwortung für die Ausführung
• Liste der zu erledigenden Aufgaben
• Termin für die Überprüfung der Wirksamkeit und Durchführbar-

keit der Lösung

Konflikte können ihre Ursache sowohl auf der Sach- als auch auf der Be-
ziehungsebene haben. Deshalb sollte der Leiter auch auf die emotionalen
Metabotschaften achten, die im Zusammenhang mit der Diskussion of-
fenbar werden. Wird im Laufe des Konfliktes deutlich, dass eine erfolg-
reiche Klärung nicht in Sicht ist, sollte rechtzeitig abgebrochen werden.
Unter Hinweis auf das eigentliche Ziel der Besprechung kann der Konf-
likt z.B. in einen kleineren Kreis der unmittelbar Betroffenen ausgelagert
werden. Besonders bei einem hohen Grad der Emotionalität oder bei Pro-
blemen auf der Beziehungsebene ist diese Vorgehensweise ratsam. Auf
keinen Fall darf in diesem Zusammenhang der Eindruck entstehen, der
Konflikt werde nicht ernst genommen oder gar unterdrückt.

Einige Hilfestellungen für das Vorgehen des Leiters innerhalb einer
unmittelbaren Konfliktsituation:22

– Verweisen Sie schon am Anfang deutlich auf das Ziel der Bespre-
chung. Motivieren Sie die Teilnehmer, indem Sie erläutern, inwiefern
ihre Ausführungen und Bemerkungen für dieses Ziel relevant sind.

– Denken Sie daran, dass Sie die Aufgabe haben, das Gespräch zu len-
ken. Lassen Sie sich auf keinen Fall in Emotionen hineinziehen!

– Bremsen Sie das Gespräch. Lassen Sie sich nicht vom Tonfall oder dem
Sprechtempo anderer mitreißen. Unterbrechen Sie niemanden, schnei-
den Sie niemandem das Wort ab.

– Fassen Sie die Ausführungen der Teilnehmer zusammen. Verwandeln
Sie Probleme in Fragen, die mit ›Wie können wir […]‹ anfangen, und
lenken Sie den Denkprozess auf die möglichen Handlungen.

– Lassen Sie nicht zu, dass die Teilnehmer über Abwesende sprechen.
Weisen Sie notfalls immer wieder darauf hin, dass ›sie‹ ja nicht da

21 Hier zit. nach a.a.O., 149.
22 Zit. nach a.a.O., 61.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



144 Tom Schönknecht

sind, die Teilnehmer aber schon, und dass nur sie die gesetzten Ziele in
Angriff nehmen können.

2.5. Abschluss und Auswertung

Am Ende einer Besprechung sollte die Gruppe praxistaugliche Lösungs-
wege erarbeitet haben. In der Regel ist dies mit erheblicher Arbeit und
auch Stress verbunden. Deshalb ist es wichtig, der Gruppe das Erreichen
ihres Ziels erkennbar zu machen: Das Erreichte rechtfertigt das Inves-
tierte. Die angestrebten Ziele, die erreichten Zwischenetappen sollten
den Teilnehmern nachdrücklicher in Erinnerung bleiben als die aufge-
wandte Mühe. Außerdem muss jedem mit einer Aufgabe Betrauten Sinn
und Vorgehensweise der Aktion deutlich sein. Nötigenfalls sollten die
delegierten Aufgaben am Ende der Sitzung noch einmal durchgegangen
werden. So können für die nachfolgenden Sitzungen Altlasten und Un-
klarheiten vermieden werden.

Darüber hinaus bleiben neben sachlichen Ergebnissen am Ende einer
Sitzung auch persönlich-emotionale Eindrücke zurück. Mit diesen wer-
den die Teilnehmer in der Regel alleine gelassen. Nicht zuletzt wird die
persönliche Ebene am Ende einer langen Sitzung wohl aus Angst vor
weiteren Auseinandersetzungen konsequent ausgeblendet. Eine Auswer-
tung des Meetings hat zwei wesentliche Vorteile:

1. Die Teilnehmer verlassen die Besprechung mit dem Gefühl, ernst ge-
nommen zu werden. Emotionale Spitzen können frühzeitig abgebaut
werden.

2. Die aus der Auswertung gewonnenen Erkenntnisse können in die Ge-
staltung der nächsten Sitzung einfließen.

Um diesen TOP nicht ausufern zu lassen, sollten konkrete Techniken ab-
gesprochen und eingehalten werden. Einige Beispiele:

Das Blitzlicht ist eine sehr kurze Form der Stimmungsabfrage.23 Jeder
Teilnehmer hat die Möglichkeit, in ein bis zwei kurzen Sätzen mitzutei-
len, wie es ihm am Ende der Besprechung geht, was ihn positiv bzw. ne-
gativ berührte. Eine Kommentierung dieser Beiträge ist zu unterlassen.
Da das Blitzlicht schnell und ohne Aufwand praktiziert werden kann,
bietet es sich am Ende jeder Sitzung an.

Legt der Gesprächsleiter Wert auf ein differenzierteres Feedback, müs-
sen selbstverständlich aufwändigere Methoden angewandt werden, die
mehr Zeit beanspruchen. In der Regel genügt hier kein mündliches Feed-
back, weswegen auch aus Gründen der zuverlässigen Dokumentierung
die Schriftform gewählt werden muss.

Der skalierte Fragebogen hat den Vorteil, leicht ausgefüllt und ausge-
wertet werden zu können. Wird er anonym abgegeben, kann die Aus-

23 Vgl. Gäde, Sitzungen, 161.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Der Heilige Geist und wir haben entschieden« 145

wertung sogar in das Protokoll der Besprechung aufgenommen werden,
um so längerfristige Entwicklungen ablesbar zu machen. In regelmäßi-
gen Abständen kann so die Besprechungspraxis gemeinsam ausgewertet
und reflektiert werden.24

In einem abschließenden Gebet können die Teilnehmer für den Ablauf
und das Ergebnis der Besprechung danken. Außerdem stellt es sie im An-
schluss an ein konzentriertes Stück Arbeit unter den Segen des Gottes,
der Fundament und Motivation der in der Besprechung reflektierten Ge-
meindearbeit ist.

2.6. Zusammenfassung

Die Liste von Impulsen und Änderungsvorschlägen mag auf den ersten
Blick zumutend wirken: ›Nun muss schon wieder alles ganz anders ge-
macht werden.‹ Überall da aber, wo Leiter oder Gruppe durch festgefah-
rene Strukturen und regelmäßig wiederkehrende Konfliktsituationen
belastet werden, wird ihr positiver Aspekt deutlich. Nach dem Leitsatz
›Never change a running system‹ sollte selbstverständlich da alles beim
Alten bleiben, wo es funktioniert. Ansonsten gilt 1Thess 5,21: Prüft alles
und behaltet das Gute.

3. Kommunikation in Gruppen- und Einzelgespräch

Eine Besprechung kann und soll nicht allein vom Leiter geprägt sein.
Wesentlich lebt sie von der Interaktion der Gruppenmitglieder unterein-
ander. Auch diese stehen in der Pflicht, sich selbst und ihr Verhalten zu
reflektieren und zu disziplinieren. Dafür ist es notwendig, Methoden der
Gesprächsführung zu kennen und anzuwenden. Wesentliche, ein Ge-
spräch prägende Faktoren werden häufig als einmalig und bestimmten
Personen zugehörig empfunden. Tatsächlich sind es aber weit weniger
originelle, sich häufig wiederholende Phänomene, die die Kommunika-
tion blockieren bzw. fördern.

3.1. Gesprächsstörer und -förderer

Gesprächsstörer sind Beiträge, die den Widerstand des Gesprächspart-
ners wecken.25 Ein Beispiel:

»Vor der Elektroinstallation hatte ich dem Handwerker gezeigt, wo ich
welche Steckdosen, Schalter und Lichtanschlüsse verlegt haben wollte.
Meine Formulierungen lauteten konkret: ›Und hier muss ein Schalter
hin, dort müssen Sie eine Steckdose legen‹ usw. Bis zu dieser Stunde

24 Ein Beispiel für einen skalierten Fragebogen findet sich bei a.a.O., 164.
25 Vgl. C.-R. Weisbach, Professionelle Gesprächsführung, München 41999, 125ff.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



146 Tom Schönknecht

glaubte ich, dass in diesem Fall die Wahlfreiheit des Handwerkers nicht
zur Diskussion stünde, weit gefehlt! Tage später stellte sich heraus, dass
sich die Steckdose für den Dunstabzug genau an der Stelle befand, wo der
Mauerdurchbruch vorgenommen werden musste. Auf meinen ärgerli-
chen Satz: ›Das haben Sie doch vorher wissen können, dass die Steckdose
da im Weg ist‹ bekam ich die lehrreiche Antwort: ›Sie haben gesagt, da
MUSS eine Steckdose hin, jetzt kommen Sie mir nicht und beschweren
sich bei mir‹.«26

Häufig erwachsen Gesprächsstörer aus einem ausgeprägten Überle-
genheitsgefühl heraus. In der Regel haben sie das Ziel, ein Gespräch bzw.
einen Beitrag erheblich abzukürzen. Gewinnt der Gesprächspartner den
Eindruck, sein Verhaltensspielraum werde auf diese Weise gegen seinen
Willen eingeengt, reagiert er mit Widerstand, der so genannten Reak-
tanz. Das kommunikative Gespräch kommt in der Regel zum Erliegen.
Im Folgenden sollen sowohl mögliche Auslöser von Reaktanz als auch
entsprechende Gegenmaßnahmen beschrieben werden. 

3.1.1. Auslöser von Reaktanz

Mögliche Auslöser von Reaktanz sind häufig in der Grundhaltung des
Sprechers dem Empfänger gegenüber begründet. Diese Haltung ent-
springt aus dem dominanten Eltern-Ich, das glaubt, dem angepassten
Kind-Ich gegenüber deutlich Position beziehen zu müssen.27

Häufig gut gemeint ist das Von-sich-reden. Es knüpft jedoch in der Re-
gel nicht bzw. nur unzureichend an einen Gesprächsbeitrag an und ver-
mittelt so nicht den Eindruck vor Wertschätzung. Eigene Erfahrung wird
hier als bedeutender empfunden als die Mitteilung des Gegenübers, die
als bloßes Sprungbrett zur Selbstdarstellung missbraucht wird. Die Kon-
zentration des Empfängers richtet sich nunmehr auf die Chance, der Si-
tuation zu entkommen. »Typisch ist jedoch das Nicht-Hinhören, Blicke-
schweifen-lassen und deutlich unterdrückte Gähnen, eine vielleicht un-
auffälligere Form, seinen Trotz anzumelden.«28

Das Drohen ist eine Form der Beeinflussung, die häufig im Anschluss
an das Misslingen anderer Maßnahmen angewandt wird. Es ist bemüht,
dem Empfänger mögliche Konsequenzen seines Verhaltens aufzuzeigen.
Da hier in der Regel auf bekannte Schwächen des Gegenübers zurückge-
griffen wird, ist der Sprecher häufig erfolgreich. Der Empfänger wird je-
doch bestrebt sein, diese Niederlage an anderer Stelle auszugleichen. Mit
effektiver Mitarbeit ist in keinem Fall zu rechnen.

Das Ausfragen dient primär dem Stillen der eigenen Neugierde. In der
Regel werden im Gespräch die entsprechenden Fragen gestellt, um be-

26 A.a.O., 96. Hervorhebungen im Original.
27 Vgl. a.a.O., 125.
28 A.a.O., 137.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Der Heilige Geist und wir haben entschieden« 147

reits gefasste Vorurteile zu bestätigen. Hierzu werden Fakten und Indi-
zien gesammelt. Insofern geht es hier nicht um einen gleichberechtigten
Informationsaustausch. Wer fragt, führt das Gespräch und gewinnt in
der Regel ein entsprechendes Überlegenheitsgefühl. Der Ausgefragte
wird geführt, verliert also seine Souveränität, solange er sich auf die Fra-
gen einlässt. Der Ausfragende ist durch seine Technik in der Lage, eigene
Statements zu vermeiden. Das Fragen lenkt also von der Person des Fra-
gers ab, somit kommt hier kein Dialog zustande.

Das Lösungen präsentieren mag auf den ersten Blick gut gemeint sein.
Es bevormundet den Empfänger jedoch insofern, als er sich fragen muss,
weshalb er nicht selbst auf den Gedanken kommen konnte. Übereilt prä-
sentierte Lösungen wurden darüber hinaus mit hoher Wahrscheinlich-
keit bereits durchdacht, ausprobiert und für untauglich befunden. In je-
dem Fall gewinnt der Empfänger hier nicht den Eindruck, wertgeschätzt
zu werden. Der Sprecher will offensichtlich das Gespräch abkürzen und
bedient sich zu diesem Zweck eines spontanen Vorschlags. Bevor eine Lö-
sung präsentiert wird, sollte hierzu die Zustimmung des Empfängers
eingeholt werden, die er in den seltensten Fällen verweigern wird.

Das Befehlen als besonders direktive Weise der Interaktion wird ange-
wandt, wenn man davon ausgeht, dass das Gegenüber ohne Befehl nicht
in der Lage ist, sich korrekt zu verhalten. Ein Befehl setzt das Gehorchen
des Gegenübers voraus, da ansonsten die Gefahr der eigenen Lächerlich-
keit gegeben ist. In der Regel reagiert der Empfänger als trotziges Kind-
Ich, wobei der Auslöser in der Regel nicht Inhalt, sondern Form des Be-
fehls ist.

Das Überreden impliziert, der Empfänger müsse zu seinem Glück ge-
zwungen werden. Es ist eine subtilere Form des Befehlens, da hier das
Ziel der Handlungsanweisung über die Überzeugung des Empfängers er-
reicht werden soll. Die Entscheidung über gut bzw. schlecht liegt jedoch
auch hier beim Sprecher. Das Überreden stellt in Hinsicht auf die Aus-
führung ein höheres Risiko dar. Fühlt der Empfänger sich fremdbe-
stimmt, da seine Wahlmöglichkeiten eingeschränkt sind, wird die Reak-
tion derjenigen bei Befehlen entsprechen.

Im Gegensatz zu den bisher dargestellten Varianten beschäftigen sich
Vorwürfe auf Ereignisse in der Vergangenheit. Insofern beinhalten sie
keinen positiven Wandlungsimpuls. In der Regel funktionieren sie nach
dem »Warum-nicht«-Schema, zielen also auf Unterlassenes bzw. sonsti-
ges vermeintliches Fehlverhalten des Empfängers ab. Sie verfügen des-
halb über eine hohe Wirkung, weil sie Selbstvertrauen und Würde einer
Person angreifen. Auch da, wo dem Empfänger die unmittelbare Gegen-
wehr nicht gelingt, wird er auf eine günstige Gelegenheit zur Wiederher-
stellung seiner Würde warten.

Das Ironisieren geschieht häufig mit dem Ziel, das Gespräch an sich zu
reißen. Es setzt sich zwar mit dem Gesprächsbeitrag des Gegenübers aus-
einander, tut dies jedoch nicht entsprechend seiner eigentlichen Intention

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



148 Tom Schönknecht

und außerdem auf seine Kosten. Der daraus resultierende Triumph wird
vom Sprecher als final empfunden, nicht jedoch vom Empfänger, der nun
seinerseits auf seine Chance zum Ausgleich sinnt.

3.1.2. Vermeidung von Reaktanz

Reaktanz tritt da auf, wo sich der Empfänger im Gespräch nicht ernst ge-
nommen fühlt. Dieser Eindruck kann letztendlich nur dort vermieden
werden, wo er nicht angemessen ist. Der Sprecher sollte deshalb mit der
Grundhaltung von Wertschätzung und Interesse in das Gespräch gehen.
Nur da, wo er auf sein Gegenüber eingeht, wird das Gespräch gelingen.
Um diese innere Vorentscheidung umzusetzen, werden so genannte Ge-
sprächsförderer eingesetzt:29

Das Umschreiben hilft, Missverständnissen vorzubeugen. Das reflek-
tierte Wiedergeben von Verstandenem ist auf die jeweilige Zustimmung
des Gegenübers angelegt, gesteht ihm also Kompetenz zu. Gemeinsam
mit dem Zusammenfassen ermöglicht es die Bündelung von Informatio-
nen und hilft beiden Gesprächspartnern, Wesentliches von Unwesentli-
chem zu trennen.

Das In-Beziehung-Setzen hilft dem Gegenüber, Entscheidungen zu
treffen. Dies geschieht, indem einem Gesprächsbeitrag entnommene Vor-
und Nachteile einer Sachlage pointiert formuliert werden. Unstrukturiert
Formuliertes wird so zu deutlichen Alternativen umgewandelt, um eine
Klärung zu ermöglichen.

Weiterführen will die Phantasie des Gesprächspartners anregen. Durch
das Aufzeigen möglicher Konsequenzen einer Handlung bzw. der weite-
ren Entwicklung einer Situation gewinnt der Empfänger die Möglichkeit,
aus einer festgefahrenen Denksituation herauszukommen. Besonders
wenn mögliche Widerstände und Risiken in extremer Weise betont wer-
den, ist dieser Impuls häufig hilfreich.

Durch Wünsche herausarbeiten bekommt der Gesprächspartner die
Möglichkeit, sich seine tatsächlichen Ziele bewusst zu machen. Beispiels-
weise durch die Frage »Wie wäre die optimale Lösung?« können schein-
bare Grenzen und Widerstände gedanklich überwunden werden. Die
Zielvorstellung tritt in den Mittelpunkt.

Das Gefühle ansprechen konzentriert sich dagegen auf die momentane
Situation des Gegenübers. Dadurch, dass dem Gesprächspartner Inter-
esse signalisiert wird, erhält er die Gelegenheit, sich zu öffnen. Dies ge-
schieht, indem er die Aussage (z.B. »Sie sind da ganz ratlos«) prüft und
den geäußerten Eindruck gegebenenfalls bestätigt. Fühlt er sich missver-
standen, hat er trotzdem Gelegenheit, sich in Form der Korrektur zu of-
fenbaren.

29 Vgl. a.a.O., 149ff.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Der Heilige Geist und wir haben entschieden« 149

Jeder dieser Gesprächsförderer stellt den Gesprächspartner und seine
Situation in den Mittelpunkt. Fühlt er sich hierdurch verstanden, wird er
den Impuls mit hoher Wahrscheinlichkeit positiv aufnehmen.

3.2. Zusammenfassung

Gesprächsstörer und -förderer wahrzunehmen und die entsprechenden
Erkenntnisse effektiv zu nutzen verlangt Übung. Einen Prozess also, der
Geduld braucht, zuallererst jedoch die bewusste Entscheidung für eine
Art von Kommunikation, die dem Gesprächspartner entgegenkommt
und egozentrische Anwandlungen zu bekämpfen sucht. Wer in diesem
Zusammenhang dagegen gleichgültig oder gar fahrlässig handelt, wird
die Erfahrung machen, dass es sich hier um Gesetzmäßigkeiten handelt,
die einzuhalten durchaus Sinn macht. Ein Leitungsgremium, das zielori-
entiert arbeiten will, kommt an ihnen nicht vorbei. Durch Einsparen von
Zeit und Kraft wird es im Laufe eines Lernprozesses effektiver arbeiten.
Nicht zuletzt gewinnt es jedoch an Menschlichkeit – ein Ziel, das der In-
tention eines christlichen Gremiums in jedem Fall entspricht.

4. Das Ziel ist der Weg – wohin ein verheißungsorientiertes Gremium 
führen kann

Viele Leitungsgremien sind so intensiv mit dem Beschreiten ihres Weges
beschäftigt, dass sie vermeintlich keine Kapazitäten haben, um sich darü-
ber hinaus mit dem Ziel ihrer Arbeit zu beschäftigen. Eine solche Vielzahl
aktueller Fragen füllen die Tagesordnung, dass der Sinn des Ganzen da-
hinter zwangsläufig zurücktritt. »Was soll man machen – der Weg ist das
Ziel.« Das moralische Pochen auf geistliche Verantwortung bringt hier
nur selten Veränderung. Wird dagegen die Arbeitsweise des Gremiums so
weit effektiver gestaltet, dass das ›Tagesgeschäft‹ mit vergleichsweise ge-
ringem Aufwand bewältigt wird, kann die Perspektive für längerfristige,
unabhängig von aktuell Vorfindlichem absteckbare Ziele frei werden.

Die Frage, wie dieses Ziel erkannt, formuliert und angegangen wird, ist
eine eigene Untersuchung wert. In unserem Zusammenhang muss der
Hinweis genügen, dass dieses Ziel existiert und darauf wartet, durch das
jeweilige Leitungsgremium erkannt zu werden. Hierzu sind sowohl
Phantasie als auch Zähigkeit und Beharrlichkeit vonnöten. Letztendlich
ist es das Ziel, das den Weg festlegt, die konkrete Arbeitsweise des Gremi-
ums und sein Miteinander. ›Geistliches Arbeiten‹ ist somit kein Luxus,
auch kein Bonus, der der Tagesordnung unter ›Sonstiges‹ angefügt wer-
den kann. Es ist Fundament und Vorbedingung jeder Leitungsarbeit,
denn es legt den Kurs fest und gibt dem Weg erst einen Sinn. Dies ge-
schieht, indem die göttlichen Verheißungen im Rahmen der jeweiligen
gemeindlichen Situation erkannt werden. Nur sie haben den dauerhaften

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



150 Tom Schönknecht

Charakter, der einem verlässlichen Ziel anhaften muss. Erst wenn diese
Verheißung jedem Mitglied des Gremiums klar ist, kann zur Effizienz der
Besprechung ihre Effektivität kommen: Das konkrete Formulieren und
Angehen von Zielvorstellungen, die der Gruppe Sinn und der Basis Lei-
tung geben.

Bibliographie

Barker, A., 30 Minuten bis zur effektiven Besprechung, Offenbach 21999.
Fascher, E., Der erste Brief des Paulus an die Korinther, ThHK VII/I, Berlin 21980.
Gäde, E.-G. / Listing, S., Sitzungen effektiv leiten und kreativ gestalten, Mainz

32000.
Goleman, D., Emotionale Intelligenz, München 1997.
Lang, F., Die Briefe an die Korinther, NTD VII, Göttingen / Zürich 171994.
Pesch, R., Die Apostelgeschichte, EKK V/2, Zürich / Düsseldorf 1986.
Schulz von Thun, F., Miteinander Reden, Bd. 2: Stile, Werte und Persönlichkeits-

entwicklung, Reinbek b. Hamburg 1989.
Roloff, J., Die Kirche im Neuen Testament, NTD Ergänzungsreihe 10, Göttingen

1993.
Theißen, G., Studien zur Soziologie des Urchristentums, Tübingen 31989.
Troeltsch, E., Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, Tübingen

1923.
Weisbach, C.-R., Professionelle Gesprächsführung, München 41999.

ZThG 8 (2003), 127–150, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Das Prinzip Verantwortung1

Ein Plädoyer für eine Midlife-Conversion2 der Pastorenaus-
bildung des Bundes Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden 

(BEFG), Körperschaft des öffentlichen Rechts3

Alwin-Eugen Porak

1. Anstelle eines Vorwortes

»2 + 2 = 4, ist Wahrheit, schade, dass sie leicht und leer ist, denn ich wollte
lieber Klarheit über das, was voll und schwer ist.« (Kurt Tucholsky). Ganz
sicher gehört der Dialog zwischen Jesus und Pilatus4 zu den aufregends-
ten Zeugnissen des NT. Jesus: »Ich bin dafür geboren und dazu in die Welt
gekommen, dass ich für die Wahrheit Zeugnis ablege. Jeder, der aus der
Wahrheit ist, hört auf meine Stimme. Pilatus sagte zu ihm: Was ist die
Wahrheit?« Ähnlich wie bei Tucholsky blieb die Antwort auf die Frage
nach der Wahrheit aus. Was ist Wahrheit? In den folgenden Ausführun-
gen soll dieser Frage in Bezug auf die Pastorenausbildung im BEFG nach-
gegangen und letztere dabei kritisch beurteilt werden.

2. Worauf ist die Ausbildung der Pastoren im BEFG zu gründen?

2.1. »Unter Bezugnahme auf …

Spätestens seit Max Weber Politik »[…] als jede Art leitender Tätigkeit
[…]«5 definiert hat und dieses Verständnis von leitender Tätigkeit zur Ba-

1 H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt 1984. M. Weber, Politik als Beruf,
Ditzingen 1992, 62 ff. und 70 ff.

2 Midlife-Conversion ist ein Begriff aus der Systemtechnik. Dort, wo extrem teuere In-
vestitionsgüter noch nach Jahren genutzt werden, in der Zwischenzeit sich jedoch ver-
gleichsweise Quantensprünge in der Systemtechnik eingestellt haben, stattet man eben
diese an sich noch tauglichen Investitionsgüter mit der modernen Technologie aus. Als Bei-
spiele seien der Austausch von z.B. Triebwerke, elektronische Steuerung, Navigationssys-
teme etc. im Flugzeugbau angeführt. Die Maßnahmen führen nicht dazu, dass die Charak-
teristik des Flugzeugtyps verändert wird.

3 Bei einer Körperschaft des öffentlichen Rechts handelt es sich um eine Organisation,
einen Verband, der öffentliche Aufgaben unter staatlicher Aufsicht wahrnimmt. Vgl. Arti-
kel 133 GG. Allerdings gelten für Religionsgemeinschaften gewisse Unabhängigkeitsrege-
lungen, die sich aus Artikel 140 GG ableiten.

4 Vgl. Joh 18,28-38.
5 Weber, Politik, 9. Nach Gesetz (Betriebsverfassungsgesetz, § 5 und Rechtssprechung

des Bundesarbeitsgerichts) sind leitende Tätigkeiten, solche, die echte unternehmerische Tä-

ZThG 8, 151-167, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



152 Alwin-Eugen Porak

siserkenntnis in unserer Gesellschaft zählt, ist auch deutlich, dass der
BEFG durch seine autorisierten Vertreter leitend tätig ist. Er ist es u.a., in-
dem er sich das staatlich zuerkannte Privileg zur Ausbildung seines Pre-
digernachwuchses zu Nutze macht und nach seinen theologischen Vor-
stellungen ausbildet. Er nimmt damit u.a. Einfluss auf Personalfragen.
Und in Konkretisierung dieses übernommenen Bildungsauftrages nimmt
der BEFG die Rolle eines politisch handelnden Subjekts in der Wertege-
meinschaft der Bundesrepublik Deutschland ein.

Deutschland ist ein durch sein Grundgesetz (GG)6 bestimmter Staat,
ein sozio-technisches System, ein soziales Gebilde,7 kurz, eine menschli-
che Gemeinschaft, deren weltliches Handeln sich nicht nur nach Art und
Umfang sowie durch ihr spezifisches Verhältnis zum Machtmonopol des
Staats bestimmt, sondern sich in ihrem Selbstverständnis gerade aus
diesem GG heraus definiert, in ihm gründet. Zweifelsfrei subsumiert
das Grundgesetz auch die für die speziellen Anliegen von Glaubens-
gemeinschaften relevanten Gestaltungselemente in Form von Rechten
und Pflichten8.

Somit haben alle grundgesetzlichen Aussagen und Aussagensätze in
Form von Gesetzen, Verordnungen und Richtlinien, also in dem damit
umschriebenen »öffentlich-rechtlichen« Bezugssystem9 beschreibende,

6

6 Das Grundgesetz (GG) oder auch Verfassung der Bundesrepublik Deutschland ist eine
Einheit aus Staatsorganisationsrecht und den Grundrechten. Die Präambel zum Grundge-
setz drückt aus, dass sich das Deutsche Volk dieses Grundgesetz im Bewusstsein seiner Ver-
antwortung vor Gott und den Menschen gegeben hat.

7 Zum Begriff sozio-technisches bzw. sozio-ökonomisches System, vgl. W.H. Staehle,
Organisation und Führung sozio-technischer Systeme, Stuttgart 1973, 9ff.

8 Beispielhaft sei die gegenwärtige Handhabung der Eheschließungspraxis in den Bun-
desgemeinden angeführt, die in der apodiktischen Überzeugung gründet, dass verantwort-
lich das kirchliche Ja-Wort nur konsekutiv dem standesamtlichen folgen kann. Vgl. Ethik-
papier der Evangelisch Freikirchlichen Gemeinde München (Holzstraße). Unter Ziffer 3. 2
a) ist dieses Verständnis dokumentiert: »Nach dem biblischen Zeugnis ist die Ehe eine von
Gott eingesetzte Lebensgemeinschaft von Mann und Frau […] in der jeweils höchsten sozi-
alen Verbindlichkeit […] In der Bundesrepublik ist gegenwärtig die standesamtliche Ehe-
schließung Ausdruck dieser höchsten Verpflichtung […]«

9 Zu unterscheiden gilt es dabei hinsichtlich des privaten und des öffentlichen Rechts.
Während die Rechtsbeziehungen der Bürger untereinander durch Normen des Privatrechts
(z.B. BGB, HGB) geregelt werden, regelt das öffentliche Recht (z.B. Straf-Steuer-Polizei-
recht) durch seine Normen die Beziehungen des Bürgers zum Staat. Anders als bei den sich
am u.a. Bürgerliches Gesetzbuch (BGB) orientierenden Regelungen privatrechtlichen Cha-
rakters, sind öffentlich-rechtliche Rechtsbeziehungen nie abdingbar.

tigkeiten, also Führungsaufgaben wie Planen, Organisieren, Entscheiden und Kontrollieren
beinhalten. Insbesondere ist ein maßgeblicher Einfluss auf Personalfragen ein wesentliches
Merkmal der Einstufung als leitender Angestellter. Vgl. W.H. Staehle, Management, Mün-
chen 81999, 89ff.

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Das Prinzip Verantwortung 153

erklärende und gestaltende Bedeutung,10 und werden dabei durch  Er-
kenntnisse insbesondere der Sozial- bzw. Gesellschaftswissenschaften11

ergänzt.
Um welche vergleichsweise öffentlich rechtlichen Aussagen und Aus-

sagensätze, Daten und Fakten mit Relevanz handelt es sich im Folgenden?

2.2. Die zwei »Todsünden« von Leitungsverantwortlichen

Weil Güter knapp sind, muss »jede Gesellschaft […] nach Möglichkeiten
suchen, die Diskrepanz zwischen den Wünschen und Bedürfnissen der
einzelnen Menschen und der Menge der zur Verfügung stehenden Güter
zu verringern. Wirtschaften heißt nun, Entscheidungen über die Ver-
wendung knapper Ressourcen so zu treffen, dass damit die Knappheit an
Gütern möglichst günstig verringert wird«.12

Dies bedeutet zunächst, dass, wo über die Verwendung knapper Res-
sourcen nicht (mehr) entschieden wird und/oder nicht unter der An-
strengung, dies »möglichst günstig« zu tun, nicht gewirtschaftet wird.13

Der »homo sapiens«, der denkende, wissende Mensch, postuliert für
sich und seine Wesensbestimmung, dass er vernünftig handelt. Zum
Prinzip erhoben bedeutet dies, dass der denkende Mensch alle Bereiche
menschlichen Handelns diesem Rationalprinzip unterwirft. Diese Vor-
gabe besagt, dass ein Ziel14 mit einem Minimum an Faktoreinsatz15 zu

10 Es gilt jedoch, die das innergemeindliche Leben bestimmenden Randbedingungen nicht
außer Acht zu lassen. Damit ist insbesondere die Tatsache von Bedeutung, dass sich Gemein-
den vor allen Dingen als theologisch determinierte sozio-ökonomische Systeme verstehen-
und in ihrem Alltagshandeln AT und NT Erkenntniswahrheiten, also dem Primat der Theo-
logie (Theokratie) unterliegen. So gesehen besteht eine konkurrierende Gesetzmäßigkeit des
AT und NT immer dort, wo öffentlich-rechtliche Normen nicht gesetzt sind. So z.B. in Bezug
auf das Aktiengesetz, Handelsrecht, Konkursrecht, die Grundsätze ordnungsmäßiger Bilan-
zierung / Buchführung (GOB’s Bewertungsgesetz), Abgabenordnung etc.

11 Vgl. K. Bleicher, Organisation als System, Wiesbaden 1972, 69, und die dort geführte
Diskussion der die Wissenschaften unterscheidenden Kriterien (Erfahrungsobjekt, Er-
kenntnisobjekt, Erkenntnisziel).

12 W. Lachmann, Wirtschaft und Ethik, Neuhausen-Stuttgart 1987, 21., vgl. auch K.
Walther, Wirtschaftliches Handeln, in: Bundeswehrverwaltung, 2, 37 (1993) 31 ff.

13 Gegen den Strich argumentiert, bedeutet dies auch, dass in Unternehmungen, deren
Ausgaben (Aufwand, Kosten) zu 60% und mehr »fixen« Charakters sind, ebenfalls nicht
gewirtschaftet wird.

14 Ziele wirtschaftlichen Handelns können sein: Gewinnerzielung, Entfaltung wirt-
schaftlicher Macht, Umsatzsteigerung, Substanzsicherung, Rendite des investierten Kapi-
tals, Existenzsicherung etc.

15 Ähnlich wie bei den Begriffen Betrieb und Unternehmung ist auch hinsichtlich der
begrifflichen Festlegung des betriebswirtschaftlichen Faktorensystems eine intensive Dis-
kussion in der Literatur zu verfolgen. Vgl. E. Gutenberg, Grundlagen der Betriebswirt-
schaftslehre, Bd. 1: Die Produktion, Berlin 151969, 445. Betriebswirtschaftlich argumentiert
folgt der Begriff Faktoreinsatz in Anlehnung an Gutenberg folgender Systematik: a) Ele-
mentarfaktoren: 1. Menschliche Arbeitskraft, 2. Arbeits- und Betriebsmittel, 3. Werkstoffe.
b) Dispositiver Faktor: 4. Geschäfts- und Betriebsleitung.

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



154 Alwin-Eugen Porak

erreichen ist bzw. ein gegebener Faktorvorrat zu einem Maximum an
Zielerreichung zu führen ist. Wird dieses allgemeine Rationalprinzip
oder auch Vernunftprinzip mit ökonomischen Dimensionen in Zusam-
menhang gebracht, dann wird aus dem allgemeinen Vernunftprinzip das
»Ökonomische Prinzip« oder auch Wirtschaftlichkeitsprinzip.16

Bei der Formulierung und Festlegung solcher organisationsspezifischer
Ziele sind drei Dimensionen zu berücksichtigen: Inhalt, das angestrebte
Ausmaß und der zeitliche Bezug der Ziele.17 Auch ist zu bedenken, dass
Ziel, Mittel und Fähigkeiten in Korrelation zueinander stehen, was
gleichzeitig bedeutet, dass Mittel und Fähigkeiten den Weg zur Zielerrei-
chung ausmachen. Dass sich in den zur Zielerreichung gewählten Mitteln
auch die Ziele selbst widerspiegeln müssen, besagt nichts anderes, als dass
die Messlatte für alles ethisch orientierte Handeln durch gesinnungs-
bzw. verantwortungsethisch gründende Normen gelegt wird.18

In marktwirtschaftlichen Unternehmungen19 oder in Betrieben schlägt
sich zielorientiertes Handeln im Gewinnstreben20 nieder. Im freikirchli-
chen Raum hingegen wird zielorientiertes Handeln durch den Span-
nungsbogen bestimmt, der sich aus treuhänderischem, also durch Spen-
den finanziertem Handeln einerseits zu in innergemeindlichen sowie
vom BEFG als Dachorganisation kommunizierten Bündeln von Hand-
lungszielen andererseits ergibt. Entziehen sich die vom BEFG vorgegebe-
nen Ziele religiöser Glaubensüberzeugungen einer objektiven Rationali-
tät, unterliegt die Zielerreichung konkretisierter Ziele durchaus ver-
nunftgeborenen, ökonomischen Handlungsmaximen und damit einer
objektivierbaren Rationalität.21 Das bedeutet, die »Todsünden« von Lei-
tungsverantwortlichen, also »Verantwortungslosigkeit« und »Unsach-
lichkeit«, das Sich-Sonnen im Glanz der Macht22 ließen sich zweifels-
ohne abbilden und beschreiben.

16 Vgl. E. Heinen, Industriebetriebslehre, 48; dabei handelt es sich um reines Formal-
prinzip, das Ziele nicht festlegt sondern nur den formalen Aspekt des Vorgehens beschreibt.

17 A.a.O., 46.
18 Weber, Politik, 62ff.
19 Unternehmungen sind im herrschenden wirtschaftswissenschaftlichen Verständnis auf

Gewinnstreben ausgerichtete Betriebe marktwirtschaftlicher Wirtschaftsysteme, während
Betriebe nur als Planerfüllungseinheiten planwirtschaftlicher Wirtschaftssysteme gelten.

20 Gewinn stellt in wirtschaftswissenschaftlichen Betrachtungen vereinfacht formuliert
die Differenz aus der Unternehmensleistung und dem dafür gewöhnlicherweise erforderli-
chen (ordentlichen) Werteverzehr (i.w. Personalkosten, in die Produktion eingegangene
Werkstoffe und Betriebsmittel, Entlohnung solcher Dienstleistungen und verbrauchte im-
materielle Güter) dar.

21 Allgemein wird heute für diese Funktion des Objektivierens der Begriff Controlling
verwendet, der mehr als »Kontrolle« bedeutet. Controlling ist eine integrative Führungs-
funktion, die alle Organisationsfunktionen im Hinblick auf eine Optimierung der Organi-
sationsziele durchdringt. Vgl. W.H. Staehle, Management, 544.

22 »[Dieses hat] keinerlei Verwandtschaft […] mit dem Wissen um die Tragik, in die al-
les Tun, zumal aber das politische Tun, in Wahrheit verflochten ist.« Weber, Politik, 63.

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Das Prinzip Verantwortung 155

3. Der wahre Zweck des Menschen ist »[…] die höchste und proportio-
nierlichste Bildung seiner Kräfte zu einem Ganzen« (Wilhelm von 
Humboldt)«23

3.1. von Humboldt – ja und …?

Stimmt das Humboldt‘sche Bildungstheorem – das zweifelsfrei auch re-
ligiöse Glaubensüberzeugungen implizierte – dann bedeutet das heute
konkret, dass Bildung sich den Erfordernissen stellen muss, die mit dem
komplexen Zieldreieck von konfliktfreiem Zusammenleben, demokra-
tisch legitimierter Herrschaft und Globalisierung unseres Seins, d.h. in-
ternationalisierte Vernetzung von Wissen, Produktionsfaktoren, Infor-
mation und Kapital24 umschrieben werden können.

So gesehen ist Bildung der Verbund von soliden Grundkenntnissen
und fachlichem Spezialwissen, also das, was in unserer Wissensgesell-
schaft25 mit Schlüsselkompetenzen beschrieben wird.26 Diese Schlüssel-
kompetenzen seinen Bürgern auf allen Ebenen zu vermitteln setzt vor-
aus, dass sich Bildung der Präambel zum Grundgesetz verpflichtet fühlt,
die die im Grundgesetz manifestierte Ethik der Freiheit verinnerlicht.
Nur dort, wo das Prinzip der Freiheit Raum greifen kann, stellt sich so-
wohl Erfolg im persönlichen als auch für die Gesellschaft ein. Wer be-
greift, dass die gottgestiftete Würde des Menschen und das Prinzip der
Freiheit nicht nur strukturgebend für das GG waren, sondern den Kern
moderner Ethik darstellen, der schafft damit die Grundlagen für (s)eine
Gesellschaft, eine Gesellschaft, in der der Mensch das tun und verwirkli-
chen kann, was in ihm steckt, um sich aktiv zu seinem eigenen und zum
Nutzen aller einbringen zu können. Mit dieser Ethik der Freiheit stellt
sich weniger die Frage danach, wie viel einer besitzt, über welche Macht
er verfügt, sondern, ob seine Idee, sein geschöpftes Produkt, seine Leis-
tung dem einzelnen Menschen bzw. seiner ihn umgebenden Werte- und
damit letztendlich der Weltgemeinschaft dienlich sein kann. Die Ver-
wirklichung des Prinzips der Freiheit in unserer Gesellschaft begründet

23 Vgl. W. v. Humboldt, Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des
Staates zu bestimmen, zitiert nach SZ vom 29.8.2002.

24 Vgl. R.W. Habbel, Faktor Menschlichkeit, Wien 2001, 199.
25 Vgl. a.a.O., 193. Kritische Beobachter sehen voraus, dass die Wissensgesellschaft Un-

terschiede innerhalb der Gesellschaft nicht abbaut, sondern eher noch krasser werden lässt.
Um ein stärkeres Auseinanderdriften zwischen arm und reich, zwischen ungebildet und ge-
bildet zu vermeiden, ist entschlossenes Gegensteuern vor allem im Bildungswesen unbe-
dingt notwendig.

26 Vgl. N. Bensel u.a., Hochschulen für das 21. Jahrhundert zwischen Staat, Markt und
Eigenverantwortung, hg. v. Daimler Chrysler Services (debis) AG, Berlin / Stanford 2000,
6. Solche Schlüsselkompetenzen können sein: Lernkompetenz, soziale Kompetenz, inter-
kulturelle und internationale Kompetenz, kritische Urteils- und Orientierungsfähigkeit,
kreative Kompetenz (schöpferisches Gestalten), Informations- und Informationstechnolo-
giekompetenz, interdisziplinäre Systemkompetenz.

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



156 Alwin-Eugen Porak

somit eine Ethik der Freiheit und diese impliziert eine Ethik der Bildung,
der Entwicklung, der unendlichen Möglichkeiten, der offenen Horizonte,
bedeutet letztlich, sich durch Bildung und Leistung an der Weltgemein-
schaft zu beteiligen.27

3.2. Die Pastorenausbildung im BEFG

Da wurde in der Zeitschrift »Die Gemeinde«28 unter der Überschrift »Tag
des Theologischen Seminars mit Aussendungsgottesdienst« nicht ohne
Stolz darauf hingewiesen, dass am Theologischen Seminar in Elstal erstma-
lig der Grad eines Bachelor of Theology erworben werden konnte. Abgese-
hen davon, dass jedem Absolventen für eine bestandene Prüfung nur zu
gratulieren ist, stellt sich jedoch auch die Frage nach dem Zusammenhang
der erworbenen Graduierung mit den Aufgaben eines Pastors im BEFG.
Studium und Berufsausbildung dienen – so das Verständnis des im Grund-
gesetz gründenden Berufsbildungsgesetzes (BBiG) und des Hochschulrah-
mengesetzes (HRG) – der Vorbereitung auf ein berufliches Tätigkeitsfeld,
und sollen die dafür erforderlichen Fachkenntnisse vermitteln.29

Wüsste ich nicht aus meinem Mitdenken, Mitringen, Mitargumentie-
ren in der Funktion als so bezeichneter »externer Sachverstand« in zwei
»Kommissionen«30, wie diese Elstaler bzw. University of Wales-Ab-

27 Vgl. H.-O. Henkel, Die Ethik des Erfolgs, München 2002, 10ff.
28 Die Gemeinde 18 (2002), 10ff. Die Zeitschrift »Die Gemeinde« ist das Magazin des

BEFG in Deutschland, K.d.ö.R.
29 So subsumiert das Berufsbildungsgesetz (BBiG) unter »Berufsbildung« die Berufs-

ausbildung, die berufliche Fortbildung und die berufliche Umschulung. Dabei kommt der
Berufsausbildung die Bedeutung zu, eine breit angelegte berufliche Grundausbildung zu
gewährleisten, die für die Ausübung einer qualifizierten beruflichen Tätigkeit notwendigen
fachlichen Fertigkeiten und Kenntnisse zu vermitteln. Vgl., § 1 BBiG. Demgegenüber spre-
chen die Hochschulgesetze der Länder und das Hochschulrahmengesetz vom ersten berufs-
qualifizierenden Abschluss. Vgl.: z.B.: § 19 Hochschulrahmengesetz bzw. § 9 Thüringer
Hochschulgesetz. Sowohl dem BBiG als auch in den Hochschulgesetzen ist also die Berufs-
qualifizierung der Ausbildungstätigkeit gemein.

30 Im Jahr 2000 wurden durch die Gremien des BEFG zwei Kommissionen eingesetzt,
die sich mit der Neugestaltung der Pastorenausbilung beschäftigen sollten. Hatte die so ge-
nannte »Große Kommission« unter der Leitung von Pastor Uwe Dammann sich mit Fragen
der Pastorenaus- und Weiterbildung zu beschäftigen, so war sowohl das Zustandekommen
der »Kleinen Kommission« unter der Leitung von Prof. Dr. Popkes als auch deren Auftrag
strittig. Letzterer ist bis heute nicht dokumentiert. Die Kleine Kommission verabschiedete
keine Arbeitsergebnisse, solche waren aus meiner Sicht auch nicht erzielbar, insoweit die
Kommissionsleitung auf konsolidierte Ergebnisse keinen Wert zu legen schien. Vielmehr
gewann ich als Kommissionsmitglied den Eindruck, dass aufgezeigte Wege und Lösungsi-
deen durch den Kommissionsleiter mit Problemsträußen atomisiert wurden. Nachdem we-
der ein Protokoll unseres ersten Treffens verfügbar gemacht wurde, noch ein unter uns vier
Kommissionsmitgliedern abgestimmtes Vorgehenskonzept zustandezubringen war, ent-
sprechende Arbeitsvorschläge vom »Primus inter pares« nicht aufgegriffen, sondern allen-
falls vertagend behandelt wurden, legte ich meine Mitarbeit unter Darlegung der Gründe
in dieser Kommission nieder. Die Bundesleitung nahm dies kommentarlos zur Kenntnis. So

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Das Prinzip Verantwortung 157

schlüsse zustande kommen, könnte ich mich von Herzen mit dem/den
Absolventen über das Erreichte freuen.

3.3. Wut und Scham

Beim Lesen des vorgenannten Artikels haben mich jedoch Wut und
Scham übermannt. Wut, weil als ein Ergebnis der erwähnten Kommissi-
onsarbeit hätte protokolliert werden sollen, dass fortan nicht mehr über
die sich als fragwürdig herausstellende, in Zusammenarbeit mit der Uni-
versity of Wales praktizierte Parallelausbildung zum Bachelor bzw. Mas-
ter of Theology, gesprochen werden sollte, weil in der Kommission zu-
nehmend die Erkenntnis Raum griff, dass diese Parallelausbildung nicht
zielführend sei. Es wurde von der Mehrheit der Kommissionsmitglieder
erkannt, dass diese Form des Abschlusses weder dem BEFG unmittelbar
dienen kann noch den Absolventen einen Lebensvorteil bringen wird
(sic!). Allenfalls ermöglicht diese Parallelausbildung einigen involvierten
BEFG-Angestellten als Ausführende interessante Abstimmungsdienst-
reisen nach Wales. Bedauerlicherweise waren die Vertreter des Elstaler
Seminars in ihrer Funktion als Kommissionsmitglieder nicht in der Lage,
auf Befragen den anwesenden Kommissionsmitgliedern eine Begrün-
dung für dieses Parellelstudium via University of Wales zu nennen. Die
Kommission konnte insoweit nicht klären, ob z.B.: »ein Beschluss der
Bundesleitung vom […] mit dem Ziel […] , weil […] (?) […] » vorlag, um
derart autorisiert die laufend entstehenden, aus Mitgliederspenden zu de-
ckenden zusätzlichen Kosten der Parallelausbildung31 zu rechtfertigen.

Allerdings wurde durch die Vertreter des Seminars in Elstal die Frage
verneint, dass es sich bei dem angestrebten Bachelor-Abschluss via die
University of Wales um einen ersten berufsqualifizierenden Abschluss
im Sinne des § 19 HRG bzw. § 2 BBiG handeln würde. Ich habe in der
Kommissionssitzung folglich von Irreführung der spendenden Mitglie-
der und der sich dem BEFG anvertrauenden Auszubildenden gesprochen.
Mir fällt heute keine andere Begrifflichkeit ein, um diesen Skandal zu be-
nennen. Ich werde im späteren Verlauf noch an Hand von Fakten meine
Darlegungen begründen.

31

31 Wie Studiengebühren, die an die University of Wales durch den BEFG und die Stu-
denten in irgendeinem Mix zu entrichten sind, Kosten des Einsatzes des Elstaler Lehrerkol-
legiums, Reisekosten der Führung etc.

führte ich u.a. an, dass ich vor meinem Gewissen weder die dem BEFG entstehenden Reise-
kosten verantworten konnte, die durch meine Reisetätigkeit zu – hauptsächlich in Berlin
stattfindenden – Kommissionssitzungen entstanden sind, noch war ich bereit, mein kost-
barstes Gut – meine Zeit – so zu vergeuden. Beide Kommissionen waren »hochkarätig« u.a.
mit Bundesdirektoren, Direktoren aus Elstal, Lehrpersonal aus Elstal, Gemeinde- und Ver-
einigungsleiter und zwei »externen« Sachverständigen besetzt.

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



158 Alwin-Eugen Porak

3.3.1. Scham

Ja, ich empfand beim Lesen des zitierten Artikels auch Scham. Scham,
weil ganz offensichtlich und jederzeit belegbar, Angestellte des BEFG be-
reit waren, Unwissenheit auszunutzen, Vertrauen und Hoffnung junger
Menschen fürsorgelos hintenanzustellen, nur um eine Seite Hochglanz-
papier mit Jubelzeilen füllen zu können.

3.3.2. Was soll der Hut im Ring?

Ich werfe also meinen Hut in den Ring der Kontroversen. Zum einen,
weil ich um die Zukunftschancen der Seminaristen in Elstal und zum an-
deren, weil ich mittelbar um zukunftsichernde Entwicklungslinien im
BEFG besorgt bin. In mir lebt und argumentiert zutiefst die Überzeu-
gung, dass die gottgegebene Würde eines jeden Menschen nicht von sei-
ner Freiheit, sich durch Bildung und Leistung an der Weltgemeinschaft
zu beteiligen, losgelöst werden kann.32 Wer heute noch Protagonist und
Befürworter einer Ausbildung ist, die nach fünf Jahren weder eine staat-
liche Anerkennung gewährleisten kann, noch gesellschaftliche – weil zur
»qualifizierten« Berufsausübung in Freiheit tauglich – Relevanz hat und
dieses Ausbildungsversagen auch noch mit unvergleichlich hohem Ver-
brauch von Spenden seiner Mitglieder erfolgt, geht nicht nur verantwor-
tungslos mit Spendengeldern um, sondern tritt darüber hinaus der
Würde des Menschen vors Schienbein.

3.3.3. Bildung ist Investition in Humankapital

Bildung ist keine Privatangelegenheit nach dem Motto: Jeder nach sei-
nem Gutdünken! Nein, sie ist auch keine Privatangelegenheit des
BEFG33. Wie schmerzhaft dieser Umstand sein kann, spüren die Brüder
und Schwestern, die von den Prediger- bzw. Gehaltslisten des BEFG ge-
strichen worden sind und nur über den Elstaler Berufsabschluss verfü-
gen. Gleiches gilt für die Schwestern und Brüder, die gewissermaßen in
innerer Emigration leben und sich zum Dienst im BEFG gezwungen füh-
len, weil sie mit der Seminarausbildung in Elstal in unserer Wissensge-

32 Vgl. Henkel, Ethik, 11. 
33 Es gehört schon zu den Delikatessen der diskutierten Problematik, dass ausgerechnet

»Freiheitsartikel« der Weimarer Reichsverfassung von 1919 in Verbindung mit dem Arti-
kel des 140 GG dazu führen, dass der BEFG sich derart gesellschaftsindifferent verhalten
kann. Artikel 137, Absatz 3 der Weimarer Verfassung legt folgendes fest: »Jede Religions-
gemeinschaft ordnet und verwaltet ihre Angelegenheiten selbständig innerhalb der
Schranken des für alle geltenden Gesetzes. Sie verleiht ihre Ämter ohne Mitwirkung des
Staates oder der bürgerlichen Gemeinde.« Anders als im Berufsbildungsgesetz (BBiG) § 56
festgelegt, müssen Kraft grundgesetzlicher Regelung somit Religionsgemeinschaften z.B.
für ihre Berufsausbildung keine Berufsbildungsausschüsse einsetzen, deren Aufgabe u.a. es
ist, für eine einheitliche Berufsausbildung zu sorgen.

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Das Prinzip Verantwortung 159

sellschaft keine berufliche Alternative außerhalb des BEFG sehen. Sie
stehen im Arbeitsamt in der Warteschlange für Ungelernte! Und dies
nach möglicherweise zwanzig Jahren Gemeindeamt und zerbrochener
Familie. Mich würde an dieser Stelle interessieren, wie die Elstaler Exe-
geten die bekannte Paulusermahnung auslegen: »Setzt eure Ehre darein,
ruhig zu leben, euch um die eigenen Aufgaben zu kümmern und mit eu-
ren Händen zu arbeiten, wie wir euch aufgetragen haben. So sollt ihr vor
denen, die nicht zu euch gehören, ein rechtschaffenes Leben führen, und
auf niemand angewiesen sein.«34 Diese Paulusermahnung zieht sich
durch beide Thessalonicherbriefe schlüssig hindurch35 und wird von den
Historikern unter den Ökonomen wie folgt verstanden: »Der Christ soll
arbeiten, um anderen nicht zur Last zu fallen und um in der Lage zu sein,
den Bedürftigen zu helfen.«36 Ja, Bildung ist auch ein im Grundgesetz
gründender Auftrag öffentlich-rechtlichen Charakters, dessen gute oder
schlechte Erfüllung durch die Länder, die öffentlich-rechtlichen (BEFG)
und privaten Bildungsträger über den Wohlstand einer Gesellschaft ent-
scheidet. Bildungsarmut, Bildungskatastrophe, das Versagen unseres Bil-
dungssystems37 wurden spätestens mit der »Dritten Internationalen Ma-
thematik- und Naturwissenschaftsstudie«38 der 1990er Jahre offenkun-
dig, wenngleich die dort aufgezeigten Mängel ins politische Bewusstsein
erst durch die im Herbst 2001 vorgestellten Ergebnisse der PISA-Stu-
die39 gelangt sind und seitdem immer wieder medial diskutiert werden.

3.4. Randbedingungen

3.4.1. Das Predigerseminar ist … (?)

Seit 1880 werden auf einem Predigerseminar zukünftige PredigerInnen
für den Dienst in den Gemeinden bzw. im Bund ausgebildet. Ursprüng-
lich wurde es als »Predigerseminar der Deutschen Baptisten« in Ham-
burg ins Leben gerufen und im Zuge der Wiedervereinigung der beiden
deutschen Staaten in der Trägerschaft des BEFG – auch unter Einbezie-

34 1Thess 4,11ff.
35 Vgl. 2Thess 3,6ff. (»Warnung vor Faulheit und Unordnung«)
36 F. Schinzinger, Vorläufer der Nationalökonomie, in: O. Issing, (Hg.), Geschichte der

Nationalökonomie, München 42002, 20 ff.
37 In einem Bericht der Süddeutschen Zeitung vom 8./9.9.2002 über einen Vier-Punkte-

Plan der Unternehmungsberatung McKinsey zur Reformierung des Deutschen Bildungs-
systems wird »[…] das deutsche Bildungssystem als eines der europaweit schlechtesten und
als sozial besonders ungerecht(es)« System beschrieben.

38 Engl. Abkürzung gebräuchlich: TIMMS.
39 Die Abkürzung steht für Programme for International Student Assessment. Die in

den Medien sich an die Veröffentlichung der Ergebnisse anschließende Diskussion hat
zweifelsfrei aufgezeigt, dass sich die Bundesrepublik Deutschland auf allen Bildungsgebie-
ten und -ebenen gewaltig anstrengen muss, um ihrer grundgesetzlichen Verantwortung für
die Auszubildenden besser als gegenwärtig nachzukommen.

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



160 Alwin-Eugen Porak

hung des Theologischen Seminars in Buckow (Märkische Schweiz) –
nach Elstal / Brandenburg verlegt. Die Ausbildung im Seminar wird von
durch den BEFG berufenen »DozentenInnen« durchgeführt, die in etwa
analog zu C2 (Hochschul-) Professoren entlohnt werden.

Eingangsvoraussetzung bzw. Voraussetzungen für den Beginn der
Ausbildung sind Glaubensüberzeugungen und Empfehlungen einer sen-
denden Gemeinde, nicht aber allgemein bildende Abschlüsse wie »Allge-
meine oder spezielle Hochschulreife«. 

Orientiert am Grundgesetz und der öffentlich-rechtlichen Gesetzgebung
handelt es sich bei der Institution »Seminar« um eine innerbetriebliche
Ausbildungseinrichtung, um eine private Fachschule – ohne jede gesell-
schaftliche Relevanz: Das bedeutet, wer nach fünfjähriger Ausbildung Els-
tal (ob mit großem, sehr großem etc. Erfolg) verlässt, hat weder eine Aus-
bildung nach dem Berufsbildungsgesetz40 (Lehrberuf wie Bankkaufmann
oder Kfz-Mechaniker) noch einen ersten berufsqualifizierenden Abschluss
im Sinne des § 19 Hochschulrahmengesetzes (HRG), was besagt, dass der
Absolvent in unserer Gesellschaft als Bürger ohne Beruf dasteht.

3.4.2. Das Predigerseminar ist nicht … (!)

Nun reibe man sich bitte die Augen: Diese im Glauben zum Predigeramt
Berufenen sind ohne Berufsabschluss, obwohl sie sich zumindest fünf Jahre
in Ausbildung befanden, in der ihnen allerdings insgesamt nicht mehr als
600 Unterrichtsstunden (der Sprachgebrauch in Elstal ist: Semesterstun-
den) angeboten wurden. Wie viele dieser Unterrichtsstunden tatsächlich
Pflichtstunden, d.h. Stunden, deren Teilnahme und Bestehen »conditio sine
qua non« waren (und sind), weiß möglicherweise signifikant niemand.

Seit 1994 stelle ich als Lehrbeauftragter an der Fachhochschule Erfurt
für einen Fachbereich die Lehre in den Fächern BWL / VWL, Buchfüh-
rung, Kosten- und Leistungsrechnung und Steuerrecht sicher und weiß
demzufolge zu bezeugen, dass die Studierenden an einer Fachhochschule
im Semester ca. 40 Vorlesungsstunden pro Woche (= SWS) und dies pro
Semester 4 Monate lang zu hören haben. Multipliziert man diese Zahl
mit den Monaten, so ergibt sich pro Semester (= 40 × 4 × 4 = 640) ein
höheres Ausbildungsniveau (Semesterwochenstunden) als in Elstal in
insgesamt fünf Jahren.41

40 Berufsbildunggesetz (BBiG) gilt für die Berufsbildung, soweit diese nicht in berufs-
bildenden Schulen durchgeführt wird, die den Schulgesetzen der Länder unterstehen. Vgl.,
§ 2 BBiB. Hinsichtlich der zuständigen Stellen. Vgl.: §§ 74, 75, 79, 84, 87, 89, 91, 93, 97.
BBiG. Hinsichtlich der Anerkennung von Ausbildungsberufen vgl. z.B. § 25 BBiG und § 25
der Handwerksordnung.

41 Zu beachten gilt es auch, dass z.B. an Mittelschulen, Gymnasien oder Fachschulen des
tertiären Bildungsbereiches (z.B. Ausbildung zum staatlich anerkannten Erzieher, Techni-
ker, Betriebswirt) das Jahresstundensoll ca. 1400 Stunden beträgt.

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Das Prinzip Verantwortung 161

3.5. Und wer fragt da nach?

3.5.1. Mehr Schein als Sein …

Ich habe noch nie begriffen, warum sich die Ausbildungseinrichtung in
Elstal »Seminar«42, die Lehrenden »Dozenten« und die Auszubildenden
»Studenten« nennen. Weder ist das Seminar eine anerkannte wissen-
schaftliche Einrichtung im Sinne des solche Einrichtungen definierenden
Hochschulrahmengesetzes (§ 1 HRG) bzw. eines Länderhochschulgeset-
zes, noch erfüllt das Seminar in Elstal erwiesenermaßen eine der Aufga-
ben des § 2 HRG bzw. § 1 BBiG.43 Auch sind die Dozenten des Bildungs-
zentrums Elstal als Hochschullehrer i.S. von § 48 HRG nicht berufen,
ohne mit dieser Feststellung ein irgendwie geartetes persönliches Quali-
fikationsurteil abgegeben zu wollen.44

Fakt ist, dass die Auszubildenden in Elstal ihre Ausbildung wie (als)
Schüler von Fachoberschulklassen beginnen, deren Besuch eine abge-
schlossene Berufsausbildung voraussetzt und erst ab dem zweiten Ausbil-
dungsjahr ausbildungsförderungsrechtlich wie (als) Studenten gestellt
sind.45 Aus der ausbildungsförderungsrechtlichen Betrachtungsweise eine

42 Herrschende Auffassung: Bezeichnung von Hochschulinstituten.
43 »1. Die Hochschulen dienen entsprechend ihrer Aufgabe der Pflege und der Entwick-

lung der Wissenschaften und der Künste durch Forschung, Studium, Lehr- und Weiterbildung
in einem freiheitlichen, demokratischen und sozialen Rechtsstaat. Sie bereiten auf berufliche
Tätigkeiten vor, die die Anwendung wissenschaftlicher Erkenntnisse und wissenschaftlicher
Methoden oder die Fähigkeit zur künstlerischen Gestaltung erfordert. 2. Die Hochschulen för-
dern entsprechend ihrer Aufgabenstellung den wissenschaftlichen und künstlerischen Nach-
wuchs. 3. Die Hochschulen fördern die Weiterbildung ihres Personals.«

44 Hinsichtlich der Anforderungen an Hochschulpersonal geben das HRG bzw. die Län-
derhochschulgesetze Kriterien vor. So z.B. in § 44 HRG (Absatz 1): 1. Einstellungsvorausset-
zungen für Professoren sind neben den allgemeinen dienstrechtlichen Voraussetzungen min-
destens: 1. ein abgeschlossenes Hochschulstudium, 2. pädagogische Eignung, 3. besondere
Befähigung zur wissenschaftlichen Arbeit, die in der Regel durch die Qualität einer Promo-
tion nachgewiesen wird, oder besondere Befähigung zu künstlerischer Arbeit und 4. darüber
hinaus je nach Anforderung der Stelle a) zusätzliche wissenschaftliche (siehe Absatz 2) oder
künstlerische Leistungen oder b) besondere Leistungen bei der Anwendung oder Entwicklung
wissenschaftlicher Erkenntnisse und Methoden in einer mindestens fünfjährigen beruflichen
Praxis, von der mindestens drei Jahre außerhalb des Hochschulbereichs ausgeübt worden sein
müssen. (Absatz 2): Die zusätzliche wissenschaftliche Leistung nach Absatz 1 Nr. 4 Buchstabe
a werden durch eine Habilitation oder durch gleichwertige wissenschaftlichen Leistungen, die
auch in einer Tätigkeit außerhalb des Hochschulbereichs erbracht werden können, nachge-
wiesen. (Absatz 3) »[…] Professoren an Fachhochschulen […] müssen die Einstellungsvor-
aussetzungen nach Absatz 1 Nr. 4 b erfüllen, in besonders begründeten Ausnahmefällen kön-
nen solche Professoren berufen werden, wenn sie die Einstellungsvoraussetzungen nach Ab-
satz 1 Nr. 4 Buchstabe a erfüllen.« Gem. § 48 c HRG gelten für Hochschuldozenten die Ein-
stellungsvoraussetzungen des o.a. zitierten § 44 HRG entsprechend.

45 Vgl. die Verordnung über die Ausbildungsförderung für den Besuch von Ausbil-
dungsstätten für kirchliche Berufe (Kirchenberufeverordnung) und dort die §§ 1 und 2 so-
wie die Ausbildungsförderung nach dem Bundesgesetz über individuelle Förderung der
Ausbildung (BAföG). Demnach wird Ausbildungsförderung geleistet für den Besuch von

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



162 Alwin-Eugen Porak

»öffentlich-rechtliche« Anerkennung als Hochschulinstitut abzuleiten, ist
schlichtweg abwegig. Wer also bewusst eine nicht zutreffende Sprachrege-
lung verwendet, führt der nicht bewusst sein Gegenüber hinters Licht?
Und wie ist dieser Täuschungsakt im Kontext biblischer Wahrhaftigkeit
und intellektueller Redlichkeit zu bewerten? Von dem Friedensforscher
Bertrand Russel soll der Gedanke stammen, dass wer die Wahrheit nicht
kennt, nur ein Dummkopf sei, wer jedoch die Wahrheit kenne und sie eine
Lüge nennt, der sei ein Verbrecher.

3.5.2. Wahrheit ist der Weg zum Ziel

Was wäre denn falsch daran, das Seminar in Elstal ehrlicherweise als Bi-
belschule zu bezeichnen? Damit würde die Namensgebung der Ausbil-
dungsstätte dem Wesen und seiner Rechtsstellung nach außen hin fol-
gen, ohne dass damit allerdings verhindert werden könnte, dass der Ab-
schluss in seiner gegenwärtigen Konstruktion weiterhin als qualifizie-
render Berufsabschluss nicht anerkannt werden kann. Dies, obwohl es in
Deutschland über 400 anerkannte Berufsbilder und Ausbildungsberufe
gibt. Ich kann es gar nicht oft genug wiederholen: All dies ist der Bundes-
leitung, den Leitern der Ausbildungsstätte Elstal und den Mitgliedern
beider Kommissionen zur Kenntnis gebracht worden, ohne dass sich in-
haltlich Widerspruch geregt hätte.

Ein Blick in die einschlägigen Richtlinien und Gesetze lässt erkennen,
dass Studenten, die in Deutschland an Fachhochschulen studieren, regel-
mäßig nach sechs Semestern bzw. drei Jahren (Bachelor) oder acht Se-
mestern bzw. vier Jahren (Magister, Diplom – FH, bzw. Master) über ei-
nen ersten berufsqualifizierenden Abschluss verfügen. Mit diesem Ab-
schluss sind sie auf ein berufliches Tätigkeitsfeld qualifiziert vorbereitet
und haben die für eine Berufstätigkeit erforderlichen Fachkenntnisse
vermittelt bekommen. An Fachhochschulen, die im dualen System aus-
bilden, das Studium also zeithälftig in kooptierenden Unternehmungen
und auf den so genannten Berufsakademien stattfindet, verkürzt sich die
Ausbildungszeit zum Diplom auf drei Jahre.

Analog dazu vermitteln die Universitäten ihre ersten berufsqualifizie-
renden Abschlüsse (Bachelor, Magister, Diplom, Master) in dem gleichen
zeitlichen Rahmen wie Fachhochschulen, jedoch bei geringerem durch-

im § 2 BAföG aufgeführten Ausbildungsstätten. Dort wird unterschieden hinsichtlich
Schulen, Höheren Fachschulen bzw. Akademien und Hochschulen. In Zweifelsfällen ent-
scheiden das Bundesministerium für Bildung und Forschung bzw. die Landesbehörden über
die »Gleichwertigkeit« einer Ausbildungsstätte zu einer in Absatz 1 aufgeführten Schule,
Akademie oder Hochschule, sofern die fragliche Ausbildungsstätte nicht in Absatz 1 aufge-
führt ist, ob der Besuch nach dem BAföG gefördert werden kann. Nicht allerdings wird da-
mit über die Anerkennung der Ausbildungsstelle als solche entschieden. Es geht sowohl im
BAföG, als auch in der Kirchenberufsverordnung ausschließlich um die »förderungsrecht-
liche« Stellung der Auszubildenden.

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Das Prinzip Verantwortung 163

schnittlichen Semesterstundensoll (ca. 16 Semesterwochenstunden). Al-
lerdings gibt es in Deutschland auch Universitäten, die Abschlüsse in Tri-
mesterfolge ermöglichen und somit den ersten berufsqualifizierenden
Abschluss (Diplomingenieur, -Kaufmann oder Magister Artium z.B. für
geisteswissenschaftliche Studiengänge, wie Theologie, Geschichte, Poli-
tik etc.) in nur drei Jahren zusprechen können.

Nach Artikel 30 GG ist es Aufgabe der Länder festzustellen, welche Ein-
richtungen des Bildungswesens Hochschulen sind. Nach Artikel 75 GG
hat der Bund als (eine der drei) Gebietskörperschaft das Recht, »Rahmen-
vorschriften« (so z.B. über die »Allgemeine Grundsätze des Bildungswe-
sens«) zu erlassen. Solche »Rahmenvorschriften« sind das Hochschulrah-
mengesetz oder die Einrichtung der ständigen Konferenz der Kultusmi-
nister in Deutschland (KMK).

Die zunehmende Diskussion zu Bachelor- und Masterstudiengängen46

erfordert ein paar Erklärungen. Solche Abschlüsse werden an deutschen
Hochschulen zunehmend angeboten. Sie kommen aus dem angelsächsi-
schen Bildungsraum und sind grundsätzlich – als Antwort auf die Globa-
lisierung aller Märkte – für den internationalen Markt gedacht. Solche
Abschlüsse sollen also den Absolventen in die Lage versetzen, seine Fach-
kenntnisse auch im englischsprechenden Umfeld einsetzen zu können.
Auch ist insbesondere der Bachelor-Abschluss als erster berufsqualifizie-
render Abschluss – wegen seiner Erzielbarkeit innerhalb von nur sechs
Semestern bzw. drei Jahren – als kostensenkendes Mittel sowie als
Chance, die langen Studienzeiten in Deutschland signifikant zu verkür-
zen, in die Hochschullandschaft eingebracht worden.47 Bedeutsam ist,
dass solche Studiengänge auf Beschluss (1996) der Kultuministerkonfe-
renz (KMK), der Hochschulrektorenkonferenz (HRK) und der Regierun-
gen von Bund und Ländern von deutschen Hochschulen und Universitä-
ten nur mittels eines so genannten Akkreditierungsverfahren angeboten
werden dürfen. Dieser Sachverhalt bedeutet, dass ein Bachelor- bzw. Mas-
terstudiengang ein inhaltlich umfangreiches, dreistufiges Evaluierungs-
verfahren durchlaufen muss. Dafür zuständig sind unabhängige Agentu-
ren, die ihrerseits durch den durch KMK-Beschluss vom 3. Dezember
1998 eingerichteten Akkreditierungsrat akkreditiert werden. Dieser Ak-
kreditierungsrat definiert Mindestanforderungen an die Akkreditierung
der Agenturen und Studiengänge. Dabei muss den Qualitätsanforderun-

46 Zu deutsch Bakkalaureat und Magister; es handelt sich dabei um traditionsalte »ur-
deutsche« akademische Hochschulgrade.

47 Ausdrücklich möchte ich darauf hinweisen, dass es durchaus möglich sein kann, dass
an irgendeiner Hochschule in Deutschland irgendeine Fakultät oder irgendein Fachbereich
einen vorgelegten Bachelor-Abschluss von einer nicht in Deutschland akkreditierten Hoch-
schule anerkennt, um dem Studienbewerber die Aufnahme eines Studiums zu ermögli-
chen. Diesen Sachverhalt jedoch mit einer Anerkennung des fraglichen Studienganges als
ersten berufsbildenden Abschluss gleichzusetzen ist nicht zweckdienlich.

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



164 Alwin-Eugen Porak

gen in einem sich intensivierenden internationalen Wettbewerb der
Hochschulen Rechnung getragen werden.48

Anders sieht es bei den klassischen Studienabschlüssen wie Magister
und Diplom aus. Die Grundordnung (d.h. Prüfungs- und Studienord-
nung) ist nach wie vor in der ausschließlichen Hoheit und Verantwor-
tung des für die Hochschule zuständigen Bundeslandes bzw. der infrage
stehenden Hochschule.

4. Die University of Wales und das Geschäft mit Titeln

Unbestritten ist der Sachverhalt, dass in Deutschland Studierende, im
Vergleich zu ausländischen Akademikern, dem Arbeitsmarkt vier Jahre
später zur Verfügung stehen, ohne dass dies dazu führt, dass sie im inter-
nationalen Wettbewerb dann auch zu den Best-Ausgebildeten zählten.
Die bereits erwähnten Studien TIMMS und PISA sprechen dazu eine
deutliche Sprache. Ich will sagen: Nicht die Länge einer Ausbildung ent-
scheidet über die Qualität, sondern der unbeugsame Wille beider an der
Ausbildung beteiligten Seiten, zur Leistung und damit zum Wohlergehen
der Gesellschaft in Freiheit beizutragen. Anders formuliert: Nur wer sich
mit seiner Gesellschaft, ihren Aufgaben, Problemen und Chancen nicht
identifizieren mag, findet auch keinen Grund, als Bester sich zum Besten
der Gesellschaft einzusetzen. Und dass Leistungsfähigkeit im geisteswis-
senschaftlichen Bereich – ist Leistungswillen vorhanden – in zwei, drei,
vier Jahren vermittelbar wäre, also in wesentlich kürzeren Zeitrahmen als
im Elstaler Seminar (= fünf Jahre), habe ich bereits dargelegt; man schaue
sich bitte in unserer Gesellschaft nur um!

Ja, es hat sich, beim Lesen des Artikels immer wiederkehrend, Scham
meiner bemächtigt. Ich schäme mich für den, wie ich empfinde, Betrug an
den jungen Menschen in Elstal, der vor allen Dingen darin besteht, dass
die im BEFG für Elstal Verantwortlichen ohne jede Zielvorgabe, mithilfe
der University of Wales ein Pseudo-Parallelstudium mit dem in Deutsch-
land wertlosen akademischen Titel »Bachelor of Theology«, bar aller
Skrupel, als heraushebenswert kommunizieren. Ich finde diesen Sachver-
halt schlimm, denn die Absolventen dieses Studienganges werden nach
Auskunft der Zentralstelle für ausländisches Bildungswesen der Konfe-
renz der Kultusminister der Länder der Bundesrepublik Deutschland49

48 Vgl. Beschlüsse des Akkreditierungsrates – Mindeststandards und Kriterien – vom
30.11.1999, Abschnitt B.

49 Eine mit der KMK abgestimmte Aktennotiz, die diesen Sachverhalt darlegt, habe ich
in der Großen Kommission zu Protokoll gegeben. Die sich daraus ergebende Diskussion
führte letztendlich zu dem Gentlemen-Agreement, dass das Thema Wales nicht mehr Ge-
genstand von Beratungen sein soll. Bevor ein an einer ausländischen Universität / Hoch-
schule erworbener akademischer Titel in Deutschland geführt werden darf, muss ein Kul-
tusminister eines Bundeslandes diesen anerkennen. Die Empfehlung zur Anerkennung

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Das Prinzip Verantwortung 165

ihren Abschluss nicht anerkannt bekommen, sofern sie, nach einer zwei-
jährigen Ausbildung in Deutschland an einer nicht anerkannten Hoch-
schule (z.B. Elstal) die Ausbildung im dritten Studienjahr an der Univer-
sity of Wales (UoW) fortsetzen. Die UoW bietet solche Arrangements eu-
ropaweit vor allen Dingen aus finanziellen Gründen an.

Eine Delikatesse besonderer Art sind die Sachverhalte, dass diese Paral-
lelausbildung in Elstal und nicht in Wales – wie Arglose denken könnten
– stattfindet, d.h. die Studierenden studieren nicht in Wales, legen auch
dort keine Prüfung ab, und dass im Wesentlichen die gleichen Lehrkräfte,
die den Seminarabschluss verantworten, in Personalunion das Lehrge-
schäft für den angestrebten Bachelor betreiben, ohne dass Teile der Prü-
fung oder Vorlesungen in englischer Sprache abgehalten werden. Für das
»Publikum«, die Öffentlichkeit wird ggf. eine Agenda in englischer Spra-
che bereitgehalten. Die Betrachtung der darin angeführten Literatur un-
termauert meine Feststellung, dass der fremdsprachliche Teil, wie er für
akkreditierte Bachelor- und Masterstudiengänge50 in Deutschland erfor-
derlich ist, bei diesem Bachelorstudiengang vollständig fehlt. Sollte ich je-
mals ein Beispiel für mittelalterliche Rosstäuscherei finden wollen, mir
fiele kein besseres ein als dieses. Mag da noch jemand an die Mindeststan-
dards wissenschaftlicher, intellektueller Redlichkeit glauben?

5. Schlussbetrachtung

5.1. Zusammenfassung

Die Todsünden von Leitungsverantwortlichen sind Verantwortungslo-
sigkeit und Unsachlichkeit. Das Prinzip der Freiheit impliziert auch die
Ethik der Bildung, der unendlichen Möglichkeiten, der offenen Hori-
zonte und mündet in dem Sachverhalt, dass Bildung und Leistung dem
Menschen selbst und der Weltgemeinschaft dienen.

Der BEFG bildet seine PastorenInnen aus, ohne ihnen eine in der Ge-
sellschaft und vor den Gesetzen anerkannte Berufsqualifikation zu er-
möglichen und kommt insoweit dem im GG gründenden Bildungsauf-
trag nicht nach; die Wahrhaftigkeit bleibt auf der Strecke. Die ineffektive
Ausbildung geschieht darüber hinaus auch noch ineffizient, d.h. dabei
verbrauchte Spenden der Mitglieder sind ein Vielfaches dessen, was bei

50

50 So ist in dem umfangreichen Leitfaden für die Akkreditierung von Bachelor- und
Masterstudiengängen der Zentralen Evaluations- und Akkreditierungsagentur Hannover,
22001 auf Seite 1, unter 4. II 2. zu lesen: »Von besonderem Interesse ist auch die Einord-
nung des Studienganges und des Abschlusses in einen internationalen Kontext. Auch die
Internationalisierung des Fachbereichs und des Arbeitsmarktes, mögliche Innovationen
und regionale Anforderungen sollen berücksichtigt werden.«

spricht die Zentralstelle für ausländisches Bildungswesen der Konferenz der Kultusminis-
ter der Länder der Bundesrepublik Deutschland (KMK) aus.

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



166 Alwin-Eugen Porak

öffentlich-rechtlichen Bildungseinrichtungen in der Rechtsstellung von
z.B. Fachhochschulen verbraucht wird.

Aus undurchsichtigen Motiven kooptiert der BEFG – vertreten durch
die Leiterschaft im Bildungszentrum Elstal – mit der auf Einnahmen er-
pichten University of Wales, um Seminarteilnehmern eine pseudowis-
senschaftliche Ausbildung angedeihen zu lassen, die ohne Chance auf
akademische und berufspraktische Anerkennung erfolgt, und ohne dar-
gelegt zu haben, wie der Zusammenhang zu sehen ist zwischen der Ba-
chelor Graduierung via Wales, der Lehreridentität von Wales und Elstal
in diesem Bezug, dem originären Abschluss von Elstal und den Aufgaben
eines Pastors im BEFG!

5.2. Folgerungen / Maßnahmen

Schlussfolgernd ergeben sich somit folgende Maßnahmen:
– Die Gründung einer privaten FHS in der Trägerschaft des BEFG. Sie

entspricht dem gesellschaftlichen Auftrag des BEFG, der damit den
Studierenden vermittelbare Abschluss ist ein in der Gesellschaft akzep-
tierter erster berufsqualifizierender Abschluss mit Lebensperspektive
in freier Arbeitsplatzwahl. Wobei die Grundordnung den Studienab-
schluss nach längstens vier Jahren mit dem akademischen Fachhoch-
schulgrad »Magister […]« vorsieht. Die Umwidmung / Midlife-Con-
version des Seminars in Elstal zur FHS in privater Trägerschaft ent-
spräche dieser Verantwortung.

– Der BEFG nimmt in den eigenen Reihen Potentiale an Wahrheitswil-
len und intellektueller Redlichkeit wahr und verfügt, dass dem
schlimmen Treiben in Elstal bzw. mit der University of Wales ein Ende
gesetzt wird.

– Der BEFG beruft ergänzend reformfähige und reformwillige Frauen
und Männer seines Bekenntnisses, ausgestattet mit gläubigem Herzen,
theologischem und bildungspolitischem Sachverstand, in eine Task-
Force, die die Aufgabe hat, auf der Basis vorhandener Grundlagenar-
beiten der beiden Kommissionen (in Form von umfangreich vorhande-
nen curricular aufbereiteten Lernzielen und Lerninhalten zum Thema:
»Anforderungen an einen Gemeindepastor im BEFG«) das Bild von ei-
nem zukünftigen Pastor im BEFG in Form zu gießen, dieses in eine
Grundordnung für eine Fachhochschule zu integrieren und dieses Kon-
zept eigenverantwortlich mit dem Kultusministerium in Brandenburg
zu verhandeln.

– Die z.Zt. (September 2002) ausgesetzten Verhandlungen mit dem
KuMi-Brandenburg sind – auf der Grundlage der Ergebnisse der bei-
den Kommissionen sowie positiver Signale aus dem KuMi-Branden-
burg – unverzüglich wieder aufzunehmen.

– Der BEFG stellt spätestens zum Herbst 2003 die Studienmöglichkeit
an der FHS Elstal in der Trägerschaft des BEFG sicher.

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Das Prinzip Verantwortung 167

Bibliographie

Bensel, N. u.a., Hochschulen für das 21. Jahrhundert zwischen Staat, Markt und
Eigenverantwortung, hg. von Daimler Chrysler Services (debis) AG, Berlin /
Stanford 2000.

Bleicher, K., Organisation als System, Wiesbaden 1972.
Gutenberg, E., Grundlagen der Betriebswirtschaftslehre, Bd. 1: Die Produktion,

Berlin 151969.
Jonas, H., Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt a.M. 1984.
Habbel, R.W., Faktor Menschlichkeit, Wien / Frankfurt a.M. 2001.
Henkel, H.-O., Die Ethik des Erfolgs, München 2002.
Lachmann, W., Wirtschaft und Ethik, Neuhausen-Stuttgart 1987.
Müller-Armack, A., Wirtschaftsordnung und Wirtschaftspolitik, Bd. 4. der Bei-

träge zu Wirtschaftspolitik, Bern 21976.
Schinzinger, F., Vorläufer der Nationalökonomie, in: O. Issing, (Hg.), Geschichte

der Nationalökonomie, München 42002.
Staehle, W.H., Management, München 81999.
–, Organisation und Führung sozio-technischer Systeme, Stuttgart 1973.
Walther, K., Wirtschaftliches Handeln, in: Bundeswehrverwaltung 2, 37 (1993),

31ff.
Weber, M., Politik als Beruf, Ditzingen 1992.

ZThG 8 (2003), 151–167, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Symposion der Baptist World Alliance (BWA)

Eine Herausforderung in Asien

Kultur und Theologie / Theologie und Kultur

Wati Aier

Heutzutage beobachten wir in den theologischen Studien der Welt eine
»Dezentralisierung« der theologischen Betrachtung Afrikas, Asiens und
Lateinamerikas durch den Westen. Es ist ermutigend zu lesen, dass Theo-
logie aus einem lokalen Milieu oder Ethos heraus betrieben wird. Eine sol-
che Entwicklung stellt, begrüßenswert, wie sie ist, als Phänomen gleich-
zeitig aber auch eine Herausforderung dar. Für Menschen, die in der the-
ologischen Praxis stehen, ist die Beziehung der Theologie zur Kultur und
der Kultur zur Theologie von höchstem Interesse und zugleich, theolo-
gisch gesehen, schwierig.

Historisch betrachtet sind solche theologischen Aktivitäten nichts
Neues; es hat sie seit Beginn der christlichen Tradition gegeben. Die Theo-
logie wird auf die eine oder andere Weise von der Kultur geformt, in der
sie stattfindet. Man kann getrost behaupten, dass eine Theologie, welche
die Kultur nicht in Betracht zieht, nutzlos ist.

Doch im Anschluss an diese Aussage stellt sich die Frage: Sollte die
Kultur die Theologie beeinflussen oder die Theologie die Kultur? Diese
Frage haben schon viele Hermeneutiker gestellt. Aber bevor ich sie be-
antworte, sollten wir einen Abstecher machen und einen Blick darauf
werfen, was Kultur eigentlich bedeutet. Zu unserem Verständnis wollen
wir die Kultur als ein sozial erlerntes und sozial vererbtes Verhaltens-
muster betrachten, das durch Mythen und Symbole vermittelt wird. Sie
deckt auch Traditionen, Bräuche und Institutionen ab. Die Kultur wird
durch mündliche Kommunikation und Erlernen überliefert. Der wesent-
liche Teil einer Kultur sind die Muster, die in den sozialen Traditionen ei-
ner Gruppe verkörpert sind, also in Ideen, Glaubensvorstellungen, Wer-
ten und der Gesinnung einer Gruppe. Das grundsätzliche Verständnis
von Kultur ist also nicht »monolithisch«, wie Yoder in seiner Kritik an
Richard Niebuhrs Christ and Culture betont.

1. Hermeneutik – Theologie und Kultur vis-à-vis

In der jüngsten Vergangenheit wurden die unterschiedlichsten Modelle
vorgeschlagen, um die zentrale Bedeutung der Kultur für die Theologie
hervorzuheben. George Lindbeck sieht in den liberalen Theologien eine

ZThG 8, 168-171, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 168–171, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Eine Herausforderung in Asien 169

Neigung, sich auf »außerbiblische Realitäten« zu konzentrieren, im Ge-
gensatz zur biblischen Botschaft. Er spricht im Folgenden davon, dass der
(Bibel-)Text die Welt absorbieren muss, und nicht die Welt den Text.
Was Lindbecks hermeneutische Annahme uns liefert, sieht auf den ers-
ten Blick sehr verlockend aus. Wenn man jedoch beginnt, den Gedanken
des »der Text absorbiert die Welt« und »die Welt absorbiert den Text« zu
analysieren, wirft das die Frage auf, wer wen absorbiert bzw. wer von
wem absorbiert wird. In seiner kritischen Auseinandersetzung mit Lind-
beck führt Volf an:

»Da es schwierig ist zu sagen, wer in einem bestimmten Moment wen absor-
biert, kann Lindbeck praktischerweise zum einen behaupten, dass außertextli-
che Realitäten in die Welt des Textes absorbiert werden, während er gleichzei-
tig heimlich zulässt, dass außertextliche Realitäten die textliche Welt, in der er
zu leben behauptet, gründlich mitgestalten.«1

Eng verbunden mit dem soeben Gesagten ist das Modell der »Anpas-
sung«, das in der Theologie angewandt wird, um die herrschenden Ideo-
logien und Glaubensvorstellungen einer bestimmten Kultur zu sanktio-
nieren und zu rechtfertigen. Im Kern einer solchen Theologie besteht die
Gefahr, eine ideologische Theologie hervorzubringen, die den christli-
chen Glauben und seine verändernde Kraft außer Gefecht setzt. Ausge-
hend vom Hegelianismus geht es dabei um das Verständnis der Bezie-
hung zwischen Gott und der Welt. Das heißt, Gott wird als der Schöp-
fung innewohnend gesehen, was in der Stammestheologie Nordostindi-
ens laut widerhallt.

Im Wesentlichen bestätigt das panentheistische Verständnis, dass Gott
und die Welt untrennbar und doch unterschiedliche Realitäten sind, dass
Gott der Schöpfung innewohnt. In ähnlicher Weise wurde betont, dass
die Theologie in die kulturelle Betrachtung eingeschlossen sein müsse,
vorausgesetzt, indigene Glaubensvorstellungen haben eine Wirkung für
die Konstruktion der Theologie und sind damit entscheidend für den
christlichen Glauben.

Die oben genannten Modelle entfernen sich von der christlichen Theo-
logie, indem sie den Kompromiss einer kulturellen Theologie eingehen.
Diese Verschiebung ist selbst für Benjamin Warfield und seine Anhänger
ein harter Brocken, wenn sie die natürliche Selbstoffenbarung Gottes in
der »Allgemeinen Offenbarung« finden wollen. Dieses poetische Wesen
»Allgemeine Offenbarung« wird ebenfalls außer Gefecht gesetzt mit der
Annahme der entscheidenden Bedeutung für die christliche Theologie.

Kann man solchen theologischen Ansprüchen begegnen, indem man
behauptet, dass eine christliche Theologie, wenn sie »rein« sein soll, die
Werkzeuge einer »Metakultur« anwenden muss, um so die christliche
Theologie von der Verunreinigung durch die Kultur zu retten? Wie auch

1 M. Volf (Hg.), The Future of Theology, Grand Rapids 1996, 99-100.

ZThG 8 (2003), 168–171, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



170 Wati Aier

immer, ich vertrete diese Position nicht. Ich habe wohl vorhin gesagt,
dass die Theologie die Kultur berücksichtigen muss. Deshalb sind An-
wandlungen akultureller Theologie keine Möglichkeit, und gleichzeitig
ist kultureller Relativismus ein Irrweg für die christliche Theologie. Lei-
der ist die Geschichte der Christenheit mit dem »Christus und Kultur im
Paradox«-Syndrom behaftet, von Augustinus bis Bultmann und von Til-
lich bis Harvey Cox.

2. Die Hermeneutik der Machtlosigkeit des Kreuzes

Das historisch-biblische Ereignis von Vater, Sohn und Heiligem Geist
und das Wirken des Glaubens in und durch dieses historische Ereignis
bestätigen, dass Gott sich sowohl im Wort als auch in der Welt offenbart.
Deshalb kann man getrost behaupten, dass das trinitarische defacto und
dejure von Vater, Sohn und Heiligem Geist in jedem Kontext präsent ist.
Logischerweise können wir also die Welt, die die Kultur einschließt,
nicht völlig außer Acht lassen, wenn wir die trinitarische Natur Gottes
bejahen und darüber nachdenken. Aber keine Kultur kann, als Geschöpf
der Menschen, das sie ja ist, mit der trinitarischen Offenbarung selbst
gleichgesetzt werden. Die Kultur als solche hat, weil sie die Schöpfung
einer gefallenen Menschheit ist, ihre eigene »Gefallenheit«. Also hat die
Kultur, weil sie eine gefallene Kultur ist, auch Grenzen in ihrem Ver-
ständnis von Gott. Deshalb muss die Kultur, während sie offen für die
Aneignung des kulturellen Materials sein muss, ebenso das Recht behal-
ten, durch dieses historisch-biblische Ereignis die kulturelle Sichtweise
zu hinterfragen und zu korrigieren. Genau darauf will Richard Niebuhr
hinaus, wenn er sagt: »Ein Gott ohne Zorn brachte den Menschen ohne
Sünde in ein Königreich ohne Gericht durch den Dienst eines Christus
ohne Kreuz.«2 Dies, so kann man sagen, ist eine Karikatur der kulturel-
len Theologie mit ihrer optimistischen Sicht der kulturellen Werte. Die
kulturelle Theologie reduziert das historisch-biblische Ereignis zu einer
kulturellen Lehre des Relativismus.

Die christliche Theologie muss die Kultur berücksichtigen, aber sie
muss über einen reinen Kulturalismus hinausgehen. Als Christen sollen
wir die Welt so sehr lieben, dass wir wollen, dass sie so wird, wie der Va-
ter sie haben will, die neue Schöpfung, die Jesus in der Kraft des Heiligen
Geistes verheißen hat. Und wir müssen auch die Menschheit so sehr lie-
ben, dass wir wollen, dass die Kultur durch Vater, Sohn und Heiligen
Geist verändert wird. Bei aller Anpassung, Komplizenschaft und Kom-
promissbereitschaft gegenüber dem kulturellen Ethos steht das Evange-
lium im Konflikt mit einer solchen Haltung. Wenn wir theologische Be-

2 H.R. Niebuhr, The Kingdom of God in America, Philadelphia 1937, 193.

ZThG 8 (2003), 168–171, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Eine Herausforderung in Asien 171

kenntnisse formulieren, die in Realität, Vernunft und Ansehen wurzeln,
so beinhaltet die Frohe Botschaft doch die Möglichkeit der Verfolgung,
Gottverlassenheit und Kreuzigung, sofern wir zuerst das Reich Gottes
suchen. Moltmann sagt: »Wenn Christen wissen wollen, warum sie hier
sind, müssen sie auch herausfinden, wer sie wirklich sind.«

Es macht Mut, bei Miroslav Volf zu lesen, dass in den heutigen »ent-
christianisierten, pluralistischen und sich rasant verändernden Kulturen
nur diejenigen (christlichen) Gruppen werden überleben und gedeihen
können, die sich für ihr Anderssein nicht schämen.« Und weiter heißt es
dort: »Mut zur Andersartigkeit ist nötig, sowohl um die Identität des
christlichen Glaubens zu erhalten als auch um seine anhaltende soziale
Bedeutung zu sichern.«3 Das Kreuz des gekreuzigten Christus ist kein
machtloser Retter; er ist der Retter der Welt mit einer neuen Art von
Macht – der Macht des Schwachen, die die Starken beschämt, und die
Macht dessen, was nicht ist, die das, was ist, zunichte macht.

Bibliographie

Moltmann, J., Religion, Revolution and the Future, New York 1969.
Niebuhr, H.R., The Kingdom of God in America, Philadelphia, 1937.
Volf, M. (Hg.), The Future of Theology, Grand Rapids 1996.

3 Volf, The Future of Theology, 100.

ZThG 8 (2003), 168–171, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Ethnische Zugehörigkeit, Kultur und
Staatsbürgerschaft im Neuen Testament

Gerald L. Borchert

1. Einleitung

Die Welt brodelt mit Fragen rund um ethnische Zugehörigkeit, Kultur
und Staatsbürgerschaft. Es ist also für Christen – und insbesondere für
Baptisten, die sich der Bibel verpflichtet wissen wollen – unabdingbar,
ihre eigenen Perspektiven bezüglich dieser Fragen im Licht der biblischen
Offenbarung neu zu untersuchen und ihre Aufmerksamkeit besonders
auf diejenigen Einsichten zu richten, die das Neue Testament uns bietet.
Die Aussendung Jesu in die Welt, Gottes wichtigste Tat in der Ge-
schichte, muss die Grundlage für alle unsere Diskussionen und Formu-
lierungen zu diesem Thema sein. Würden wir in unserer Untersuchung
fortfahren, ohne uns auf dieses großartige Handeln Gottes zu beziehen,
wäre sie ein stumpfes Werkzeug. Entsprechend geehrt fühle ich mich,
dass ich gebeten wurde, diese wichtige Dimension zu unseren gemeinsa-
men Überlegungen beizusteuern. Ich kann nur beten, dass ich dieser
Aufgabe gerecht werde.

2. Biblische Voraussetzungen im Alten Testament

Es ist entscheidend, zu Beginn dieses Artikels einige Perspektiven aus
dem Alten Testament zu wiederholen, um zu verhindern, dass wir den-
selben Fehler begehen wie Marcion1. Die Beziehungsfähigkeit des Men-
schen in der Genesis und ihre Bestätigung im Neuen Testament. In Ge-
nesis 1 und 2 wird bezüglich der Menschheit die biblische Voraussetzung
artikuliert, dass alle Menschen miteinander verbunden sind in einer ge-
meinsamen Abstammung, die auf Gottes Schöpfung von Mann und Frau
zurückgeht, und aufgrund dieser gemeinsamen Abstammung sollten alle
Menschen unbelastete Gemeinschaft mit Gott, dem Schöpfer, und mit

1 Marcion lebte ca. 85-160 n.Chr. und war ein großer Gegner des Alten Testamentes.
Zunächst war er Mitglied der christlichen Gemeinde in Rom. Dann erstellte er als erster
Häretiker einen fest begrenzten biblischen Kanon. Dieser bestand aus zehn Paulusbriefen
ohne die Pastoralbriefe, den Hebräerbriefen und dem Lukasevangelium. Sämtliche Schrif-
ten reinigte er vorher von judaistischen Zusätzen.

ZThG 8, 172-193, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Ethnische Zugehörigkeit, Kultur und Staatsbürgerschaft im Neuen Testament 173

anderen Menschen erfahren. (Gen 2,25).2 Diese Voraussetzung bezüglich
der Beziehung aller Menschen unter Gott wird in Apg 17,26 ganz klar
bestätigt, wenn Lukas die Rede des Paulus vor den Mitgliedern des Rates
im Aeropag von Athen wiedergibt.3

Einige Ausleger haben dies als mangelhaften evangelistischen Stil des
Paulus gewertet, weil er sich nicht auf die Sünde als solche konzentriert,
aber dieser Ansatz verkennt, dass Paulus Botschaft von Lukas so inter-
pretiert wird, dass sie erfolgreich ist, denn sowohl von Dionysius, einem
Mitglied des Rates, als auch von Damaris und anderen wird berichtet,
dass sie glaubten (Apg 17,34). Andere wiederum, unter ihnen Vielhauer,
betrachten die Elemente der natürlichen Theologie in der Areopag-Rede
als postpaulinisch und kaum repräsentativ für Paulus.4 Doch diese Sicht-
weise beschränkt Paulus Denken gemäß F.C. Baur im Grunde auf Römer
und Galater und nimmt an, dass Paulus in seinen theologischen Perspek-
tiven nur einen Fokus hatte.5

3. Die Sünde, der Sündenfall und die Berufung Abrahams

Aber die Frage der Sünde, die oben bereits erwähnt wurde, führt uns zu
der menschlichen Tragödie, die in der biblischen Erzählung gemeinhin in
die Begriffe Sündenfall und Vertreibung aus dem Paradies gefasst wird,
wie sie in Gen 3,1-24 beschrieben werden. Nach der Tora und ihren spä-
teren Auslegern setzte diese tragische Rebellion von Mann und Frau ge-
gen das klare Gebot Gottes (Gen 2,16f.) die Zersplitterung der Mensch-
heit in Gang, zusammen mit den daraus resultierenden Ergebnissen wie
Mord (Gen 4,8), Betrug (Gen 4,9) und alle anderen Arten von Bosheit
(Gen 6,5).6 Diese Verderbtheit des Menschen wird in der Genesis noch
unterstrichen durch die Sehnsucht der Menschen, Gottes Hoheit anzu-
zweifeln, wie sie in der Geschichte vom Turmbau zu Babel deutlich wird
(Gen 11,4) und in dem anschließenden Gericht Gottes in Form von
Sprachverwirrung und Zerstreuung der Menschen in entfernte Gruppen
in verschiedenen Teilen der ganzen Welt (Gen 11,9).

Aufgrund dieses biblischen Verständnisses von Gottes guter Schöp-
fung der Menschheit (Gen 1,26-31) und den Folgen der Sünde, sowohl in-

2 Siehe auch die Diskussion der Genesistexte in G. von Rad, Genesis, Old Testament Li-
brary, London 1961, 55-61, 71-83, insbesondere 83. Vgl. Auch W. Brueggemann, Genesis.
A Bible Commentary for Teaching and Preaching, Atlanta 1982, 32-35, 46f.

3 R. Longenecker, »Acts«, in: Expositor’s Bible Commentary. Bd. 9, hg. von F. Gaebelein,
Grand Rapids 1981, 476.

4 Siehe P. Vielhauer, »On the ›Paulinism‹ of Acts«, in: Studies in Luke-Acts, Nashville
1966, 33-50.

5 Siehe auch Longenecker, »Acts«, 473f.
6 Siehe von Rad, Genesis, 88-93 sowie 102f., 112ff.  und 145-148; außerdem Bruegge-

mann, Genesis, 47-54, 56ff., 77ff.

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



174 Gerald L. Borchert

dividueller als auch gemeinschaftlicher Art, müssen sich Bibelausleger
unbedingt über den Ausgangspunkt in Bezug auf Diskussionen über eth-
nische Zugehörigkeit und Staatsbürgerschaft in der Bibel im Klaren sein.
Die Trennung der Menschheit in separate, selbstsüchtige Gruppen ist of-
fensichtlich eine Realität in der Weltgeschichte, aber eine solche Tren-
nung in Form von Beziehungen innerhalb einer Gemeinschaft im Gegen-
satz zu der Frage der unterschiedlichen Identitäten von Menschen war
gemäß der kanonischen Folge der Bibel nicht der ursprüngliche Plan Got-
tes für diese Welt. Gottes langfristiges Ziel bei dem Befehl an Abraham
(Gen 12,2) war vielmehr, die Tragödie menschlicher Übertretung umzu-
kehren. Um diese Umkehr in Gang zu bringen, erwählte Gott Abraham
als Vorläufer eines neuen Volkes in der Welt, damit seine Nachkommen
ein erlösender »Segen« der Versöhnung in der Welt sein mögen.7

Dennoch kann der Gedanke, Gottes auserwähltes Volk zu sein, auch
anders verstanden werden: nicht in erlösender, sondern in einschränken-
der, selbstbezogener Weise, die sich mehr auf die Trennung als auf die
Identität konzentriert und andere als Außenstehende betrachtet, die im
wesentlichen Zerstörung und Strafe verdienen, es sei denn, sie schließen
sich direkt den Wegen und Verpflichtungen jener an, die sich selbst als
Vertraute Gottes verstehen.

4. Ethnische Zugehörigkeit und das Buch Jona

Um einer solchen Perspektive etwas entgegenzusetzen, müssen wir die
Botschaft von Jona verstehen. In diesem Buch flieht Gottes unwilliger
Prophet vor seiner Aufgabe, den Außenstehenden, den Heiden von Ni-
nive, wegen ihrer Gottlosigkeit zu predigen (Jona 1,2).8 Leider meinte
Jona, Gott wäre ein Gott speziell für sein eigenes Volk und auf das Land
Israel begrenzt (Jona 1,3). Aber er musste lernen, dass Gottes Autorität
über das kleine Gebiet namens Israel hinausreichte, sogar bis zu den Tie-
fen (den tehom) des Meeres.9 Zudem steckte Jona fest in dem Morast sei-
ner jüdischen Herkunft und wollte eigentlich gar nicht, dass die Heiden
sich bekehrten (Jona 3,8; 4,11), obwohl er wusste, dass Gott gnädig und
barmherzig war (Jona 4,1f.). Er wollte, dass diese Außenstehenden ver-
nichtet wurden! Es war mir immer ein Rätsel, wie das Buch Jona in dem
jüdischen Kanon überleben konnte, wenn man Esra und Nehemia und
den Tanaim bedenkt, weil es ethnisch nicht exklusiv ist und eine wunder-
bare Überleitung zu dem Kontext der erweiterten Botschaft Jesu und des
Neuen Testamentes darstellt.

7 Siehe von Rad, Genesis, 155f. und Brueggemann, Genesis, 109-112.
8 Siehe A. Harman, »Jonah« in: NIDOTTE 4, 798-802.
9 Siehe M. Grisanti, »tehom« in: a.a.O., 275-277.

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Ethnische Zugehörigkeit, Kultur und Staatsbürgerschaft im Neuen Testament 175

5. Jüdische Perspektiven zur Zeit Jesu

Zur Zeit Jesu bestanden die Juden auf einer ziemlich engen Vorstellung
von Hoffnung und Vollkommenheit. Sie erlaubten den Nichtjuden na-
türlich, gemeinsam mit ihnen Gott anzubeten, ließen aber keinen Zweifel
daran, dass dies nach ihren Spielregeln zu geschehen hatte, wie George F.
Moore10 sagt, denn die Nichtjuden mussten strengen Bekehrungsregeln
folgen, inklusive Beschneidung, gemeinschaftlicher Taufe mit rituellen
Waschungen und Übergangsopfer im Tempel. Dementsprechend blieben
die meisten Heiden »Gottesfürchtige« und vollzogen nicht den Schritt
der Konversion, nur um anschließend Juden zweiter Klasse zu sein, die
Proselyten genannt wurden. Um ein wahrer Jude zu sein, muss man tat-
sächlich als Jude geboren werden. Infolgedessen rief Jesus den Pharisäern
und jüdischen Schriftgelehrten bei seiner umfangreichen Kritik im Matt-
häusevangelium ein »Wehe euch!« zu, weil sie die ganze Welt durch-
kämmten um eine Bekehrung zu erreichen und dann die Proselyten einer
Hölle der Gesetze aussetzten (Mt 23,15).

Aber am deutlichsten verkörperte den jüdischen Exklusivitätsanspruch
der Tempel selbst mit seinen verschiedenen Abteilungen: dort hatte der
Hohepriester das Recht, einmal im Jahr das Allerheiligste zu betreten , zu
dem normale Priester  keinen Zugang hatten, und die Männer Israels  wa-
ren von den Priestern getrennt, während die Frauen  wiederum von den
Männern getrennt waren.11 Aber das bedeutsamste Symbol war die nied-
rige Steinmauer, die den Hof der Heiden  von dem Hof der Israeliten
trennte und auf der in Griechisch und Latein die ernste Warnung ange-
bracht war, dass jeder Nichtjude, der die Demarkationslinie überschritt,
selbst die Verantwortung übernahm, den Tod auf sich zu ziehen.12

Diese exklusive Haltung war es, die die Juden feindselig werden ließ,
wie in der Apostelgeschichte berichtet wird. Als sie erfuhren, dass Paulus
(der eine neue Freiheit für die Heidenchristen verkündigte) von seinen
Reisen wieder nach Jerusalem zurückgekehrt und zum Tempel gekommen
war, um Gott dort anzubeten, zogen sie den falschen Schluss. Sie glaubten
einem falschen Bericht, nach dem Paulus einen Nichtjuden in einen Raum
des Tempels gebracht haben sollte, der jüdischen Männern vorbehalten
war. Entsprechend hätten sie Paulus am liebsten auf der Stelle gelyncht
(Apg 21,29.31). Diese Bereitschaft, den Außenstehenden, den, der anders
ist, zu lynchen, besteht unvermindert bis zum heutigen Tage.

10 G.F. Moore, Judaism in the First Three Centuries, Cambridge MA 1927-1930, 1, 323-
353 und bes. 1, 331-335. Moore argumentiert, dass der Proselyt nach Sirfa Perek 12 gesetz-
lich dem »Sohn des Bundes« gleichgestellt war, dass es in der Praxis jedoch so nicht funkti-
onierte. Eine jüdische Mutter zu haben war immer die beste Versicherung, dass man ein
Jude war, aber in jüngeren Zeiten wurde es bereits akzeptiert, wenn man ein Viertel oder
ein Achtel jüdischer Abstammung belegen konnte.

11 Siehe S. Westerholm, »Temple«, in: ISBE 4, 759-776.
12  Zur Inschrift der Balustrade siehe P. McCarter, »Inscriptions«, in: ISBE 2, 838.

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



176 Gerald L. Borchert

6. Die christliche Botschaft und die zerbrochene Mauer

Die Botschaft des Epheserbriefes, der die ungeheure Wirkung der An-
kunft Christi erkennt, entspricht genau der Tatsache, dass es im Tod und
in der Auferstehung Christi keine trennende Mauer mehr zwischen Ju-
den und Nichtjuden gibt. Diese These ist strategisch wichtig für die
christliche Theologie (Eph 2,11-14). Aber weit über die These hinaus, wie
ich in meinem Kommentar zum Galaterbrief gezeigt habe, ist es das von
Paulus formulierte allgemeinere Prinzip, dass ethnische, ökonomische
und sexuelle Unterscheidungen, also Unterschiede wie die zwischen Ju-
den und Nichtjuden, Sklaven und Freien, Männer und Frauen nicht mehr
als Grundlage für die Ablehnung von Außenstehenden durch die Einge-
weihten dienen dürfen. Jesus Christus hat diese trennenden Mauern
menschlicher Ablehnung eingerissen (Gal 3,28). Jeder kann deshalb
durch den Glauben an Jesus ein wahrer Erbe Abrahams werden (Gal
3,29).13 Dieser fundamental wichtige Text des Galaterbriefes bedeutet
nicht, dass alle identisch werden müssen. Es bedeutet, dass alle in Chris-
tus angenommen werden können!

7. Die typisch menschliche Reaktion auf das Ende der Ablehnung

Wie reagieren nun die Menschen in der Regel auf eine solche Botschaft
der Freiheit und des universalen Zugangs zu Gott in Christus? Die Ant-
wort ist, dass sie für gewöhnlich im Morast der Unterscheidungen ste-
cken bleiben und Mauern aus Privilegien aufbauen, sowohl in ihren Ge-
meinschaften als auch in der Beziehung zu Gott. Entsprechend akzeptier-
ten die Nichtjuden Galatiens bereitwillig die von falschen Lehrern ver-
breitete Irrlehre, sie könnten vor Gott besser dastehen als die anderen,
wenn sie sich beschneiden ließen. Aber Paulus (der mit einer solchen
Auffassung von Privilegien aufgewachsen war und sie als unbefriedigend
und hinderlich empfunden hatte) fand diese von den Galatern übernom-
mene Vorstellung ausgesprochen dumm (Gal 3,1), eine neue Form von
Sklaverei (Gal 5,1) und Gottes ewiger Verdammnis wert (Gal 1,8f.). Am
liebsten hätte er diese falschen Lehrer zur Strafe der Kastration unterzo-
gen (Gal 5,12)!14

Aber jenseits der Frage der Beschneidung und damit verbundener Pri-
vilegien sollten wir fragen: Was ist mit der Hervorhebung und Privile-

13 Siehe meine Anmerkungen zu diesen Versen in dem demnächst erscheinenden Gala-
ter-Kommentar in der neuen Reihe zu der New Living Translation, Wheaton IL. Siehe auch
R. Longenecker, Galatians, in: WBC, Dallas 1990, 156-159; J.D.G. Dunn, The Epistle to the
Galations, London / Peabody MA, 1993, 205-208; und H.D. Betz, Galatians, in: Hermeneia,
Philadelphia 1979, 181-185, 189-201.

14 Siehe meine Anmerkungen in meinem Galater-Kommentar.

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Ethnische Zugehörigkeit, Kultur und Staatsbürgerschaft im Neuen Testament 177

gierung kulturell Reicher und Mächtiger oder der religiösen Elite in der
Kirche, indem man ihnen besondere Ehrenplätze oder -titel anbietet?
Dies war natürlich der Fall bei den Pharisäern, die Titel, lange Gewänder
und andere Statussymbole liebten (Mt 23,1-11; Mk 12,38; Luk 11,43;
20,46). Jesus dagegen verurteilte Leute mit einer solchen Sichtweise als
Menschen, die weniger seien als weiß getünchte Gräber (Luk 11,44; Mt
23,27). Und Jakobus bezeichnet eine solche Unterscheidung als inhärent
unchristlich und böse (Jak 2,4). Und doch gibt es solche Strukturen von
Elitentum bis heute in der Gemeinschaft der Christen, ganz zu schwei-
gen vom Rest der Welt.

8. Staatsbürgerschaft im Reich Christi

Was ist also über die Zugehörigkeit zum Volk Gottes bzw. zu dem Reich
Christi zu sagen?

8.1. Die grundlegenden Merkmale authentischer Staatsbürgerschaft

Zunächst wird von den Menschen Gottes erwartet, dass sie Gottes Eigen-
arten widerspiegeln, und vor allem sollen sie seiner Liebe zur Welt nach-
eifern. Denn, wie Johannes es formuliert, Gott hat die Welt geliebt und
gab seinen eigenen Sohn (Joh 3,16) als Retter der Welt (Joh 4,42), damit
die Menschen dieser Welt nicht verurteilt würden (Joh 3,17). So sollen
auch die wahren Menschen Gottes an ihrem tatsächlichen liebevollen Le-
ben erkannt werden (Joh 13,34f.), und nicht nur an ihren Worten über
die Nächstenliebe (1Joh 3,17f.). Man muss bedenken, dass Johannes sei-
nen Brief an Christen schrieb, die sich anscheinend nicht wie Christen
verhielten. Stattdessen müssen Strukturen voller Hass und Verachtung
gegenüber anderen geherrscht haben. Aber im Namen der Liebe zu has-
sen und andere zu verletzen, bedeutet zu sein wie Kain, der ein Mörder
und mit dem Bösen im Bunde war (1Joh 3,12). In seinem Evangelium
nennt Johannes diesen Bösen sogar den Teufel, den ultimativen Lügner
und Mörder (Joh 8,44).

Es ist also offensichtlich, dass Worte und theologische Überzeugungen
alleine die Menschen noch nicht zum Volk Gottes machen. Tatsächlich
können Menschen morden, betrügen, vergewaltigen, stehlen und zerstö-
ren – und das alles im Namen Gottes! Und wir haben dieses Phänomen
erst vor kurzem beobachtet. Aber der Gott und Vater Jesu ist wohl kaum
der Urheber des Dschihad oder der Initiator kriegerischer Kreuzzüge.
Der Gott des Neuen Testaments ist ebensowenig der Verteidiger zeitge-
nössischer ethnischer Säuberungen oder Rassendiskriminierung oder
Apartheid oder des Holocaust. Ein solcher Gott ist ein nach selbstsüchti-
gen, menschlichen Wünschen geschaffener Pseudogott. Ein solcher Gott
ist nicht mehr und nicht weniger als eine Götzenerscheinung und ist ty-

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



178 Gerald L. Borchert

pisch für die teuflischen Wege Satans, der wie ein Löwe durch die Welt
streift und alles Gute zu zerstören sucht (1Petr 5,8). Petrus wird sehr
deutlich in seiner Reaktion, wenn er erklärt, dass die Bürger des Reiches
Gottes diesem löwengleichen Pseudogott unter allen Umständen wider-
stehen müssen (1Petr 5,9).

8.2. Bürger des Reiches Gottes, die in der Welt leben

Genau genommen fordert Petrus die Christen heraus, wie John Elliot so
deutlich hervorhebt, zu erkennen, dass sie wie Flüchtlinge sind (1Petr
1,1), heimatlose, entwurzelte Menschen, die auf ihren endgültigen Ein-
zug in ihre himmlische Heimat warten.15 Christen, sagt Petrus, sind tat-
sächlich Staatsbürger einer anderen Welt, wiedergeboren zu einem »un-
schätzbaren« Schicksal, das nicht zerstört werden kann, das absolut rein
ist und weder Wandel noch Verfall unterliegt (1Petr 1,4f.). Wegen ihres
Schicksals können Christen in einer feindlichen, bösen Welt leben als
Modell für ein anderes Reich. Sie können Verfolgung und Leid akzeptie-
ren, wie Jesus es in den Seligpreisungen lehrt (Mt 5,10ff.), weil sie wis-
sen, dass es nur für kurze Zeit ist und nicht ewig dauern wird (vgl. 1Petr
5,10; 4,12ff.)16 Sie können für die, die sie verfolgen, beten, weil sie von
Liebe und nicht von Hass getrieben sind (Mt 5,43f.).

Außerdem erkennen Christen einen König an, der nicht von dieser
Welt ist (Joh 18,36), und weil sie in Jesus Christus Bürger einer anderen
Welt sind, können sie gleichzeitig zur Verbesserung der Welt beitragen
und andererseits die bösen Strukturen religiöser und säkularer Art in
dieser Welt anprangern. Und, wie ich im zweiten Band meines Johannes-
Kommentars betone, Christen wollen nicht aus dieser Welt fliehen, wie
auch Jesus nicht gebetet hat, dass seine Jünger aus der Welt hinwegge-
nommen werden mögen. Stattdessen ging es Jesus darum, dass seine
Nachfolger vor Unheil und vor den Klauen des Bösen bewahrt werden
(Joh 17,15)!17 So ist die christliche Perspektive weder eine sich verwei-
gernde Flucht aus dieser Welt noch ein kompromissbereiter Synkretis-
mus mit den selbstsüchtigen, fehlgeleiteten, kulturell kontrollierten We-
gen dieser Welt. Vielmehr fordern Christen die Welt mit dem Vorbild
Jesu heraus, der kam um das Licht der Welt zu sein (Joh 8,12;9,5). Jesus
zu folgen bedeutet, dass Christen in ihrem Leben und in ihrem Umgang
mit der Welt authentisch sein müssen.

15 J. Elliot, A Home for the Homeless, Philadelphia 1981.
16 Zu meiner Erörterung der Verfolgung im 1. Petrusbrief siehe »The Conduct of Chris-

tians in the Face of the ›Fiery Ordeal‹ (4,12-5,11)«, in: Review & Expositor 79 (1982), 451-
462.

17 Siehe meine Anmerkungen zu Joh 17,15 im demnächst erscheinenden zweiten Band
meines Johannes-Kommentar, John 12,21, Nashville.

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Ethnische Zugehörigkeit, Kultur und Staatsbürgerschaft im Neuen Testament 179

8.3. Das Königreich Gottes in Jesus Christus

Während Johannes das Königreich nur in drei Versen seines Evangeli-
ums erwähnt (Joh 3,3.5; 18,36), beziehen sich die synoptischen Evange-
lien sehr häufig auf dieses Motiv. Trotzdem betrachtet Johannes ebenso
wie die Synoptiker Jesus ganz klar als den König, allerdings nicht ent-
sprechend den menschlichen Vorstellungen vom Königtum (Joh 18,36f.;
vgl. Joh 1,49; 6,15; 12,13; 19,12; 21f.).

Wie George Beasley-Murray deutlich gemacht hat, ist das Königreich
sowohl eine gegenwärtige Wirklichkeit in der Welt als auch Erwartung
einer großen zukünftigen Wirklichkeit.18 Oder anders ausgedrückt: In
Jesus kam die Welt vorwegnehmend mit der »schon« gegenwärtigen Dy-
namik des Königreiches in Berührung, aber wir alle warten auf die ab-
schließende Sicht auf das »noch nicht«. Manche Theologen, wie Bult-
mann oder Dodd, konnten sich mit den futurischen Elementen des Rei-
ches nicht anfreunden und versuchten die endzeitlichen Texte wie die
Ölbergrede Jesu in Mk 13, Mt 24-25 und Lk 21 zusammen mit der zwei-
fachen Auferstehungsbehauptung in Joh 5,25-2919 entweder zu einer
jetzt schon realisierten (»realized eschatology«) oder einer defacto einge-
setzten eschatologischen Perspektive zu verschmelzen. So ist für Dodd
die Aussage »Das Reich Gottes ist nah« aus strategischen Gründen ver-
ändert, so dass das griechische engiken in Mk 11,5 von »nah« zu »hier«
geändert wird.20

Auch wenn die Menschen denken, dass sie den Lauf der Welt und ihr
Schicksal bestimmen, ist die fortwährende Botschaft der Bibel, dass es in
der Gleichung von Menschheit und Geschichte eine andere Dimension
gibt, die für gewöhnlich von den selbstbezogenen Menschen übersehen
wird. Diese entscheidende Wirklichkeit hat mit der Herrschaft Gottes zu
tun und mit einer Gegenrevolution zu dem Werk des Bösen.

Diese Wirklichkeit wurde uns in einem lebhaften Beispiel gezeigt –
dem Fleisch gewordenen Leben Jesu auf der Erde. In Jesus konnte die Welt
einen faszinierenden Blick auf die Macht des Königreiches erhaschen. Als
er bei dem Mann in der Synagoge den unreinen Geist austrieb, waren die
menschlichen Zeugen sprachlos (Mk 1,27). Als er friedlich im Boot schlief
und ein Sturm auf dem See Genezareth aufkam, waren die Jünger in Pa-
nik. Aber als er aufwachte und dem Sturm mit Macht gebot: »Schweig
und verstumme!«, waren die Jünger selbst schockiert (Mk 4,35-40). Und
sie fragten: »Wer ist er?« Ihre Schlussfolgerung war: »Er ist unheim-

18 Siehe G. Beasley-Murray, Jesus and the Kingdom of God, Grand Rapids 1986. Vgl. O.
Cullmann, Christ and Time, Philadelphia 1950, 82-85, 140f.

19 Zu R. Bultmanns Behandlung von Joh 5,25-29 siehe The Gospel of John, Philadelphia
1971, 258-262, wo er die futuristische Aussage auf einen Redakteur zurückführt. Im Ge-
gensatz dazu siehe G. Borchert, John 1-11 NAC, Nashville 1996, 239-241.

20 C.H. Dodd, The Parables of the Kingdom, New York 1936, 44-51. Im Kontrast dazu
siehe Beasley-Murray, Jesus and the Kingdom, 72f.

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



180 Gerald L. Borchert

lich!« Ich habe meinen Studenten schon oft erzählt, was ich hier wieder-
hole: Im Seminar haben wir einen besonderen lateinischen Ausdruck für
dieses Phänomen. Wir nennen es das mysterium tremendum! Wow! Das
ist bestimmt ein besonders kluger Ausdruck, oder? Oh, ich bin mir nicht
sicher. Ich glaube, ich bevorzuge: »Er ist unheimlich!«21

Der lateinische Ausdruck mag korrekt sein, aber geben wir doch zu,
dass wir weder Jesus noch die Gegenwart des Königreiches verstehen. Es
ist ein Rätsel für uns. Wenn wir ehrlich sind, wissen wir, dass er eine
Macht in sich trägt, die wir nicht erklären können. Aber ist es nicht das,
was Jesus meinte, als er sagte: »Wenn ich aber durch Gottes Finger die
bösen Geister austreibe«, dass dies dann ein Zeichen für die Gegenwart
des Königreiches ist (Lk 11,20)? Der Pharao lernte nicht viel aus dem,
was der Finger Gottes ausrichten kann (Ex 8,19), und als er nicht ange-
messen reagierte, erlebte er, was Trauma und Tod bedeuten. Gott in
Christus ist kein Spielzeug, das wir mit einer Fernbedienung steuern
können. Und Gott in Christus ist auch kein rückgratloser Weihnachts-
mann, der uns alles gibt, was wir haben wollen. Als Gott Jesus sandte um
uns einen Vorgeschmack auf das Königreich zu geben, war es Gott so
ernst, wie es ihm nur sein konnte. Jesus, der Sohn Gottes, starb, damit
wir Zugang zu diesem Königreich haben.

Aber dieses Königreich ist nicht wie andere Königreiche und seine
Bürger sollen Menschen sein, die die Welt verändern. Obwohl sie wie die
anawim sind, die Armen dieser Welt, werden sie Erben des Königreiches
(Mt 5,3) und Erben Abrahams (Gal 3,29) sein. Auch wenn sie schwach,
hungrig und traurig scheinen, sind sie in Wirklichkeit die Starken dieser
Welt ( Mt 5,4ff.; vgl. Röm 15,1-6), denn sie sind das Salz der Erde und die
Lichter der Hoffnung in der Welt (Mt 5,12-16).22 Sie brauchen nicht das
Lob der Menschen für ihre Hingabe und Frömmigkeit (Mt 6,1-18; vgl.
Joh 12,42f.), weil sie nicht auf menschliche Ehren aus sind (Mt 6,6.19ff.).
Und die Bürger dieses Königreiches erkennt man nicht nur an ihren
Worten, sondern an ihren Taten, weil das Königreich, wie Paulus es so
treffend formuliert, sich nicht in Worten, sondern in Kraft steht (1Kor
4,20). Als Jesus auf der Erde war, sandte er seine Jünger aus, nicht nur zu
predigen, sondern sich dem mächtigen Reich des Bösen entgegenzustel-
len, so dass Heilung der Kranken und Bedrückten geschehen kann (Mk
6,7-13; Mt 10,1-15; Lk 9,1-6). Diese charakteristischen Merkmale von
Bürgern des Reiches Gottes haben sich kaum geändert, seit Jesus die ers-
ten Jünger aussandte, um authentische Werkzeuge der Veränderung in
einer zerbrochenen und zerstrittenen Welt zu sein. Gottgegebene Macht
in der Welt baut auf der Integrität der christlichen Bürgerschaft auf.

21 Zur weiteren Untersuchung dieses Textes siehe G. Borchert, »What is God Doing in
the Storm?«, in: Following Jesus, hg. von W.H. Gloer, Macon, GA 1994, 7-11.

22 Eine ausgezeichnete Behandlung dieser Texte findet sich bei R. Guelich, The Sermon
of the Mount, Waco 1982.

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Ethnische Zugehörigkeit, Kultur und Staatsbürgerschaft im Neuen Testament 181

Worte und Leben müssen übereinstimmen, sonst straft das Leben die
Worte lügen, und niemand wusste besser als Jesus, dass die Lüge kein
Charakteristikum des Reiches Gottes ist, sondern ein eindeutiger Beweis
für das Werk des Teufels (Joh 8,44). Man bedenke auch die Tatsache, dass
Johannes in der Offenbarung deutlich aufzeigt, dass Lügner nicht in das
Himmelreich Gottes gelangen werden (Offb 21,8.27).

8.4. Christen und unauthentische Staatsbürgerschaft

Wenn die Welt uns Christen untereinander streiten sieht, während wir
gleichzeitig behaupten, Nachfolger des Friedensfürsten (Vgl. Jes 9,6; Lk
2,11; Eph 2,14) zu sein, merkt sie schnell, dass solche Christen nur
menschliche Heuchler sind, genau wie die Pharisäer zur Zeit Jesu. Ein
Beispiel dieser Tatsache habe ich erlebt, als ich in Israel lebte und lehrte.
An einem Palmsonntag besuchte ich nach einem guten Gottesdienst wo-
anders noch einmal die Grabeskirche, wo die Priester zweier Traditionen
sich gegenseitig wegschubsten und beschimpften, weil beide dachten, sie
seien an der Reihe, den Eingang zum Grab zu bewachen und Spenden ein-
zunehmen. Und dann erfuhr ich, dass die Israelis, nachdem sie Jerusalem
in dem Krieg, den sie Befreiungskrieg nennen, zurückerobert hatten, der
muslimischen Familie, die seit Jahrzehnten den Eingang bewacht hatte,
die Schlüssel weggenommen und den Katholiken gegeben hatten, damit
sie ihn im Sinne aller Traditionen verwalten sollten. Aber die Eifersüchte-
leien und Streitereien waren so heftig, dass die Schlüsselinhaber den
Schlüssel an die muslimische Familie zurückgaben, um die angespannte
Situation zu entschärfen. Was meinen Sie also, wie die Christen sowohl
von den Juden als auch von den Moslems in Israel betrachtet werden?

Aber wir sollten das obige Beispiel nicht voreilig als etwas abtun, das
nur Katholiken und Orthodoxe betrifft. Stattdessen fragen Sie sich ein-
mal: Was hält die Welt wohl von kulturellen, selbstgerechten Streite-
reien der Baptisten untereinander? Meinen Sie tatsächlich, man würde
sagen: »Wie wunderbar ist es doch anzusehen, wie liebevoll Baptisten
miteinander umgehen« (vgl. Joh 13,34; 15,12; Röm 12,9; 13,8; 1Kor 13,1-
13; 2Kor 5,14; 1Petr 2,17; 1Joh 2,10;3,11;4,7; vgl. auch Gal 5,6; Eph 4,15;
5,2; Phil 1,9; Kol 1,4; 3,14 usw.)? Wir müssen uns daran erinnern, dass
Johannes sehr deutlich die Authentizität von Christen hinterfragt, die
sagen, dass sie Gott lieben, aber ihre Brüder und Schwestern verachten
(1Joh 4,20). In manchen Baptistenkreisen fällt auf, dass, wenn jemand
sagt: »Ich liebe dich«, das nächste Wort oftmals »aber« lautet und an-
schließend meist ein verbales Messer im Rücken der betreffenden Person
oder Gruppe landet. Brüder und Schwestern in Jesus Christus – dieses
Verhalten sollte man unter uns nicht finden.

Wenn wir in unserer Selbstgerechtigkeit andere verbal zerstören wol-
len, können wir sicher sein, dass es nur ein kleiner Schritt auf dem Weg
des Teufels ist vom Rufmord über wirtschaftliche Vernichtung bis zur

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



182 Gerald L. Borchert

Auslöschung vom Angesicht der Erde. Viele Nazis waren gläubige Pro-
testanten und Kirchgänger. Ich weiß, dass einige unserer baptistischen
Schwestern ein Loblied auf Adolf Hitler sangen, als er gerade an die
Macht gekommen war, weil er versprach, die moralischen Missstände im
Land zu beseitigen. Mehr noch: Als ich in Hamburg lehrte, fand ich im
Archiv ein Foto, das den Rektor des theologischen Seminars im braunen
Nazihemd zeigte. Ich bin nicht hier, um meine deutschen Geschwister als
Einzelne herauszugreifen und zu kritisieren, denn an ihrer Stelle hätte
ich weiß Gott sehr leicht genauso handeln können. In seiner Dissertation
hat neulich ein Student versucht, die Vorurteile und den Hass der puerto-
ricanischen Baptisten gegenüber Menschen aus der Dominikanischen Re-
publik zu korrigieren. Der Teufel wird alles in seiner Macht Stehende tun
um uns, die wir uns Christen nennen, davon abzuhalten wahre Bürger
des Königreiches Gottes und des Herrschaftsbereiches Christi zu sein.

8.5. Repräsentanten authentischer Bürgerschaft

Die vorgenannten Veranschaulichungen führen mich zu der Frage der
authentischen Bürgerschaft und zu dem Apostel Paulus, der die Natur, die
Merkmale und die Vorteile der Bürgerschaft sehr klar erkannte. Er war
von Geburt römischer Bürger, und als man ihn in Philippi zusammen-
schlug und einsperrte, ohne etwas über seine Bürgerschaft zu wissen, war
das eine schwerwiegende Verletzung seiner politischen Rechte durch die
Machthaber in dieser römischen Kolonie. Demnach waren sie, als sie von
Paulus Bürgerschaft erfuhren, sehr beunruhigt (Apg 16,22.38f.).23 Seine
Bürgerschaft war auch ein entscheidender Faktor dafür, wie das »Verfah-
ren durch Schläge« gegen Paulus in der Antonia –Festung nahe dem Tem-
pel verzögert wurde (Apg 22,24-29) und für die anschließende Einberu-
fung einer riesigen Eskorte, die sicherstellen sollte, dass Paulus sicher
zum Hauptquartier des Gouverneurs in Cäsarea gelangte (Apg 23,23).
Außerdem hatte Paulus durch seine Bürgerschaft das Recht, beim römi-
schen Kaiser selbst Berufung einzulegen, und kein Provinzgouverneur
oder regionaler König konnte ihm den direkten Zugang zum Thron Cä-
sars verweigern (Apg 25,10ff.; 26,32).

Diese Bürgerrechte im römischen Reich rücken die Erörterungen über
die christliche Bürgerschaft im Herrschaftsbereich oder Königreich Got-
tes in den paulinischen Briefen in eine besondere Perspektive. Selbst das
Verständnis vom Römischen Reich als Haushalt Cäsars (vgl. Phil 4,22) ist
entscheidend, um zu verstehen, was die Paulusbriefe mit dem Reich Got-
tes als seinen Haushalt meinen (z.B. Eph 2,19 und Gal 6,10). So, wie Cä-
sar das Oberhaupt seines Haushalts, des Reiches, war, so ist Gott in
Christus Herr über sein göttliches Königreich auf der Erde. Dementspre-

23 Zum kolonialen Status von Philippi und Paulus Besuch dort siehe G. Borchert, »Phi-
lippi«, in: ISBE 3, 834-836.

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Ethnische Zugehörigkeit, Kultur und Staatsbürgerschaft im Neuen Testament 183

chend weigerten die frühen Christen sich, den Kaiser ihren Herrn zu
nennen, und nahmen für diesen Akt der Loyalität Jesus gegenüber sogar
den Tod in Kauf. Der Grund war, dass die frühen Christen felsenfest da-
von überzeugt waren, dass ihr Herr Jesus der unangefochtene Sohn Got-
tes und Herrscher über das Universum war (Joh 20,28.31 und Joh 1,1-5).
In den Augen dieser Christen war er nichts Geringeres als Gott ebenbür-
tig (Joh 5,18; Phil 2,6), und sie glaubten und bezeugten, dass sich vor ihm
am Ende alle Knie im Gehorsam beugen würden (Phil 2,10). Deutsche
Baptisten haben seit dem Zweiten Weltkrieg eine wichtige kulturelle
Lektion gelernt. Sie hissen keine Nationalflaggen mehr in ihren Gemein-
dehäusern. Wie sieht es mit kulturellen Identifikationssymbolen in Form
von Flaggen in Baptistengemeinden in den USA, Kanada, Großbritan-
nien oder anderswo aus?

9. Die Exilanten Christi sind die Botschafter der Versöhnung
durch das Kreuz

Auch wenn man von Christen sagt, dass sie auf der Erde Heimatlose und
Reisende seien (Eph 2,19; 1Petr 1,1), sind sie nichtsdestotrotz auch Bür-
ger, zusammen mit den Heiligen Gottes (Eph 2,19). Ob Juden oder Nicht-
juden, sie sind ein Leib, weil die alte trennende Mauer des Tempels und
der jüdischen Theologie durch das Kreuz Jesu für immer eingerissen
wurde (Eph 2,14-18; vgl. Gal 2,14-20). Jesu Tod galt für alle Menschen
und für alle Zeit (Röm 6,10; Hebr 7,27; 9,26.28; 10,10; 1Petr 3,18; Jud 3),
und er sollte eine einzige Glaubensgemeinschaft schaffen (»einen neuen
Menschen«; Eph 2,15) und der Welt die Versöhnung bringen (Eph 2,16).

Mit seinem erlösenden, versöhnenden Tod und seiner Auferstehung
hat Jesus einen ganz neuen Kader von »Botschaftern« für sein König-
reich in die Welt gesandt, und ihr Amt ist es, dort Versöhnungsarbeit zu
leisten (2Kor 5,19f.). In diesem Prozess kann die tragische Zerteilung der
Menschheit, die in der Episode des Turmbaus zu Babel zum Ausdruck
kommt, wirkungsvoll rückgängig gemacht werden, wie es Lukas  in der
Apostelgeschichte lebhaft und wiederholt beschreibt, und zwar durch die
dynamische Bewegung des Geistes zu Pfingsten (Apg 2,1-42), durch das
Zeugnis des Petrus vor den Nichtjuden im Haus des Kornelius (Apg
10,34-45; 11,13f.), darin, wie Philippus den äthiopischen Eunuchen das
Handeln Gottes erklärt (Apg 8,26-38) und den Nachkommen der Philis-
ter in Aschdod predigt (Apg 8,40). Und vielleicht bietet kaum eine Stelle
in der Bibel ein so anschauliches Vorbild für eine verändernde und ver-
söhnende Missionsstrategie wie die aufregenden Reisen des Apostels
Paulus, die von Kapitel 13 bis zum Ende der Apostelgeschichte ausführ-
lich geschildert werden. Sicher sind die Beschlüsse der Apostelversamm-
lung in Jerusalem (Apg 15,6-32), zusammen mit den Argumenten des
Paulus im Galaterbrief, ein strategisches Beispiel dafür, wie Christen ihre

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



184 Gerald L. Borchert

theologischen, praktischen und ethnischen Fragen klären sollten, ohne
dass alle Mitglieder der Kirche und der Gesellschaft gleich gemacht wer-
den müssen. Versöhnung sollte in Christus erreicht werden, ohne Leid
und Blutvergießen über die Menschen zu bringen, wie es so tragisch in
Nordirland, im früheren Jugoslawien, den früheren Sowjetrepubliken
und anderswo der Fall ist.

10. Mit einer Zwei – Reiche – Perspektive leben

Das Thema Reich Gottes und die Frage der ethnischen Zugehörigkeit hat
eine zusätzliche Dimension, die ebenfalls angesprochen werden muss.
Sie hat zu tun mit dem, was Luther, Bonhoeffer und andere seither als
die Lehre von den zwei Reichen definiert haben.24 Christen sind tatsäch-
lich Bürger von zwei Reichen, und Jesus bezieht sich kurz auf dieses
Thema, als er mit der Frage nach den Steuern für Cäsar konfrontiert wird
(Mk 12,13-17; Mt 22,15-22; Lk 20,20-26). Während Christen gegenüber
den Staaten, denen sie angehören, eine nationale Verpflichtung haben,
gilt ihre letzte Loyalität nicht dem Kaiser, sondern Gott. Es ist deshalb
ihre Pflicht, Steuern zu zahlen und den Gesetzen des Landes, in dem sie
leben, zu gehorchen (»gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist«; Mk 12,17).
Aber wenn Fragen der Moral und Loyalität gegenüber Christus mit der
Loyalität dem Staat (Kaiser) gegenüber kollidieren, dann haben Christen,
wie Oscar Cullmann und Walter Wink bereits aufgezeigt haben, die
Pflicht den Mächtigen entgegenzutreten und Gott zu gehorchen (»gebt
Gott, was Gottes ist«; Mk 12,17).25

Diesen Loyalitätskonflikt findet man am häufigsten in Bereichen wie
dem Tragen von Waffen, dem Militärdienst, bis hin zum Waffenge-
brauch, um andere zu töten. Der Staat hat das Recht zu verlangen, dass
seine Bürger in den Streitkräften dienen. An diesem Punkt müssen
Christen jedoch entscheiden, ob sie sich an kriegerischen Aktivitäten be-
teiligen wollen oder nicht. Wenn Christen aus Gewissensgründen den
Dienst an der Waffe verweigern, hat der Staat die Macht, einen Unge-
horsamen durch Haft oder andere Beeinträchtigung von Leib und Leben
zu bestrafen. Manche Staaten bieten jedoch für Gewissensverweigerer
verschiedene Formen eines Ersatzdienstes an, aber diese Möglichkeit gibt
es nicht überall. Desweiteren können Veränderungen in der nationalen
Sichtweise in demokratischen Ländern durch Wahlen herbeigeführt wer-
den, aber nicht alle Staaten sind demokratisch oder bieten ihren Bürgern
ein solch friedfertiges Mittel der Politikbeeinflussung an. Zeuge dafür ist

24 Siehe z.B. Bonhoeffers Auffassung von regnum gratiae und regnum naturae in
Ethics, hg. E. Bethge, New York 1965, 196-207.

25 Vgl. O. Cullmann, The State in the New Testament, London 1957, und  W. Wink, En-
gaging the Powers, Minneapolis 1992.

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Ethnische Zugehörigkeit, Kultur und Staatsbürgerschaft im Neuen Testament 185

die Tragödie auf dem Platz des Himmlischen Friedens in China, wo
menschliches Leben der nationalen Politik entgegentrat und unterlag.

  Aber welche Form von Staatsregierung auch immer an der Macht ist
– das allgemeine Prinzip sollte sein, dass Christen danach streben soll-
ten, gute Bürger ihrer irdischen Reiche zu sein, während sie nicht aus
dem Blick verlieren, dass sie zwei Reichen angehören. Sie sollten, wie
das Neue Testament sagt, Ehre geben, wem Ehre gebührt, und sie sollten
den Gesetzen des Landes gehorchen, solange es nicht mit dem Gehorsam
gegenüber Gott in Konflikt tritt (vgl. Röm 13,7; 1Petr 2,17). Man be-
achte insbesondere den Unterschied, den Petrus zwischen denen macht,
die geehrt, geliebt und gefürchtet werden sollen. Der Kaiser wird der
ersten Gruppe zugeordnet! Während Wissenschaftler wie Paul Ramsey
und andere weiter die Legitimität eines gerechten Krieges diskutieren26,
scheint es am besten zu sein, den Krieg nicht zu rechtfertigen, sondern
zu erkennen, dass Krieg ebenso wie Scheidung menschliche Tragödien
beinhaltet, und in den Seligpreisungen erinnert Jesus uns daran, dass die
Friedensstifter gesegnet sind und besonders zu Kindern Gottes ernannt
werden (Mt 5,9).

11. Das Verhältnis zu dämonischen Regierungsstrukturen

Obwohl Regierungsorganisationen von Jesus, Paulus und Petrus als legi-
tim bezeichnet werden (vgl. Mk 12,14-17; Röm 13,1-3; 1Petr 2,13-16),
wäre es höchst unklug, jede Regierung als heilig oder göttlich anzusehen.
Brunner sagt ganz deutlich:

Es ist gefährlich und abwegig zu glauben, dass sündige Menschen in der Lage
wären, die Herrschaft von Gerechtigkeit und Frieden zu verwirklichen. In die-
ser Hinsicht widerspricht die Weisheit der Heiligen Schrift nicht den histori-
schen Erfahrungen, die uns zeigen, dass menschliche Bosheit […] in riesigen,
geballten Eruptionen hervorbricht.27

Außerdem können manche Regierungen ausgesprochen dämonisch sein
und schreckliche entmenschlichende Pogrome und ethnische Säuberun-
gen hervorrufen, wie z.B. in Afrika (Sudan, Somalia, Ruanda usw.) und in
den früheren Sowjetrepubliken und den Republiken des früheren Jugos-
lawiens ebenso wie in Afghanistan und anderswo. In solchen Fällen müs-
sen Christen sehr aufpassen, dass sie nicht die Legitimierung solcher Ak-
tivitäten unterstützen, selbst wenn das bedeutet, dass sie selbst Opfer der
zerstörerischen Kräfte des Staates oder rebellischer Aktivitäten werden.

26 P. Ramsey, The Just War. Force and Political Responsibility, Lanham, MD 1983. Im
Gegensatz dazu siehe W. Wink, Engaging Powers, 209-229.

27 E. Brunner, Justice and the Social Order, New York 1945, 256.

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



186 Gerald L. Borchert

Der römische Staat, wie er zur Entstehungszeit der Offenbarung exis-
tierte, wurde von Johannes, dem apokalyptischen Seher, als extrem dämo-
nisch und der Verfolgung der Heiligen verschrieben angesehen (Offb
13,1-8). In einem solchen Fall erkannte Johannes die große Chance von
Widerstandsbewegungen, die aus dem Staat selbst heraus entstehen. Ent-
sprechend erinnerte er seine Leser daran, dass, obwohl die Zerstörung
Roms sich deutlich am Horizont abzeichnete (Offb 14,8; 18,2-24), es
trotzdem stimmte, dass diejenigen, die den Weg des Schwertes einschlu-
gen, höchstwahrscheinlich auch durch das Schwert umkommen würden
(Offb 13,9). Weil er die Realitäten und die politische Situation so gut ver-
stand, gab er seiner christlichen Gemeinde den Rat, den Weg des Erdul-
dens zu gehen statt den des bewaffneten Konfliktes. Zweifellos war diese
Empfehlung sowohl in der Lehre Jesu begründet als auch in der Einsicht,
dass die kleine Gemeinde kaum eine Chance hatte, die Mächtigen Roms
zu besiegen (Offb 13,10).

Im Gegensatz dazu hatten die Juden im Land Israel sich bereits ent-
schieden, gegen Rom zu rebellieren, und das Ergebnis war verheerend.
Zuerst fiel Galiläa unter dem Legat Vespasians, und als er nach dem Tod
Neros von seinen Armeen in Cäsarea zum Kaiser ernannt wurde, befahl
er seinem Adoptivsohn Titus, dort weiterzumachen, wo er aufgehört
hatte. Der Fall Jerusalems und die Zerstörung des Tempels im Jahre 70
war eine furchtbare Sache, deren Ereignisse Josephus detailliert schil-
dert.28 Aber wirklich bedeutsam ist die Tatsache, dass die Römer im Fo-
rum Romanum (!) einen Triumphbogen für Titus errichteten, als an-
schauliches Beispiel dafür, welches Schicksal diejenigen ereilte, die gegen
das Imperium rebellierten. Die Widerstandskämpfer von Massada hielten
ein paar Jahre länger aus, aber auch sie fielen in dem berühmten Selbst-
mord der Verteidiger. Trotz dieser Blutbäder lernten die Juden ihre Lek-
tion nicht und das Feuer des Widerstandes flammte erneut auf in dem
Bar-Kochbah-Aufstand29, der von den Römern im Jahre 135 wiederum
niedergeschlagen wurde. Darüber hinaus baute Kaiser Hadrian Jerusalem
als römische, heidnische Stadt wieder auf, taufte es in Aelia Capitolina um
und verbot den Juden auch nur in die Nähe der Stadt zu kommen. Ge-
waltsamer Widerstand der Juden wurde mit der überwältigenden Macht
der Römer beantwortet und die Aussichten des johanneischen Sehers der
Offenbarung wurden anschaulich vorgeführt in dem Blutbad Israels.

Unabhängig davon, ob die Überlieferung der Flucht der Christen in die
Decapolis-Stadt Pella kurz vor der Zerstörung des Tempels vollkommen
den Tatsachen entspricht oder nicht, eines ist ganz klar: die Christen nah-
men die apokalyptischen Vorhersagen Jesu (vgl. Mk 13,14-23; Mt 24,15-

28 Eine kurze Übersicht über diese Periode findet sich in NEAEHL 2.720 oder in C.
Blomberg, Jesus and the Gospels, Nashvill 1997, 24-26. Siehe Josephus, War 6.407ff.

29 Rabbi Aqiba gab dem Rebellen Simon ben-Kosebah anerkennend den Titel »Sohn des
Sternes«.

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Ethnische Zugehörigkeit, Kultur und Staatsbürgerschaft im Neuen Testament 187

28; Lk 21,20-24) sehr ernst und kämpften nicht an der Seite der Juden ge-
gen Rom, um Jerusalem zu verteidigen.

In der Zeit der Jamnia-Konzile, die der Zerstörung Jerusalems folgten,
als die Juden versuchten, ihre Religion auf der Grundlage der Mishna-
Tradition anstatt auf dem Opfersystem des Tempels wieder aufzubauen,
wurden die Christen kategorisch vom Gottesdienst in den Synagogen
ausgeschlossen und vom Beth Din (dem Recht sprechenden Konzil) ver-
dammt in dem berüchtigten Heretiker-Fluch, der in den zwölften der
achtzehn Segenssprüche eingefügt wurde.30 Zudem genossen die Chris-
ten, weil sie als Ketzer aus den Synagogen ausgeschlossen waren, nicht
mehr den Schutz als religio licita, und die Juden zeigten sie in ihrer Feind-
schaft bei kaiserlichen und lokalen Behörden als Praktizierende einer
nicht genehmigten Religion an, ein eindeutiger Grund, warum Johannes
in der Offenbarung die jüdische Religion zweimal als satanisch bezeich-
net (Offb 2,9; 3,9).

Rom wurde in den Augen der Christen eine dämonische Macht (Offb
13,1-8; 17,1-12), aber das bedeutete nicht, dass Johannes jemals Christen
aufgerufen hätte, der Verfolgung, die sie erfuhren, mit unchristlichen
(dämonischen) Aktivitäten zu begegnen.

Während die spätere Feindschaft gegen die Juden, die den Holocaust
umfasst, auf keinen Fall als gerechtfertigt angesehen werden darf, hat sie
doch gewisse historische Verbindungen zu der früheren jüdischen Feind-
seligkeit. Man muss bedenken, wie ich an anderer Stelle bereits sagte,
dass der Judenhass seinen Ursprung nicht nur in der entscheidenden
Rolle des jüdischen Establishments bei der Kreuzigung Jesu, sondern
auch in der jüdischen Feindseligkeit gegenüber den frühen Christen
seine Wurzeln hatte.31 Diese Feindseligkeit spiegelt sich zweifellos im
vierten Evangelium in Texten wie der Exkommunizierung des blinden
Mannes (Joh 9,34) und im Buch der Offenbarung, wie oben gezeigt. Ei-
nige zeitgenössische Wissenschaftler, die zu Recht entsetzt sind von dem
Holocaust der Nazis, haben jedoch zu voreilig die jüdische Kritik akzep-
tiert, die johannäischen Schriften seien offensichtlich antisemitisch. Ich
jedenfalls entgegne darauf, dass Bücher wie das Johannesevangelium
nicht antisemitisch sind. Sie wurden von einem Juden geschrieben, der
das Alte Testament sehr gut kannte und der die Feindseligkeit des jüdi-
schen Establishments gegenüber den Christen höchst kritisch betrach-
tete. Es hilft der wissenschaftlichen Integrität nicht, leichtfertig mit der
Geschichte umzugehen, um heute politisch korrekt zu sein.32

Als Konstantin die kaiserliche Robe anlegte, endete die Verfolgung der
Christen, aber der neue Herrscher zeigte keine Liebe für die Juden. Spä-

30 Zum Fluch der minim siehe C.K. Barrett, The New Testament Background. Selected
Documents, New York 1961, 166f.

31 Siehe z.B. G. Borchert, John 1,11, 227f.
32 Ebd.

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



188 Gerald L. Borchert

ter, als Hieronymus seine Übersetzung der Vulgata in Bethlehem entwi-
ckelte, musste er sein Leben und das seines jüdischen Beraters aufs Spiel
setzen, als er Hebräisch lernte, um Klarheit darüber zu gewinnen, wie er
das Alte Testament am besten auf Lateinisch wiedergeben könnte.

Die negative Haltung der Westeuropäer gegenüber den Juden in den
folgenden Jahren wurde wahrscheinlich sehr gut an der Figur des Shy-
lock in Shakespeares Der Kaufmann von Venedig deutlich. Zweifellos
grölten die Zuschauer, als Portia dem jüdischen Kredithai eine Falle
stellte und es seiner Tochter ermöglichte, außerhalb des jüdischen Glau-
bens zu heiraten. Mit jenen feindlichen Gefühlen, eingegraben in den
Kaukasiern Europas, war es für Hitler ein Leichtes zu behaupten, die jü-
dischen Ghettos müssten von ihren Bewohnern gereinigt werden, die
ihre eigenen Wege und Bräuche vorzogen und selbst in der Depression
noch wirtschaftliche Erfolge zu verzeichnen schienen.

Menschliche Argumente für ethnische Misshandlungen und Säube-
rungsaktionen sind zahlreich und vielfältig, wie selbst die Inhaftierung
und Enteignung eingebürgerter japanischstämmiger Amerikaner und
Kanadier beweist. Die meisten Christen in Nordamerika schwiegen, so
wie ihre Seelenverwandten in Europa es im Blick auf die Juden getan hat-
ten, als die Behörden und die Nachrichtenmedien im Namen nationaler
Interessen Lügen und Halbwahrheiten über alle Japaner verbreiteten.
Die Situation in Israel heutzutage ist nicht viel anders. Einer meiner pa-
lästinensischen Freunde, ein israelischer Staatsbürger, bekam über zwan-
zig Jahre lang keine Baugenehmigung für sein wundervolles Grundstück
außerhalb von Bethlehem. Aber als er gezwungen war, es zu einem nied-
rigen Preis zu verkaufen, erhielt der neue jüdische Landbesitzer sofort
die Genehmigung zu bauen. Und was soll ich zu der Unterscheidung grü-
ner und gelber Nummernschilder sagen, die in Israel jahrelang galt? Das
erinnert mich an den gelben Judenstern der Nazis. Die Juden, die den Ho-
locaust erlitten haben, geben den anderen auch nicht ihr Recht. So ist es
eben mit Menschen, die nicht von der Liebe Gottes verändert worden
sind. Und die Situation in der arabischen Welt ist auch nicht viel besser.
Aber ich will hier gar nicht weiter ins Detail gehen, sondern nur die Tali-
ban in Afghanistan erwähnen.

Seit dem Zweiten Weltkrieg hat zumindest Kanada eine Verfassungs-
ergänzung verabschiedet, die besagt, dass eine solche Aussonderung ei-
ner Rasse oder ethnischer Gruppe nicht länger toleriert werden darf. Und
doch können von Menschen geschaffene Gesetze nicht die Integrität
nichtdiskriminierender Behandlung anderer garantieren, insbesondere
von Minderheiten. Diskriminierung ist eine einfache Lösung für diejeni-
gen, die natürlich Unterschiede zwischen Menschen nicht akzeptieren
wollen. Man beobachte nur, wie manche Deutsche Türken behandeln
oder viele Amerikaner immer noch mit Minderheiten umgehen. Der
Teufel, so sagt Johannes, ist immer bereit, Lügen und Hassparolen zu
verbreiten. Christen müssen deshalb lernen, die dämonische Natur von

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Ethnische Zugehörigkeit, Kultur und Staatsbürgerschaft im Neuen Testament 189

vielem zu verstehen, was als nationales Selbstinteresse daherkommt.
Dem Teufel zu widerstehen und sich von ihm und seinen Methoden in
der Welt fernzuhalten, das wird so permanent von uns verlangt.

12. Die Versuchung von Status quo und Überlebensstrategien

Als ich in Israel lehrte, beschäftigte ich mich ausgiebig mit dem millet-
System33 im Mittleren Osten und erkannte zunehmend Überlebensstra-
tegien in einer Gesellschaft. Diese Untersuchung veranlasste mich, viele
meiner Annahmen über das westliche Christentum, das sich der grund-
legenden Struktur der Christenheit verdankt, noch einmal zu überden-
ken. Als der Islam den Mittleren Osten eroberte, erlaubte er vielen
christlichen Gemeinden weiterzumachen, verbot aber jegliche Bekeh-
rung außer die vom Christentum zum Islam. Jedenfalls ganz sicher nicht
umgekehrt.

In diesem Kontext verschrieben Christen im Mittleren Osten sich dem
Status quo. Evangelistische Aktivitäten und Zeugnisse hörten fast voll-
ständig auf. Jemand, der in eine syrisch-orthodoxe Familie geboren
wurde, war deshalb automatisch syrisch-orthodox. Entsprechend sind
Katholiken in Israel von Geburt an katholisch und Armenisch-Ortho-
doxe werden als Armenisch-Orthodoxe geboren. Dieser Gedanke passte
natürlich gut zu den Entscheidungen in Europa, wo der König oder Herr-
scher den Glauben seiner Untertanen bestimmte und Verträge oder Alli-
anzen zwischen Staat und Kirche geschlossen wurden.

Karl der Große hatte den Vormarsch des Islams im Balkan aufgehalten
und eine Folge davon war, dass die Region des früheren Jugoslawiens ein
instabiles Pulverfass wurde, das jeden Moment explodieren konnte. Es
führte später zu der Kombination dreier Zonen, auf die sich drei Religio-
nen verteilten: das muslimische Bosnien, das orthodoxe Serbien, und das
römisch-katholische Kroatien, die durch die Bewegung von Menschen
teilweise vermischt wurden, aber in ihrem unbequemen Verbund nur
durch einen starken Mann wie Tito zusammengehalten wurden. Diese
instabile Einheit erinnert an das Römische Reich, das unterschiedliche
Elemente miteinander verband, solange Rom stark genug war, Mei-
nungsverschiedenheiten im Keim zu ersticken. Die Pax Romana baute
eigentlich auf der These von der Erhaltung des Status quo auf.

Doch weder das Christentum noch der Islam sind Status-quo-Religio-
nen, auch wenn sie sehr unterschiedliche Methoden der Ausweitung ha-
ben. Der Herr der Christen lehrte den Weg der Liebe und nicht des

33 Zur vertiefenden Erörterung des millet-Systems siehe die ausführlichen Berichte
über meine ersten Lehrerfahrungen in Israel und Ägypten in meiner »Forum«-Kolumne in
The Baptist Herald, hg. von der North American Baptist Conference, insbesondere die Aus-
gabe von November 1974.

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



190 Gerald L. Borchert

Schwertes. Und doch war das Christentum im Laufe der Geschichte so-
wohl im Mittleren Osten als auch in Europa gezwungen, sich an Land,
Stadt oder Nation zu orientieren. Aber das Christentum in eine solche
Ausrichtung zu drängen bedeutet, seine ureigenste Natur und Daseins-
berechtigung zu verleugnen. Gott ist nicht auf ein Land beschränkt, wie
Jona lernen musste. Außerdem bringt die Verwurzelung in einem Land
Unterschiede in Status und Privilegien mit sich. Diese Bezogenheit auf
ein Land widerspricht genaugenommen dem Evangelium, aber sie er-
scheint der menschlichen Selbstbezogenheit sehr attraktiv und zeigt sich
in der Religion im »Kathedralenbau«. Wenn Menschen es sich einmal in
nationalen Gebilden bequem gemacht haben, haben sie auch das Bedürf-
nis, dieses Gebilde und ihr Land gegen alle Gegner zu verteidigen. Man
bedenke nur die aktuelle Feindseligkeit der Orthodoxen gegenüber ande-
ren Christen in »ihren Ländern«. Aber eine solche Sichtweise ist der Ver-
kündigung Jesu, in der Institutionen, Titel und Privilegien kaum eine
Rolle spielen, sehr fremd. So staunten die Jünger beispielsweise ange-
sichts der Tempelgebäude (Mk 13,1f.). Aber sie müssen völlig fassungs-
los gewesen sein, als Jesus ankündigte, dass kein Stein davon auf dem an-
deren bleiben würde. Ja, sicher haben sie sich gefragt, was für ein Reich
Jesus ausrief, als er ihnen sagte, sie sollten keine Ehrentitel führen oder
sich gegenseitig besondere Ehrungen erweisen, sondern Diener in der
Welt werden (Mt 23,5-11; vgl. Mk 12,38f.; Lk 20,45ff.). Jesus sagte wirk-
lich seltsame Dinge! Und das empfinden wir heute in unserer aktuellen
kulturellen Gefangenschaft genauso!

Die heutige Säkularisierung der Welt, die Kirchen leerfegt und nach
und nach die Pastoren ihrer Privilegien und ihres Status in der Gesell-
schaft beraubt, könnte die Christen zwingen, sich wieder auf das Neue
Testament zu besinnen, auf dass sie die Weisheit der frühen Minderheits-
kirche wieder entdecken möge. Denn die verstand, dass sie kaum Privile-
gien hatte, sondern berufen war, bei allem, was sie tat, eine zeugnishafte
Gemeinschaft zu sein. Viele Kirchen kämpfen heute mit einer Überle-
bensmentalität (selbst große Kirchen) und versuchen herauszufinden,
wie sie in einer zunehmend säkularen Welt weiter bestehen können.
Viele haben noch immer nicht begriffen, dass dort draußen eine postmo-
derne Welt herrscht. Sie wollen Pastoren, die Wunder vollbringen, dabei
brauchen sie ein vollkommen verändertes Verständnis von Kirche.

Solange die Kirchen den Status quo erhalten wollen, werden Christen
sich dem Weg des Teufels beugen. Sie werden gegeneinander um Privile-
gien und Macht kämpfen; sie werden landesbezogene Konzepte von Nati-
onalität und ethnischer Zugehörigkeit haben; sie werden sich auf die Rich-
tigkeit ihrer gesetzlichen Ansichten konzentrieren, die Ausdruck sind für
ihre selbstgebastelten starren Vorstellungen von Gott; und sie werden den
lebendigen Jesus Christus einsperren in ihre institutionellen Organisatio-
nen oder ihn und seine Botschaft nach ihren subjektiven Gefühlen und
Vorstellungen von persönlichem Wohlbefinden zurechtbiegen. Und in all

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Ethnische Zugehörigkeit, Kultur und Staatsbürgerschaft im Neuen Testament 191

diesen Karikaturen von Christentum wird die Bibel aufhören, als einzigar-
tiges Werkzeug Gottes seine Diener zu Gemeinschaften zu berufen, die
wahrhaftiges Zeugnis geben in einer selbstsüchtigen Welt, die den Erlöser
und die Kraft der göttlichen Veränderung nicht kennt.

Diese anderen Perspektiven sind im wesentlichen Selbsterhaltungs-
perspektiven. Sie bestätigen den Status quo und repräsentieren kaum
wahre christliche Bürgerschaft inmitten einer säkularen Welt, die in vie-
lerlei Hinsicht ein postmodernes Spiegelbild der Welt zur Zeit der frühen
Kirche ist.

13. Die entscheidende Frage der Bürgerschaft im Reich Gottes

Die entscheidende Frage für Christen ist demnach, welche Bürgerschaft
sie wählen. Wählen sie Nationalismus anstelle der Zugehörigkeit zu
Gottes Reich? Oder um es konkreter zu sagen: Richtet sich das Leben der
Christen nach der Liebe ihres Herrn Jesus oder nach persönlichen und
gemeinschaftlichen Eigeninteressen, die eine sehr wirksame Waffe in der
Hand des Teufels und seiner Diener sein können?

Bei dem Versuch, diese Frage in einen leicht verständlichen Rahmen zu
fassen, möchte ich mich einigen persönlichen Gedanken über ein Ge-
spräch zuwenden, das ich mit meinem Doktorvater, Otto Piper, in Prince-
ton hatte. Während meiner Zeit als sein Assistent lernte ich viele be-
kannte Professoren aus Europa kennen, die in sein Haus kamen. Nach ei-
nem solchen Treffen erzählte er mir, während wir in seinem Büro saßen,
dass die Gestapo, weil er ein wichtiges deutsches Werk über Ethik ge-
schrieben hatte, es auf ihn abgesehen hatte. Eines Tages erhielt er Besuch
von den deutschen Behörden, der ihm mitteilte, dass er genau vierund-
zwanzig Stunden Zeit hatte, das Land zu verlassen, ansonsten würde man
ihn festnehmen. Dadurch musste er einen seiner Söhne in Deutschland
zurücklassen. Und im Krieg hatte er dann einen Sohn in der deutschen
Armee und einen anderen bei den amerikanischen Streitkräften. Er sagte
zu mir: »Jerry, ich weiß, wie Gott sich fühlt, wenn er Kinder auf beiden
Seiten der Schlacht hat.« Und er fügte hinzu: »Du weißt, dass wir wäh-
rend des Krieges in Princeton die Angewohnheit hatten, im Gottesdienst
die Namen all der Männer und Frauen zu verlesen, die im Krieg getötet
worden waren und die entweder unseren Fachbereich besucht hatten oder
mit Leuten von der Uni verwandt waren. Mein Sohn in Deutschland
wurde in diesem Krieg getötet, und man nannte seinen Namen in der Ka-
pelle. Und es gab Leute, die protestierten, weil man den Feind ehre.« Dann
sagte er: »Jerry, dieser junge Mann war mein Sohn! Ich weiß, was Gott
bei Krieg und Blutvergießen empfindet.« Freunde, ich werde diese Ge-
schichte und den Ausdruck auf Dr. Pipers Gesicht nie vergessen.

Genaugenommen habe ich Ihnen diese persönlichen Erinnerungen er-
zählt, weil ich aus tiefstem Herzen bete, dass Christen – und Baptisten im

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



192 Gerald L. Borchert

Besonderen – lernen, über ihre persönlichen und nationalen Eigeninter-
essen hinaus zu blicken und denken, wie Gott in Christus Jesus denkt.
Unser Herr, zu dessen Reich wir gehören wollen, erwartet von uns als
Christen ganz klare Prioritäten. Er kam, um die ganze Welt zu erlösen,
und er ernannte uns zu seinen Botschaftern der Versöhnung (2Kor
5,19f.). Das bedeutet, dass Gott durch uns reden und handeln will, um die
Welt und die ganze Menschheit mit ihm zu versöhnen. Wenn wir Gott
im Gebet unseren Vater nennen (Mt 6,9), müssen wir die anderen Brü-
der und Schwestern nennen, ganz egal, welche Hautfarbe sie haben, in
welcher wirtschaftlichen Situation sie leben oder welche Sprache sie
sprechen. Sie sind mit uns von demselben Gott geschaffen, der uns auf-
ruft, unseren Schuldigern zu vergeben und einander zu lieben, wie
Christus uns geliebt hat.

Gott will nicht, dass wir alle gleich werden oder unsere natürliche
Identität als Menschen verlieren. Aber er will, dass wir unsere sündigen
Wege aufgeben. Wir hätten es wahrscheinlich lieber, wenn alle so wären
wie wir, denken würden wie wir, sprechen wie wir und dieselben Wün-
sche hätten wie wir. Aber das würde bedeuten, dass die anderen nach un-
serem Bilde geschaffen würden, nicht nach Gottes Bild! Wir sind nicht
Gott; wir sind bloß Menschen!

Ich selbst danke Gott dafür, dass ich in Dutzenden von Ländern in der
ganzen Welt lehren durfte. Ich danke Gott auch für die Unterschiede,
denn das Anderssein anderer Menschen hilft mir, mehr von der Größe
Gottes und den einzigartigen Teilen seiner Schöpfung zu verstehen.
Auch wenn ich ein Mensch bin und menschliche, sündige Perspektiven
habe; in meinen lichten Momenten möchte ich wirklich nicht, dass ein
Teil von Gottes Schöpfung deshalb ausradiert wird, weil Menschen an-
ders sind, als ich es bin. Das würde uns alle zu armseligeren Empfängern
der Güte und Größe Gottes machen. Außerdem danke ich Gott, dass ich,
auch wenn ich die Wirklichkeit nicht sehr klar sehe (1Kor 13,12), doch
erkannt habe, dass wir alle Sünder sind und die versöhnende Kraft der
Erlösung brauchen, die in unsere gemeinschaftliche Wirklichkeit hinein-
wirkt und nicht nur in unser persönliches, privates Leben.

Gott hat ein Volk berufen, Versöhner in der Welt zu sein, und seine
unwandelbare Absicht ist es, einen neuen Himmel und eine neue Erde zu
schaffen, nicht nur einen neuen Himmel (vgl. Offb 21,1 und Gen 1,1)!
Gott ist sowohl ein genialer Konstrukteur als auch ein genialer Rekonst-
rukteur. Aber der Teufel und seine Diener werden allen Neuschaffungs-
anstrengungen entgegentreten und sie werden ständig versuchen, alles
Gute in Gottes Schöpfung zu verzerren und zu zerstören.

Also, liebe Freunde, meine letzten Fragen in dieser Veranstaltung, bei
der wir ethnische Zugehörigkeit, Kultur und Staatsbürgerschaft disku-
tieren, lauten eigentlich: Welchem Königreich sind wir als Baptisten zu-
erst verpflichtet? Und ist diese Loyalität eine Sache von wohlklingenden
Worten oder ist sie eine echte Bürgerschaft in dem Reich, das Gott in

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Ethnische Zugehörigkeit, Kultur und Staatsbürgerschaft im Neuen Testament 193

Christus gehört? Von der Antwort hängt nämlich ganz wesentlich ab,
wie wir in dieser Welt handeln und wie unsere Beziehung zu Menschen
ist, die anders sind als wir!

Gott kennt unsere Herzen – kennen wir als seine Bürger Gottes Herz?

Bibliographie

Barrett, C.K., The New Testament Background. Selected Documents, New York
1961.

Beasley-Murray, G., Jesus and the Kingdom of God, Grand Rapids 1986.
Betz, H.D., Galatians, in: Hermeneia, Philadelphia 1979.
Blomberg, C., Jesus and the Gospels, Nashville 1997.
Bonhoeffer, D., Ethics, hg. von E. Bethge, New York 1965.
Borchert, G., John 1-11 NAC, Nashville 1996.
–, »The Conduct of Christians in the Face of the ›Fiery Ordeal‹ (4,12-5,11)«, in:

Review & Expositor 79 (1982).
–, »Philippi«, in: ISBE 3, 834-836.
–, »What is God Doing in the Storm?«, in: W.H. Gloer (Hg.), Following Jesus,

Macon GA 1994.
Brueggemann, W., Genesis. A Bible Commentary for Teaching and Preaching,

Atlanta 1982.
Brunner, E., Justice and the Social Order, New York 1945.
Cullmann, O., Christ and Time, Philadelphia 1950.
–, The State in the New Testament, London 1957.
Dodd, C.H., The Parables of the Kingdom, New York 1936.
Dunn, J.D.G., The Epistle to the Galations, London / Peabody MA, 1993.
Elliot, J., A Home for the Homeless, Philadelphia 1981.
Guelich, R., The Sermon of the Mount, Waco 1982.
Josephus, War.
Longenecker, R., »Acts«, in: Expositor’s Bible Commentary, Bd. 9, hg. von F.

Gaebelein, Grand Rapids 1981.
–, Galatians, in: WBC, Dallas 1990.
McCarter, P., »Inscriptions«, in: ISBE.
Moore, G. F., Judaism in the First Three Centuries, Cambridge MA 1927-1930.
Rad, G. von, Genesis, Old Testament Library, London 1961.
Ramsey, P., The Just War. Force and Political Responsibility, Lanham MD 1983.
Vielhauer, P., »On the ›Paulinism‹ of Acts«, in: Studies in Luke-Acts, Nashville

1966.
Westerholm, S., »Temple«, in: ISBE.
Wink, W., Engaging the Powers, Minneapolis 1992.

ZThG 8 (2003), 172–193, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Baptistische Identität in Lateinamerika

Identität – mehr als eine Tautologie

Daniel Carro

»Was macht einen Baptisten zum Baptisten? Die letzte und endgültige
Antwort ist natürlich ganz einfach: die Mitgliedschaft in einer lokalen
Baptistengemeinde. Wenn die Schwestern und Brüder für dich stimmen,
bist du ein Baptist. Wenn eine Baptistengemeinde dich aufnimmt, bist du
ein Baptist.«1 Mit diesen Worten beginnt eines der Bücher von Walter
Shurden über die baptistische Identität. In demselben Buch entwickelt
Shurden später, wie er es nennt, »vier zerbrechliche Freiheiten«, die die
baptistische Identität stützen. Seine Eingangserklärung bleibt dem Leser
jedoch im Gedächtnis.

Nach einigen Jahren der Bekanntschaft mit Nilson Fanini kenne ich
viele Witze. Einer geht so: Ein Baptist wird gefragt: »Was glaubst du?« Er
antwortet: »Ich glaube, was meine Kirche glaubt.« Der andere daraufhin:
»Und, was glaubt deine Kirche?« Und die Antwort: »Meine Kirche
glaubt, was ich glaube.« »Und was glaubt ihr beide, du und deine Kir-
che?» «Wir glauben beide dasselbe.«

Was ist eine Tautologie? Eine Tautologie ist eine Tautologie, was wie-
derum eine Tautologie ist. Baptistische Identität ist heutzutage zu einer
Tautologie geworden. Wir sind Baptisten, weil wir glauben, was Baptisten
glauben. Aber was glauben Baptisten? Sie glauben, was wir glauben. Und
beide glauben wir dasselbe. Kann man so baptistische Identität definieren?

Dasselbe trifft zu, wenn man nationale Identität definieren will. Wa-
rum sind wir, wie wir sind, im Verhältnis zu unserer nationalen Identität
und Zugehörigkeit? Was macht mich zu einem Argentinier? Allein der
Besitz eines argentinischen Personalausweises oder Reisepasses? Warum
bin ich Argentinier, während andere Deutsche, Kenianer, Malayen usw.
sind? Sind wir, was wir sind, allein deshalb, weil wir zufällig an einem be-
stimmten Ort auf der Erde geboren wurden? Was ist der eindeutige Fak-
tor, der mich zum Argentinier macht?

Und später, wenn wir versuchen werden, diese nationale Identität und
unsere religiöse Identität, in diesem Fall die baptistische, zueinander in Be-
ziehung zu setzen, kommen unter Umständen einige andere Fragen auf.
Zum Beispiel: Sind wir Mitglieder einer bestimmten Kirche, weil wir in
diesen Glauben an diesem Ort hineingeboren wurden? Was macht den

1 W.B. Shurden, The Baptist Identity. Vier zerbrechliche Freiheiten, Macon 1993, 1.

ZThG 8, 194-204, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 194–204, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Baptistische Identität in Lateinamerika 195

Kern unserer Identität als Baptisten und unserer Identität als Mitglieder
einer bestimmten Nation aus? Und überhaupt: Sind beide Identitäten in
ein und derselben Person miteinander vereinbar? Können wir unsere nati-
onale Identität behaupten, während wir uns als Christen und unter ihnen
als Baptisten identifizieren? Mehr noch: Wissen wir genauso gut, wer wir
als Baptisten sind, wie wir wissen, wer wir als Deutsche, Kenianer, Ma-
layen oder Argentinier sind? Verstehen wir uns selbst in dem jeweiligen
Kontext, in dem wir leben sollen? Können wir einen gewissen Stolz oder
eine gewisse Würde daraus ableiten, dass wir Mitglieder einer bestimmten
Nation sind, während wir uns gleichzeitig zur christlichen und baptisti-
schen Lebensweise bekennen? Was bedeutet schon der Name, wenn man
es recht überlegt? Was ist unser Gesicht? Können wir als Teil einer baptis-
tischen Gemeinschaft und als Mitglieder einer bestimmten Nation den
gleichen Namen tragen und das gleiche Gesicht zeigen? Wie man sieht,
ist die Frage der Identität doch nicht so einfach zu beantworten.

1. Zwei Bestandteile einer Identität – ein Name und ein Gesicht

Eine Identität hat zwei Bestandteile: einen Namen und ein Gesicht. In
manchen Ländern weist der Pass noch ein weiteres Merkmal auf, näm-
lich einen Fingerabdruck, aber davon geht man heute immer mehr ab.
Anscheinend sind es diese zwei Dinge, die nicht so ohne weiteres verän-
derbar sind: der Name und das Gesicht. Und doch geht die Identitätsbe-
stimmung auf der polizeilichen Ebene nicht über eine Tautologie hinaus.
Deshalb ist es möglich, eine Identität zu fälschen oder sich die eines an-
deren Menschen anzueignen.

Um mehr als eine Tautologie zu sein, muss eine Identität sich gegen
die Identität anderer abgrenzen. Ich bin, der ich bin, weil die anderen
sind, wer sie sind. So ist es zum Beispiel möglich, dass ich auf der persön-
lichen Ebene auf die Frage: »Wer bist du?«, antworte: »Ich bin Daniel.«
Das ist eine einfache Aussage. Aber wer ist Daniel? Die Identität Daniels
als Name und Gesicht muss vor dem Hintergrund der Namen und Ge-
sichter anderer Identitäten bestimmt werden. In diesem Fall ist Daniel
der Sohn von Yolanda, der Mann von Dina, der Schwiegersohn von Eu-
genia, der Vater von Carolina und Cecilia und der Großvater von Floren-
cia. So wird Daniels Identität sofort durch die Identität dieser Frauen in
Daniels Umfeld bestimmt, und ebenso durch die Identität vieler anderer
Menschen. Ganz offensichtlich muss der, der die Frage stellt, wenigstens
einige dieser Bezugspersonen mit ihren Namen und Gesichtern  kennen,
sonst bleibt Daniels Identität genauso unklar für ihn wie am Anfang. Wir
werden alle durch unsere persönlichen Beziehungen bestimmt.

Für eine zweite kleine Übung wenden wir uns dem beruflichen Umfeld
zu: »Daniel ist Professor am John Leland Center for Theological Stud-
ies.« Diese Identifizierung einer Person versteht man (oder auch nicht),

ZThG 8 (2003), 194–204, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



196 Daniel Carro

abhängig von verschiedenen Faktoren, die diese Definition impliziert.
Zunächst hängt es von dem vorhandenen Verständnis von Theologiepro-
fessoren ab. Wenn sie eine gute theologische Ausbildung hatten, kann es
eine positive, ja wünschenswerte Sache sein, jemanden als Theologiepro-
fessor zu beschreiben. Wenn sie aber immer wieder von der verehrten
Kanzel ihrer Kirche gehört haben, dass Universitätslehrer, und vor allem
Theologieprofessoren, diejenigen sind, die die christliche Botschaft zer-
stören und alle möglichen Mythen und Lügen in den Glauben hinein-
mengen, dann ist ihre Vorstellung von einem Theologieprofessor sicher
eine ganz andere.

Selbst wenn ihr Bild von einem Theologieprofessor ein gutes ist, ist es
ein Unterschied, ob man in Tübingen, an der Sorbonne, in Yale oder am
John Leland Center Professor ist. Die Identität und Geschichte des jeweili-
gen Instituts bestimmt ganz gewiss auch die Identität des Professors selbst.
Es geht kein Weg daran vorbei: Die Identität jedes Einzelnen wird be-
stimmt von der Identität anderer. Wer ich bin, hängt zu einem wesentli-
chen Teil davon ab, was die anderen sind, in welchen Umgebungen und
Umständen wir leben und letztendlich davon, was die gesamte Welt ist.
Wie Wörter in einem Wörterbuch bilden wir alle die Welt der Bedeutung
und Identität der jeweils Anderen. Dies ist eine unausweichliche Tatsache.

Wir alle werden von äußeren Realitäten definiert und geprägt. Unsere
Umstände bestimmen ebenso sehr, wer wir sind, wie unser eigener Wille
es tut. Das Dumme daran ist, dass wir keine Kontrolle darüber haben oder
in einem bestimmten Augenblick sagen können, wer wir sind. Unser We-
sen und unsere Umstände ändern sich ständig, unabhängig davon, was
wir gerne sein wollen oder was wir sagen, wie wir gerne wären. Wir alle
sind Wesen in einem konstanten Prozess des Werdens. Werden ist immer
aktiv, dynamisch, unfassbar, unerreichbar. Mehr noch, nicht nur wir sel-
ber werden und verändern uns, sondern die Welt um uns herum tut es
auch. Also ändert sich nicht nur derjenige, der identifiziert werden soll,
sondern auch seine Beziehungen, vor denen die Bestimmung erfolgt, sind
ständig in Bewegung.

Meine Mutter, die inzwischen beim Herrn ist, definiert mich noch im-
mer und ändert sich auch immer noch. Die Erinnerung an sie und ihre
Gegenwart hat nicht in jedem Moment den gleichen Stellenwert. Auch
meine Schwiegermutter, meine Frau, meine beiden Töchter und meine
Enkelin befinden sich in andauernder Veränderung. Ihr Verhalten und
ihr Werden definiert mich ebenso, und zwar auf eine Weise, die ich als
bestimmend betrachten muss.

Das Institut, in dem ich lehre, die Kirche, zu der ich gehöre, der Club,
wo ich Sport treibe, das Auto, das ich fahre, die Kleidung, die ich trage,
die Frisur, die ich mir schneiden lasse, der Charakter, den ich habe, der
Name und das Gesicht, mit denen ich lebe – dies alles und noch viele an-
dere Dinge sind kleine Einheiten, anhand derer meine Person identifi-
ziert werden kann. Aber der Prozess erfolgt nicht in einem ontologischen

ZThG 8 (2003), 194–204, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Baptistische Identität in Lateinamerika 197

Vakuum, sondern im Verhältnis zu den Instituten anderer, den Kirchen
anderer, ihrer Kleidung, ihren Frisuren, ihren Charakteren, den Namen
und Gesichtern anderer usw.

Über das bloß Historische, das Psychologische und sogar das Herme-
neutische hinaus geht die Bestimmung einer Identität bis zu der tiefsten
Ebene: dem Ontologischen. Wir sind, was unsere Identität sagt, dass wir
sind. Jeder Mensch versteht sich selbst vor dem Hintergrund des ande-
ren, des Andersartigen. Die ontologischen Realitäten des anderen Men-
schen und anderer Gebilde, die mich bestimmen, sind genauso real und
veränderlich wie die jeweilige Person selbst.

Die Entdeckung unserer persönlichen Beziehungen bedeutet gleichzei-
tig die Entdeckung und Wahrnehmung vieler Beziehungen: Die Bezie-
hungen all derer, die uns helfen uns selbst zu identifizieren. Die Person,
die mit mir lebt, die mit mir arbeitet, der Mensch, der vor meinem Haus
lebt, derjenige, der mit mir leidet, derjenige, der das Leben mit denselben
Mitteln zu verstehen sucht – derselben Sprache, denselben Gesten, den-
selben Vorlieben und Abneigungen, derselben Musik, derselben Litera-
tur, derselben Kunst, demselben Land, demselben religiösen System –
dieser Mensch ist es, mit dem ich eine vertraute Intersubjektivität ent-
wickle, die uns auf einer sehr grundlegenden Ebene verbindet: die Fami-
lie, die Sippe, der Stamm, das Ghetto, die ethnia, die nationale und kultu-
relle Herkunft, die homogene Einheit, die über die Individualität hinaus-
geht und aus mir ein Mitglied einer bestimmten Klasse macht. Nationale
und konfessionelle Identitäten tauchen tief in den Ozean der menschli-
chen Seele ein.

Dieses Netz, das Verwobensein von Personen macht die Existenz
menschlichen Lebens aus. Es ist die Voraussetzung für die Möglichkeit,
meine Träume und Hoffnungen zu verwirklichen, und die Chance für
mein persönliches Glück. Das Individuum hängt sehr an seiner Familie,
seinem Stamm oder seinen nationalen Wurzeln, weil diese soziologische
Realität seinem Wesen eine Identität verleiht. Diese Intersubjektivität
erklärt, warum ein Einzelner bereit ist, alles für seine Familie, Sippe oder
nationale Abstammung zu tun, sogar sein Leben zu opfern. Ohne seine
Familie, ohne seinen Stamm, ohne das Land seiner Herkunft hat das Le-
ben des Individuums keine Bedeutung. Deshalb ist in fast allen Kulturen
die größte Beleidigung nicht die gegen die Person selbst, sondern die Be-
leidigung der Mutter. Wir können alle möglichen Äußerungen über uns
selbst ertragen, aber wir können es nicht ertragen, wenn etwas gegen un-
sere Mutter gesagt wird.

2. Lateinamerika

Das selbe, was Menschen passiert, geschieht in Bezug auf die Länder und
Nationen der Welt. Wir alle definieren uns im Gegensatz zu anderen.

ZThG 8 (2003), 194–204, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



198 Daniel Carro

Wir sind, was wir sind, weil wir nicht das sind, was die anderen sind. Po-
litische Witze können politische Präferenzen bestimmen und nationalis-
tische Witze können die Seele einer Nation enthüllen. In Spanien gibt es
ein Buch mit Witzen über Argentinier, das ein ziemlicher Bestseller ist,
und fast jeder lacht über diese Witze. Einige finde ich, ehrlich gesagt,
ausgesprochen abstoßend und manche sind auch beleidigend. Trotzdem
muss ich zugeben, dass eine ganze Menge Wahrheit über das, was wir
Argentinier sind, in diesen »beleidigenden« Witzen steckt, ob wir es mö-
gen oder nicht.

Lateinamerika zu identifizieren ist gar nicht einfach. Natürlich könnte
man sagen, dass es Amerika ist und lateinisch. Das ist auch eine Art
Identität. Der presbyterianische Missionar John Mackay hat Lateiname-
rika in einem seiner Bücher2 als »jenes andere Amerika« bezeichnet. Was
für Mackay »jenes« war, ist für uns Lateinamerikaner »dieses«. »Jenes«
und »dieses« sind Wörter, die immer relativ sind, je nachdem, wer sie
verwendet. »Jenes« und »dieses« helfen uns auch, unsere Identität zu be-
stimmen. Wir identifizieren uns durch »jenes«, das zu uns als »dieses«
gehört. Identität ist beziehungsabhängig.

Um die lateinamerikanische Identität zu verstehen, müssen wir »Ame-
rika« und »lateinisch« verstehen. Lateinamerika liegt in einem Bezie-
hungsdreieck mit dem angelsächsischen Amerika und Europa. Lateina-
merika ist »Amerika« im Gegensatz zu Europa und »lateinisch« im Ge-
gensatz zu angelsächsisch. Es gibt jedoch große Diskrepanzen zwischen
Autoren, was die Einheit und Vielfalt Lateinamerikas betrifft. Manche sa-
gen, so etwas wie ein Lateinamerika gebe es gar nicht, andere behaupten,
»Lateinamerika« sei lediglich ein kulturelles Konstrukt und keine Reali-
tät. Der berühmte peruanische Dichter Mario Vargas Llosa zum Beispiel
glaubt nicht an eine kulturelle und soziale Einheit Lateinamerikas.

Der französische Soziologe Alain Rouquié identifiziert Lateinamerika
als den »äußersten Okzident« oder »fernen Westen«3. Wir im Westen
sind es gewohnt, einen Unterschied zwischen dem, was wir den Nahen
Osten (oder Mittleren Osten) und den Fernen Osten nennen, zu machen.
Entsprechend ist nach Rouquiés Definition Lateinamerika Okzident, äu-
ßerster Okzident.

Man kann drei kulturelle Stadien in der Entwicklung des lateinameri-
kanischen Volkes und seiner Seele festhalten, nämlich a) das präkolumbi-
anische Abya-Yala4 animistischer oder panpsychischer Prägung, b) die
spanisch-portugiesische Kolonisation römischer Prägung, die die präko-

2 J.A. Mackay, That Other America, New York 1935.
3 A. Rouquié, Extremo Occidente. Introducción a América Latina, Buenos Aires 1990.
4 Abya-Yala ist ein einheimischer Begriff, der aus Zentralamerika kommt. Er bezieht

sich auf das geografische, kosmogonische und kosmologische Verständnis von der Erde als
bewohntem Ort. Er wird besonders von indigenen Bewegungen verwendet, die präkolum-
bianische Besitzansprüche über das Land geltend machen. Übersetzen kann man den Be-
griff mit: Erde, Heimat, Vaterland.

ZThG 8 (2003), 194–204, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Baptistische Identität in Lateinamerika 199

lumbianische Seele vom sechzehnten bis achtzehnten Jahrhundert latini-
sierte, und c) die englisch-amerikanische Kolonisation protestantisch-
evangelikaler Prägung, die im neunzehnten und zwanzigsten Jahrhun-
dert die latinisierte präkolumbianische Seele anglizisiert hat.

Alle diese drei Stadien sind im heutigen Lateinamerika gegenwärtig als
Lagen, die sich überlappen. Kulturell gehört Lateinamerika zum Westen,
zum Okzident. Lateinamerika ist eine Ableitung, eine Erfindung Europas.
Lateinamerika ist Europa, wie es sich in Amerika ausdrückt. Europa lie-
fert die Einheit, Sprache und Kultur Lateinamerikas. Die Besonderheiten
der Umstände, in denen diese aufgezwungene Einheit sich ausdrückt, lie-
fern die facettenreiche Vielfalt und farbige Verschiedenheit der »Natio-
nen« des Kontinents.

3. Lateinamerikaner und ihre Religionsformen

Obwohl alle Klassifikationen unzulänglich sind, kann man sicher zu
Recht sagen, dass es in Lateinamerika mindestens drei verschiedene Ar-
ten von Menschen gibt: a) die Aborigines auch América Negra (Schwar-
zes Amerika) genannt, b) die Eingewanderten, überwiegend europäischer
Abstammung, auch América blanca (weißes Amerika), und viele Skla-
ven aus Afrika, auch als Afro-América5 bezeichnet, sowie c) die neuen
Völker oder América Morena.6 Diese werden mestizos genannt und der
Prozess heißt mestizaje. Die Mulato, die afrikanischer Abstammung
sind, kann man auch als eine Form von mestizos betrachten.

Heute gehört der größte Teil der lateinamerikanischen Bevölkerung zu
der dritten Kategorie, obwohl immer noch eine große Zahl von Völkern
zu einer der ersten beiden Gruppen zählt. Lateinamerika ist ein wahrer
Schmelztiegel der Kulturen und Abstammungen. Die Vermischung der
Kulturen hat unterschiedliche Ergebnisse im Religionsverständnis und in
der religiösen Ausprägung hervorgebracht. Viele »Gesichter« der latein-
amerikanischen Seele haben sich von dem Animismus und Panpsychis-
mus zur römisch-katholischen Form des Christentums entwickelt. Dabei
gibt es alle Arten von Mischungen und Schwerpunkten. Als dann mit
den Händlern und neuen »Eigentümern« der Welt die protestantische
Form des Christentums auf den Kontinent kam, erfolgte eine zweite An-
passung.

5 Ich kenne keine gute Untersuchung der Merkmale afrikanischer Abstammung in La-
teinamerika, aber sie halten sich besonders in Brasilien, Uruguay und den Guyanas, abge-
sehen von der Karibik. Sie lassen sich in den Mulatos und in allen Arten von »Afro«-Reli-
gionen, dem Afro-Kubanischen, dem haitischen Voodoo, dem afro-brasilianischen Ma-
cumba, Kimbanda und Ableitungen davon, die in Uruguay und anderen Ländern vorkom-
men, finden. (Brasilien grenzt an jedes andere Land Südamerikas).

6 Moreno ist eine Mischung aus schwarz und weiß, die man in etwa mit »braun« über-
setzen könnte, wie in »brauner Zucker«, azucar moreno.

ZThG 8 (2003), 194–204, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



200 Daniel Carro

Am interessantesten in Lateinamerika zu beobachten ist, dass alle drei
Formen von Religionsverständnis gegenwärtig sind und sich in vielen
Fällen gegenseitig überlagern. Lateinamerika ist ein Hybrid und dieses
Hybridentum ist schwierig zu erklären. Sein religiöser Charakter ist
ebenfalls hybrider Natur.

José Miguez Bonino schlussfolgert, nachdem er vier verschiedene
»Gesichter« des lateinamerikanischen Protestantismus analysiert hat:
»Das Bild, das der Titel ›Gesichter des lateinamerikanischen Protestantis-
mus‹ hervorruft, ist zwiespältig. Hat er verschiedene ›Gesichter‹, weil
wir von verschiedenen Dingen sprechen? Oder sind sie ›Masken‹ einer
einzelnen Sache? Und wenn letzteres der Fall ist, welches ist das wahre
Gesicht, das sich hinter diesen Masken versteckt? Die Suche nach einer
Antwort auf diese Frage hat mich dazu gebracht, nach einem hermeneu-
tischen Schlüssel zu fahnden, der die einzigartige Identität, die wahre
Vielfalt und die Koexistenz dieser Identität in jeder der mannigfaltigen
Ausprägungen dieses Wesens, das wir ›lateinamerikanischen Protestan-
tismus‹ nennen, aufdecken wird.«7

4. Als Baptist in Lateinamerika

Im folgenden und letzten Teil dieses Artikels möchte ich fünf Merkmale
aufzeigen, die wesentlich sind für die Frage, was es bedeutet, in Lateina-
merika Baptist zu sein. Dann werde ich kurz die sich verändernden Cha-
rakteristika der Baptisten in dieser Region analysieren.8

Erstens bedeutet in Lateinamerika Baptist zu sein, ein Fremder zu sein.
Der Baptismus kam als »fremde« Religion nach Lateinamerika. Zu Be-
ginn des neunzehnten Jahrhunderts, nach drei Jahrhunderten totaler rö-
misch-katholischer Dominanz über den indigenen Animismus und Pan-
psychismus der Region wurde die Ankunft der protestantisch-evange-
likalen Gemeinschaften als kulturelle Invasion durch die Angelsachsen
betrachtet. Man tolerierte diese Tatsache, weil viele der damaligen Natio-
nen des Kontinents emanzipiert waren und die neuen Regierungen euro-
päische Immigration als eine Form der Entwicklungshilfe befürworteten.
Die humanen und politischen Auffassungen, auf denen der baptistische
Glaube ruht, waren den in der Region aufgrund der spanisch-portugie-
sischen Kolonisation bereits vorherrschenden humanen und politi-

7 J. Miguez Bonino, Rostros del Protestantismo Latinoamericano, Buenos Aires 1995, 8.
Die vier »Gesichter«, auf die Miguez Bonino sich in seinem ausgezeichneten Buch bezieht,
sind das »liberale«, das »evangelikale«, das »pfingstlerische« und das »ethnische« Gesicht.

8 An dieser Stelle kann ich nicht auf jede Religionsform in Lateinamerika eingehen,
nicht einmal auf jede protestantisch-evangelikale Form der Religiösität. Alle sind sie sehr
wichtig und wahrscheinlich verbreiteter und bekannter als die Baptisten, aber sie sind nicht
Gegenstand dieses Artikels. Die Analyse ihrer Bedeutung und Wirkung wollen wir einer
anderen Gelegenheit überlassen.

ZThG 8 (2003), 194–204, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Baptistische Identität in Lateinamerika 201

schen Auffassungen »fremd«. Diese »Fremdheit« ist bis heute vorhan-
den und wird noch immer von präkonziliaren Katholiken genutzt um
Baptisten und andere Protestantisch-Evangelikale in der Region zu dis-
kreditieren.

Zweitens bedeutet in Lateinamerika Baptist zu sein, dass man als Pro-
selyt und Schafdieb angesehen wird. Es wird weitgehend ignoriert, dass
der baptistische Glaube und die baptistische Praxis zunächst nicht durch
Missionare in die Region kamen, sondern durch europäische Gemein-
schaften, die sich in Lateinamerika niederließen, meist auf der Flucht vor
religiöser Verfolgung und Intoleranz in Europa. Darauf bauten dann spä-
ter Missionare auf. Und doch wird diese Tatsache meist übersehen, wenn
man über uns Baptisten in Lateinamerika nachdenkt. Immer noch werden
wir als Kirche angesehen, die durch Missionare ins Leben gerufen wurde.
Man geht gemeinhin davon aus, dass angelsächsische Missionare in die
Region kamen, um Menschen zu bekehren, die schon Christen waren.

Drittens bedeutet in Lateinamerika Baptist zu sein, dass man als Kraft
betrachtet wird, die dem gesellschaftlichen Zusammenhalt entgegensteht.
Es wird viel darüber diskutiert, was man in Lateinamerika das »nationale
Wesen – el ser nacional« nennt. Diejenigen, die behaupten, Lateinamerika
sei, neben anderen Bestandteilen seines »nationalen Wesens«, ein rö-
misch-katholischer Kontinent, erkennen nicht die Hybris, von der wir
weiter oben sprachen. Denn dann wird jeder, der nicht römisch-katholisch
ist, als subversiv für die Werte der Kultur erachtet, als gefährlich, als je-
mand, der gegen das »nationale Wesen« ist, jemand, der nationale Identi-
tät und Eigenart untergräbt und der unterdrückt werden muss.9

Natürlich haben die Militärdiktaturen regen Gebrauch von diesem
»nationalistischen« Gefühl in der Region gemacht, um ihre »Säuberun-
gen« und ihre militärische Macht zu fördern. Man denke nur einmal da-
ran, wie General Galtieri den Falklandkrieg 1983 zum Ausbau seiner
Macht in Argentinien nutzte. Ich erinnere mich noch gut an die Men-
schen, die in den Straßen auf und ab sprangen und jeden, selbst alte
Leute, zwangen, es ihnen gleich zu tun, während sie schrien: »El que no
salta es un inglés, el que no salta es un inglés […] Wer nicht springt, ist

9 Dieselbe ideologische Diskussion wurde in Lateinamerika benutzt, um verschiedene
Formen von Rassismus und ethnischer Diskriminierung zu verbreiten. Rassismus ist dort
nicht so offen wie in anderen Teilen der Welt, aber er ist trotzdem vorhanden. Es ist ein un-
bewusster Rassismus, der sich in Diskriminierung bei Bildung, Arbeit und Sport sowie in
der ungleichen Behandlung indigener Bürger durch öffentliche Stellen ausdrückt. Der Ras-
sismus ist gemischt mit Toleranz, ein Konzept, das von der vorherrschenden römisch-ka-
tholischen Kultur zur Eroberung und Akkulteration der indigenen Völker entwickelt und
gegen diejenigen eingesetzt wurde, die nicht als Teil des »nationalen Wesens« betrachtet
wurden. Diskriminierung zeigt sich auch in der Armut, der Arbeitslosigkeit mancher Leute
und in den Streitkräften, zu denen Nichtkatholiken keinen Zugang haben. So muss zum
Beispiel in Argentinien jemand, der Staatspräsident, Senator oder ein hoher Offizier in der
Armee werden will, römisch-katholisch sein.

ZThG 8 (2003), 194–204, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



202 Daniel Carro

ein Engländer«. Das IMB (International Mission Board, vormals Foreign
Misson Board) der Southern Baptist Convention überlegte ernsthaft,
ihre Missionare nach Hause zu schicken, denn Nordamerikaner wurden
von den Argentiniern als Verräter betrachtet, weil sie sich im Krieg auf
die Seite Englands geschlagen hatten.

Viertens bedeutet in Lateinamerika Baptist zu sein, dass man Teil einer
positiven Bewegung ist. Diese »Entfremdung« des Baptismus halten man-
che für positiv. Menschen, die zu Veränderung bereit sind, sei sie sozialer
oder politischer Natur, beginnen den Veränderungsprozess für gewöhnlich
mit einer Veränderung ihrer religiösen Bindungen. Davon hat die protes-
tantisch-evangelikale Bewegung in der Region sehr profitiert, eine Bewe-
gung, die in vielen Ländern sehr stark war, z.B. in Chile und Guatemala.

Fünftens bedeutet in Lateinamerika Baptist zu sein immer, Teil einer
Minderheit zu sein. In den meisten Fällen einer sehr kleinen Minderheit,
in manchen Fällen, wie in Brasilien, einer wachsenden Minderheit, aber
in jedem Fall einer Minderheit. Baptisten in der Region sind sich ihres
Minderheitsstatus sehr bewusst. Das zeigt sich nicht nur in den Zahlen,
sondern auch darin, welches Verhältnis die Baptisten zur Kultur haben.

5. Veränderungen des Baptismus in Lateinamerika

Nachdem ich fünf der Identifikationsmerkmale der baptistischen Identi-
tät in der Region genannt habe, lassen Sie mich einen Blick auf ihre kon-
krete Entwicklung werfen.

Erstens sind Baptisten in Lateinamerika nach wie vor eine »fremde«
Glaubensgemeinschaft. Die neueste Entwicklung ist, dass die Baptisten
nicht nur den anderen fremd sind, sondern zunehmend auch sich selbst.
Die meisten Baptisten in der Region kennen ihre Wurzeln nicht, sie er-
kennen ihre eigene Geschichte nicht, sie können nicht einmal ihre we-
sentlichen Glaubensinhalte benennen. Viele Baptistengemeinden werden
charismatisch in ihren Gottesdiensten, episkopal in ihrer Ekklesiologie,
fundamentalistisch in ihrer Lehre und sakramental in ihrer Praxis. Es ist
schade, aber es ist kein Geheimnis, dass Baptistengemeinden in der Re-
gion ihr Baptistsein aufgeben. Viele davon nennen sich weiterhin Baptis-
ten, aber sie sind nicht mehr baptistisch.

Zweitens sind Baptisten in der Region anfällig dafür, sich eher mit den
Evangelikalen im Allgemeinen als mit den Baptisten im Besonderen zu
identifizieren. Der Einfluss der nordamerikanischen Fernsehprediger ist
viel durchdringender und bestimmender für Glauben und Praxis der
Baptistengemeinden in der Region als jede baptistische Organisation, in-
klusive der Vereinigung der Baptisten in Lateinamerika oder des Baptis-
tischen Weltbundes. Die Baptisten in der Region wissen nicht, wer sie
sind oder wofür sie stehen. Die meisten Baptistengemeinden suchen ver-
zweifelt nach einer Identität. Es ist interessant, dass Außenstehende, die

ZThG 8 (2003), 194–204, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Baptistische Identität in Lateinamerika 203

sich mit den Baptisten befassen, dies deutlicher wahrnehmen als die Bap-
tisten selbst.

Drittens halten sich die Baptisten in der Region immer weniger an das
freikirchliche Verständnis von versammelter Gemeinde. Die Baptisten
folgen den Strukturen der Kultur, was die Kontrolle der Macht betrifft.
Da viele von ihnen unter Militär- und Diktatorenregimen aufwuchsen
und die Demokratie noch nicht als einende und zusammenhaltende Kraft
gesehen wird, meinen sie, dies sei die Regel. Baptistengemeinden wieder-
holen die Muster der Herrschaft in Form von kleinen Diktatoren, die sie
»Pastoren« nennen. Dieser wachsende Episkopalismus in der Region
kommt eindeutig von pfingstlerischen Einflüssen, aber er wird durch den
Wunsch vieler Gemeinden angeheizt, die Schutzpatrone der »Entfrem-
dung« aufzugeben und eine positive Kraft in der Kultur zu werden statt
einer befremdenden. Es ist sehr merkwürdig zu sehen, wie diese Baptis-
tengemeinden in dem Bestreben, »nationaler« in ihrem Wesen und ge-
sellschaftlich akzeptiert zu werden, das Prinzip aufgeben, dass sie ekkle-
siologisch am Leben erhält.

Viertens haben die Baptisten in Lateinamerika sich weniger einem
freimachenden Glauben verschrieben, sondern fühlen sich mehr zu ei-
nem überwindenden Glauben hingezogen. Die Strategien der »geistli-
chen Kampfführung«, die vom Norden her kommen, prägen zu einem
großen Teil das Verhältnis der Gemeinden zu den nationalen Kulturen.
Es ist interessant, wie viel von der Kritik an der Praxis der »fremdländi-
schen« Baptistengemeinden mit Munition aus den gleichen »fremden
Ländern« zunichte gemacht wird. Darin zeigt Lateinamerika seinen
»Amerikanismus«.

Fünftens fühlen sich die Baptisten in der Region nicht dem Dialog ver-
pflichtet. Die Minderheitenmentalität hat sich zu einem engstirnigen
Glauben entwickelt, in dem alle, die nicht meiner Meinung sind, Ungläu-
bige sind. Die Baptisten in Lateinamerika sind, bis auf wenige Ausnah-
men, nicht offen für den ökumenischen Dialog und wenden sich ganz be-
sonders gegen die katholische Kirche. Noch weniger sind die Baptisten
der Region offen für eine interreligiösen Dialog. Eigentlich treten sie
nicht einmal untereinander in Dialog! Viele der jüngsten Entwicklungen
im Glauben und Praxis der lateinamerikanischen Baptisten hätten ver-
hindert werden können, wenn die kirchlichen Leiter offener wären für
den Dialog. Viele Versuche, den Dialog zu eröffnen, werden von Baptis-
ten als Bedrohung für ihre Art den Glauben zu leben empfunden, statt
dass sie als positive Kraft zur Prägung und Ausformung ihrer Identität
verstanden würden.

ZThG 8 (2003), 194–204, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



204 Daniel Carro

6. Eine unschlüssige Schlussfolgerung

Wenn ich unsere baptistische Identität in Beziehung zu unserer jeweili-
gen nationalen Identität sehe, so finden Baptisten ihre Identität immer
noch in den unterschiedlichen nationalen Identitäten der Region. Für den
Baptismus gilt das gleiche Dreiecksverhältnis, in dem Lateinamerika zu
dem angelsächsischen Amerika und Europa steht. Baptisten in Lateina-
merika sind offen für Vorschläge ihrer europäischen und nordamerikani-
schen »Verwandten«. Die anderen beiden Scheitelpunkte des Dreiecks
bleiben sehr wichtig für uns Lateinamerikaner bei der Bestimmung un-
serer Identität. Europäische Baptisten und angelsächsische Baptisten leis-
ten einen wesentlichen Beitrag zu unserer »fernwestlichen« Realität und
zu der Prägung und Formung eine baptistischen Identität in unserer Re-
gion, vor allem, wenn sie jeder paternalistischen Haltung entbehren.

Geschwisterliche Beziehungen, Zusammenarbeit, Partnerschaften, Di-
alog – mit diesen Dingen können Baptisten aus anderen Teilen der Erde
uns lateinamerikanischen Baptisten helfen zu klären, wer wir sind, was
wir vertreten und wie die Wege Gottes mit uns aussehen. Identität wird
vor dem Hintergrund der Identität anderer geformt. Als Baptisten in La-
teinamerika müssen wir die Gesichter derer sehen, die wir in anderen
Teilen der Welt sind, um für uns selbst unsere konfessionelle Identität im
Licht unserer nationalen Identitäten zu klären. Der Baptistische Welt-
bund und andere konfessionelle internationale Vermittler sollten sich der
bedeutenden Rolle bewusst sein, die sie in der Prägung baptistischer
Identitäten rund um den Globus haben.

Bibliographie

Mackay, J.A., That Other America, New York 1935.
Miguez Bonino, J., Rostros del Protestantismo Latinoamericano, Buenos Aires

1995.
Rouquié, A., Extremo Occidente. Introducción a América Latina, Buenos Aires

1990.
Shurden, W.B., The Baptist Identity. Vier zerbrechliche Freiheiten, Macon 1993.

ZThG 8 (2003), 194–204, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Bonhoeffer über Kirche, Staat und Nation

Keith Clements

Über ein halbes Jahrhundert nach seinem Tod stellt Dietrich Bonhoeffer
noch immer eine Herausforderung und Inspiration für die christlichen
Kirchen dar. So wurde im Londoner Westminster Abbey das Ende des 20.
Jahrhunderts damit begangen, dass man auf dem Sims über dem West-
eingang – eine Nische, die Jahrhunderte lang leer geblieben war – Statuen
von zehn christlichen Märtyrern eben dieser hundert Jahre aufstellte. Es
sind Gestalten aus der ganzen Welt, protestantischer, römisch-katholi-
scher und orthodoxer Prägung. Unter ihnen ist – neben dem Baptisten
Martin Luther King – auch der deutsche Lutheraner Dietrich Bonhoeffer
zu finden. Nirgends ist die Herausforderung durch Bonhoeffer stärker
als in der Frage, was es bedeutet, Jesus Christus inmitten der wetteifern-
den Ansprüche nationaler Loyalität, Staatsbürgerschaft und staatlicher
Autorität zu bekennen. Es hat einen gewissen bitteren Beigeschmack,
ausgerechnet hier in Berlin über Bonhoeffers Bedeutung nachzudenken,
denn Berlin war in größerem Maße seine Stadt als irgendeine andere, in
der er gelebt hat. Das Haus, in dem er viel Zeit mit seinen Eltern ver-
brachte und in dem er im April 1943 von der Gestapo verhaftet wurde, ist
sogar nur wenige Minuten von unserem Veranstaltungsort hier in
Grunewald entfernt.

Man könnte natürlich einwenden, die Umstände im nationalsozialisti-
schen Deutschland seien so extrem gewesen und hätten Bonhoeffer
selbst zu so extremen Gedanken und Handlungen geführt, dass er für
diejenigen von uns, die heute unter »normaleren« Bedingungen leben,
nur wenig Bedeutung hat. Ich glaube, das stimmt nicht. Erstens können
wir uns nicht auf die »Normalität« unserer gegenwärtigen Situation be-
rufen, in der Rassismus und Nationalismus wieder das Haupt erheben,
besonders hier in Europa. Und zweitens sind es sowieso gerade die Erdbe-
ben und Vulkanausbrüche, die offenbaren, welche Kräfte die Erde for-
men, auf der wir Tag für Tag wandeln.

Warum sollten gerade die Baptisten sich mit Dietrich Bonhoeffer aus-
einander setzen? Baptisten glauben an die Kirche als versammelte Ge-
meinde: eine Gemeinschaft von Glaubenden, die frei sind im Bekenntnis
ihres Glaubens und auch frei sein sollen von jeglichem Zwang durch den
Staat. Ein Dialog der Baptisten mit Bonhoeffer kann ihnen helfen, ihre
eigene Tradition neu und positiv zu bewerten und ein kritisches Bewusst-
sein dafür zu entwickeln, inwiefern sie durch Manipulation von seiten
sozialer oder politischer Kräfte gefährdet sein können – gerade, wenn viel
von »Freiheit« die Rede ist.

ZThG 8, 205-219, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 205–219, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



206 Keith Clements

Es lohnt sich, ein wenig darüber nachzudenken, welche tatsächliche
Verbindung zwischen Bonhoeffer und den Baptisten besteht. Zu Lebzei-
ten hatte Bonhoeffer wenig Begegnungen mit Baptisten, und in seiner
Heimat anscheinend überhaupt keine. Das ist nicht weiter erstaunlich,
denn es wäre kaum zu erwarten, dass der halb aristokratische, hoch aka-
demische lutherische Theologe und die kleine, pietistische Gemeinschaft,
die die Baptisten damals waren, besondere Notiz voneinander nehmen
sollten. Was Bonhoeffers Auslandsreisen betrifft, ist die Lage jedoch et-
was anders. 1924, als er in Rom studierte, schreibt er davon, dass er in der
Stadt an einem Gottesdienst mit Gläubigentaufe teilgenommen habe, in
»einer kleinen Sekte«1, die eine Baptistengemeinde gewesen sein muss
(und wie gerne wüssten wir, welche genau es war!) und die ihn offen-
sichtlich beeindruckt hatte (nicht zuletzt wegen der Qualität des Ge-
sangs). Es ist nahezu sicher, dass er gegen Ende seiner Pastorentätigkeit
in London von 1933 bis 1935 auch im Spurgeon’s College war, als er im
Zuge der Vorbereitung auf seine zukünftige Leitungsfunktion des ver-
botenen Theologischen Seminars der Bekennenden Kirche in Finken-
walde englische theologische Fakultäten und christliche Häuser besuchte.
(Spurgeon’s ist unweit von Sydenham, wo Bonhoeffer lebte). Außerdem,
so schreibt Bonhoeffers Biograf Eberhard Bethge im Zusammenhang mit
Bonhoeffers Einstellung zur Ausbildung von Vikaren: »In England hatte
er sich ein Gelübde bei den Baptisten notiert, welches der Student vor
seinem Eintritt in ein Seminar ablegt und in dem er bezeugt, dass er ›das
Predigtamt erlangen und sich dementsprechend verhalten will‹.«2

Es gab allerdings eine Begegnung mit einer Baptistengemeinde, die
eine entscheidende und sein Leben verändernde Bedeutung für Bonhoef-
fer hatte. Von 1930 bis 1931 verbrachte er ein Jahr als Austauschstudent
im Union Theological Seminary in New York. Als ernsthafter deutscher
Akademiker und Verfechter Karl Barths tat er vieles von dem, was er von
New Yorker Kanzeln hörte, als eine Mischung aus leerer liberaler Theo-
logie und optimistischem Humanismus ab. Eines Sonntags jedoch nahm
ihn jemand mit zur Abyssinian Baptist Church im schwarzen Ghetto
von Harlem. Mehrere Zeitgenossen am Union erinnern sich daran, wie
bewegt Bonhoeffer bei seiner Rückkehr ins Seminar war, denn so hatten
sie ihn noch nie gesehen. In der Abyssinian Baptist Church, so sagte er
später, habe er eine wirkliche Verkündigung des Evangeliums gehört, wie
er es nie zuvor in Amerika (und vielleicht auch in Deutschland) getan
hatte, und er war fasziniert von der Leidenschaft des Singens und Betens
dort. Diese schwarze Baptistengemeinde wurde seine geistliche Heimat

1 »Indem die Kirche Schuld bekennt, entbindet sie die Menschen nicht vom eigenen
Schuldbekenntnis, sondern sie ruft sie in die Gemeinschaft des Schuldbekenntnisses hinein.
Nur als von Christus gerichtete kann die abgefallene Menschheit vor Christus bestehen.
Unter dieses Gericht ruft die Kirche alle, die sie erreicht.«

2 D. Bonhoeffer, Jugend und Studium 1918-1927, München 1986 [DBW 9].

ZThG 8 (2003), 205–219, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Bonhoeffer über Kirche, Staat und Nation 207

für den Rest seines Aufenthalts in New York, und er übernahm sogar
eine Jungengruppe im Bibelunterricht. Es muss hier ausdrücklich gesagt
werden, dass diese Erfahrung Bonhoeffer nicht zum Baptismus konver-
tieren ließ – das Wichtigste für ihn war der Zugang, den er so zu der Si-
tuation der Schwarzen bekam und der ihm die Augen öffnete für das
ganze Problem des Rassismus und für die Notwendigkeit, dass die Kirche
sich mit den Benachteiligten und Unterdrückten der Gesellschaft identi-
fizierte.3 Nichtsdestotrotz können die Baptisten zu Recht darauf hinwei-
sen, dass es eine ihrer Gemeinden war, die eine so entscheidende Etappe
auf Bonhoeffers Weg teuer erkaufter Jüngerschaft darstellte.

Wir sollten aber auch einen Blick auf die Beziehung der Baptisten zu
Bonhoeffer nach seinem Tod werfen. Ich wage zu behaupten, dass, zu-
mindest was Großbritannien und die USA betrifft, baptistische Theolo-
gen wahrscheinlich proportional mehr zur Bonhoeffer-Forschung und -
Interpretation beigetragen haben als die jeder anderen Denomination.
Ich würde das auf eine gewisse Nähe der Schwerpunkte von Bonhoeffer
und den Baptisten zurückführen. Erstens erinnert Bonhoeffers Auffas-
sung von Jüngerschaft als ausschließlicher Beziehung zu Christus un-
übersehbar an die baptistische Betonung der persönlichen Hingabe an
Christus. Zweitens kommt seine Darstellung des christlichen Lebens als
»gemeinsames Leben« unserem Verständnis von Kirche als Gemein-
schaft Glaubender entgegen. Und als dritter Grund ist der betont bibli-
sche Charakter seiner Theologie zu nennen.

An dieser Stelle möchte ich sagen – wenn eine autobiografische An-
merkung hier gestattet ist –, dass ich während meiner Studienzeit ganz
allgemein von Bonhoeffer fasziniert war, dass aber insbesondere die theo-
logische Beschäftigung mit dem Thema »christlicher Glaube und nationa-
ler Loyalität« der Beginn meiner eigenen literarischen Exkursion in die
Auslegung Bonhoeffers war. Zu Beginn der achtziger Jahre begann ich,
mich damit auseinander zu setzen, dass man der nationalen Identität und
Loyalität als theologische und ethische Fragestellung zumindest in Groß-
britannien kaum Aufmerksamkeit schenkte, und ich entschloss mich, für
die britische Situation diese Fragen aufs Tapez zu bringen und zwar mit
Bonhoeffer als Gesprächspartner. Damals zeigten sich viele Freunde und
Kollegen verwundert darüber, dass ich mich einer Sache widmete, die
doch überholt zu sein schien. Aber ich begann mit meiner Arbeit an A
Patriotism for Today: Love of Country in Dialogue with the Witness of
Dietrich Bonhoeffer4 im Frühsommer 1982, gerade zu dem Zeitpunkt, als
Großbritannien wegen der Falklandinseln in einen Krieg mit Argenti-
nien eintrat, und plötzlich wurde »Patriotismus« unter Margaret That-
cher auch für die Briten ein ganz aktuelles Thema – gefolgt, wie sich spä-
ter zeigte, von einem weiteren Jahrzehnt eines politischen Ethos, das eine

3 E. Bethge, Dietrich Bonhoeffer. Theologe – Christ – Zeitgenosse, München 1986, 492.
4 A.a.O., 187.

ZThG 8 (2003), 205–219, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



208 Keith Clements

wiederbelebte Form von britischem Nationalismus mit einer monetaris-
tischen Wirtschaftspolitik verband. Doch ebensowenig wie alle anderen
konnte ich vorhersehen, dass in den neunziger Jahren ein Europa entste-
hen sollte, das von plötzlichen Veränderungen überrollt wurde und in
dem nationale und ethnische Loyalitäten – oftmals mit religiösen Unter-
tönen – auf so dramatische Weise thematisiert werden würden, wie wir
es nun erlebt haben.

Von dem reichhaltigen Vermächtnis an Dietrich Bonhoeffers Gedan-
kengut und Zeugnis möchte ich drei Punkte besonders hervorheben, die
jederzeit bedeutsam sind für die Auseinandersetzung der Christenheit
mit dem Themenkomplex der nationalen Loyalität und des Nationalis-
mus. Es sind dies: 1. eine theologische Bewertung der Nation, 2. Solidari-
tät mit nationaler Schuld und 3. die wahre Freiheit der Kirche.

1. Eine theologische Bewertung

Nationale und/oder ethnische Identität ist eine Tatsache. Wir hier bei
diesem Kongress sind uns dessen bewusst, dass wir verschiedener Natio-
nalität sind – Deutsche, Engländer, Amerikaner, Serben, Kenianer und so
weiter. Wir sind keine abstrakte Menschheit, sondern gehören jede und
jeder einem Gemeinwesen mit klar unterscheidbarer Identität an, die in
einer merkwürdigen Mischung aus Sprache, Kultur und kollektivem his-
torischen Gedächtnis zum Ausdruck kommt. Das ist von unbestreitba-
rem Wert für unser Menschsein. Aber wie hoch sollte man diesen Wert
tatsächlich veranschlagen? Wo genau siedeln wir die gemeinschaftliche
Identität auf einer Werteskala an, zumal wenn diese Werteskala darauf
beruht, dass alles Leben von Gott geschaffen und auf Gott bezogen ist?
Und umso mehr, wenn religiöse Elemente oftmals Bausteine unseres Bil-
des von einer nationalen Identität sind?

Im Deutschland der zwanziger Jahre, lange vor Hitlers Machtergrei-
fung, aber ein wichtiger Faktor seines Aufstiegs zum Volkshelden, wurde
die Bedeutung der »Nation« zum beliebten Thema für viele Philosophen,
religiöse Vordenker und nicht zuletzt protestantische Theologen. Hinter-
grund dieser Faszination waren eine lange Geschichte philosophischer
und romantischer Beschäftigung des 19. Jahrhunderts mit dem Gedan-
ken, jede Nation oder jedes Volk habe eine besondere Seele, die nach
Ausdruck in einer einzigartigen Identität verlangt, sowie die weniger
weit zurückliegende Demütigung des deutschen Nationalstolzes im Zu-
sammenbruch von 1918 und den Bedingungen des Versailler Vertrages,
eine Demütigung, deren Umkehrung dringend nötig erschien. Unter den
protestantischen Theologen, die sich an dem neuen nationalen Projekt
beteiligten, waren hochgradig gebildete Intellektuelle wie Paul Althaus
und Emanuel Hirsch. Kern ihrer Überlegungen war die Theorie von den
»Schöpfungsordnungen«: die Vorstellung, dass bestimmte Merkmale des

ZThG 8 (2003), 205–219, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Bonhoeffer über Kirche, Staat und Nation 209

menschlichen Wesens von Gott als wesentlich für seine Schöpfung er-
achtet und daher als Absoluta verteidigt werden müssten – komme, was
wolle. Diese Theorie hatte eine gewisse Sonderstellung in der postrefor-
matorischen Theologie (und selbst Karl Barth war nicht abgeneigt sie in
den zwanziger Jahren zu verwenden, aber die nationalistischen Theolo-
gen hoben sie nun auf eine übergeordnete Position in ihrem Denken und
bezogen sie vor allem, recht willkürlich, auf die Nation. So wurde z.B.
das Glaubensbekenntnis »Ich glaube an Gott, den Allmächtigen, den
Schöpfer des Himmels und der Erde […]« auf besondere Weise gedeutet.
Es wurde zum Bekenntnis, dass Gott jeden von uns mit unserer jeweili-
gen Nationalität und deren Besonderheiten geschaffen habe. Damit habe
Gott uns verpflichtet, uns den Mächten unterzuordnen, die das Schicksal
unserer Nation in Händen halten, und ihrer Geisteshaltung posititv ge-
genüberzustehen. Ja, im Erblühen einer Nation sehen wir, was Schöp-
fung wirklich ist. Als Teil ihrer Achtung vor dem Schöpfer müssten
Christen ihre Rolle dabei spielen, die charakteristische Natur ihrer Na-
tion als Geschöpf Gottes zu bekräftigen – d.h. ihre »rassische Reinheit«
zu schützen und vor Elementen »fremder« Kulturen zu bewahren (mit
offensichtlichen Implikationen angesichts des vorhandenen Anti-Semi-
tismus jener Zeit).

Auf einem volkstümlicheren Niveau wurde eine solche Theologie von
der so genannten Glaubensbewegung der Deutschen Christen ange-
wandt, die das protestantische Äquivalent zu den Braunhemden der SA
bilden sollten. Ihr Manifest von 1932 besagte, dass Rasse, Nation und
kulturelles Erbe von Gott gegebene Lebensordnungen seien, die es als
Gesetz Gottes zu bewahren gelte. Daher sei jede Vermischung der Rassen
abzulehnen, denn der Glaube an Christus könne die Rassenzugehörigkeit
nicht aufheben, sondern nur vertiefen und heiligen.5 Eine solche Theolo-
gie war der perfekte religiöse Anreiz, die Ideologie Adolf Hitlers zu über-
nehmen, der in Mein Kampf geschrieben hatte, dass nur derjenige ein
[National]Sozialist seien könne, der kein höheres Ideal kenne als das
Wohl seiner Nation und dem nichts wertvoller sei als Deutschland, sein
Volk und Land, wie es in der Nationalhymne »Deutschland über alles«
zum Ausdruck komme.6

Damit wir nicht vorschnell meinen, dass der Führer Nazi-Deutsch-
lands ein Monopol auf solche Ansichten hatte, sei mir gestattet zu er-
wähnen, dass ein beliebter englischer Choral des 20. Jahrhunderts, der

5 K.W. Clemens, A Patriotism for Today: Love of Country in Dialogue with the Witness
of Dietrich Bonhoeffer, London 21986. Die erste Auflage bei Bristol Baptist College 1984.
Eine Sammlung von Artikeln des Verfassers erschien 1990 bei Bristol Baptist College unter
dem Titel: What Freedom? The Persistent Callenge of Dietrich Bonhoeffer. Vgl. auch K.W.
Clemens, A Question of Freedom? British Baptists and the German Church Struggle, in:
K.W. Clemens (Hg.), Baptists in the Twentieth Century, London 1983.

6 Vgl. »Guiding Principles of the German Christians« in: P. Matheson (Hg.), The Third
Reich and the Christian Churches, Edinburgh 51981.

ZThG 8 (2003), 205–219, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



210 Keith Clements

bis vor zehn Jahren selbst in unseren baptistischen Gesangbüchern über-
lebt hat, mit den folgenden Zeilen den Patriotismus hochhält:

I vow to thee, my country – all earthly things above –
Entire and whole and perfect, the service of my love,
The love that asks no question: the love that stands the test,
That lays upon the altar the dearest and the best;
The love that never falters, the love that pays the price,
The love that makes undaunted the final sacrifice.7

Ich gelobe dir, mein Land – über allen irdischen Dingen –
Gänzlich, und vollkommen den Dienst meiner Liebe,
Die Liebe, die keine Fragen stellt: die Liebe, die der Prüfung standhält,
Die auf den Altar das Teuerste und Beste legt;
Die Liebe, die niemals wankt, die Liebe, die den Preis bezahlt,
Die Liebe, die unerschrocken das letzte Opfer bringt.

Wie weit sind solche Anrufungen von denen Hitlers und seiner Anhän-
ger entfernt?

Die Antwort des jungen Dietrich Bonhoeffer auf die zu Kopf steigende
nationalistische Theologie der späten 1920er und frühen 1930er Jahre
war bemerkenswert klar und entschlossen und nahm zwei Ausprägun-
gen an. Die erste war ein dramatisch vielsagendes Schweigen, das eine
implizite Verurteilung war. Während des Winters 1932/33 an der Berli-
ner Universität hielt er eine Vorlesungsreihe zu »Schöpfung und Fall«8,
in denen er die ersten beiden Kapitel des Buches Genesis auslegte und
mit keinem Wort Dinge wie »Schöpfungsordnung«, »Volk« oder »Na-
tion« erwähnte – was sicher viele seiner Zuhörer überraschte. Bonhoef-
fers »theologische« Auslegung war ausgesprochen christozentrisch, ganz
nach dem Vorbild Karl Barths, und damit formulierte er genau genom-
men einen grundlegenden Widerspruch zur nationalistischen Theologie,
die (aus der Perspektive wahrhaft reformatorischen Denkens) den Kardi-
nalfehler beging, aus der Welt, wie sie ist – gefallen und sündhaft –, den
ursprünglichen Willen Gottes abzulesen. Jesus Christus allein ist es, das
Wort Gottes, der uns den Willen des Schöpfers und die wahre Gestalt des
menschlichen Wesens offenbart. Die Welt muss im Lichte Christi gese-
hen werden, nicht umgekehrt.

War Bonhoeffers Angriff auf die nationalistische Theologie in seiner
Darstellung der Schöpfungsberichte nur implizit, dann wurde er umso
deutlicher, wenn er die Kanzel oder einen Tagungssaal betrat. Er sah sich
in die Schlacht geworfen, als er 1931 zum Deutschen Jugendsekretär des
Weltbundes für Internationale Freundschaft der Kirchen ernannt wurde.
Bei einer Tagung des Weltbundes in Berlin im April 1932 hielt W. Stäh-
lin aus Münster einen Vortrag, bei dem er sich stark auf die »Schöp-

7 Vgl. W. Shirer, The Rise and Fall of the Third Reich, London 1964, 114.
8 C. Spring-Rice (1859-1918).

ZThG 8 (2003), 205–219, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Bonhoeffer über Kirche, Staat und Nation 211

fungsordnungen« berief, und als Antwort darauf stürzte sich Bonhoeffer
in einen offenen Angriff gegen diesen Begriff, besonders in seiner An-
wendung auf die Nation. Bonhoeffers eigener Bericht fasst seine Position
zusammen:

»Es sei nicht möglich, gewisse Gegebenheiten der Welt als Schöpfungsord-
nungen vor anderen herauszuheben und hierauf ein christlich - sittliches Han-
deln zu begründen. Vielmehr sei dies allein möglich, wenn von der Offenba-
rung in Christus her gedacht werde, was hier nicht der Fall sei. […] Gerade
von dieser Voraussetzung aus aber, d.h. von der Schöpfungsordnung her,
werde die Kampfaufgabe der Völker gerechtfertigt.«9

Dann bietet Bonhoeffer, bemerkenswerterweise, eine Alternative zu den
»Schöpfungsordnungen« an: das Konzept der »Erhaltungsordnungen«:

»Der Unterschied sei der, daß vom Begriff der Schöpfungsordnung her gewisse
Ordnungen, Gegebenheiten als an sich wertige, urständliche, als solche ›sehr
gute‹ angesehen werden, während mit dem Begriff der Erhaltungsordnung ge-
meint sei, daß jede Gegebenheit nur von Gott in Gnade und Zorn erhaltene Ge-
gebenheit sei im Ausblick auf die Offenbarung in Christus. Jede Ordnung unter
der Erhaltung Gottes sei ausgerichtet auf Christus und nur seinetwegen erhal-
ten. Eine Ordnung ist nur solange als Erhaltungsordnung Gottes anzusehen, als
sie noch offen ist für die Verkündigung des Evangeliums. Wo eine Ordnung,
und sei sie die ursprünglichst scheinende, Ehe, Volk usw. dieser Verkündigung
grundsätzlich verschlossen ist, muß sie preisgegeben werden.«10

Dies bedeutet nun die Relativierung aller Ansprüche auf den absoluten
Wert menschlicher Institutionen und Strukturen, inklusive der »Na-
tion«, wie heilig sie auch erscheinen mögen, angesichts des einzig Abso-
luten, nämlich der Herrschaft Jesu Christi. Die Nation als solche ist kein
absolutes Gut, sie hat aus sich selbst keine Existenzberechtigung. Bon-
hoeffer wiederholte seine Ansichten später im Jahre 1932 bei einem Tref-
fen des Weltbundes in der Tschechoslowakei, wo er sich sogar noch deut-
licher zu der Notwendigkeit äußerte, die akzeptierten Strukturen des
menschlichen Lebens radikal zu hinterfragen:

»Die Erhaltungsordnungen sind Formen der Zweckgestaltung gegen die
Sünde in der Richtung auf das Evangelium. Jede Ordnung – und sei es die äl-
teste und heiligste – kann zerbrochen werden und muß es, wenn sie sich in
sich selbst verschließt, verhärtet und die Verkündigung der Offenbarung nicht
mehr zuläßt. Von hier aus hat die Kirche Christi über die Ordnungen der Welt
zu urteilen. Und von hier aus muß sie das Gebot Gottes hören. Sie hat in dem
geschichtlichen Wandel der Ordnungen der Welt nur dies im Auge zu behal-
ten, welche Ordnungen dieses radikale Verfallen der Welt an Tod und Sünde
am ehesten aufhalten und dem Evangelium den Weg offen zu halten vermö-

9 D. Bonhoeffer, Schöpfung und Fall, hg. von M. Rüter und I. Tödt [DBW 3], München
1989.

10 D. Bonhoeffer, Ökumene, Universität, Pfarramt 1931-1932, hg.  von E. Amelung und
Chr. Strohm [DBW 11], München 1994, 323.

ZThG 8 (2003), 205–219, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



212 Keith Clements

gen. Allein von Christus her, nicht aus irgendeinem festgelegten Gesetz, noch
aus irgendeiner ewigen Ordnung, hört die Kirche das Gebot, und sie vernimmt
es in den Ordnungen der Erhaltung. […] Es kann die radikalste Zerstörung
fordern gerade um der Einen Aufbauenden willen.«11

Aus dieser Sicht ist das nationale Leben, theologisch gesehen, eine Zusam-
menfügung auf das Kommen dessen hin, was allein von absolutem Wert
ist, nämlich die Errettung durch Christus. Dieses nationale Leben bindet
Menschen in Gemeinschaften zusammen, die das Leben in einem einiger-
maßen stabilen Rahmen erhalten und verbessern. Selbst von keinem abso-
luten Wert, kann es doch eine Matrix für das Aufnehmen des Absoluten,
des Evangeliums Christi, darstellen. Doch wenn die Nation beginnt, abso-
lute Ansprüche in Bezug auf sich selbst geltend zu machen, verschließt sie
sich damit vor dem einen wahren Absoluten, verwirkt ihre Daseinsberech-
tigung und muss mit dem Gericht rechnen. Oder wenn deutlich wird, dass
die Nation nicht länger als erhaltende Kraft im Leben der Menschen wirkt,
sondern vielmehr Chaos und Zerstörung zu bringen droht, dann kann sie
ebenfalls zugunsten einer angemesseneren Ordnung aufgelöst werden.
All dies, darauf sei noch einmal hingewiesen, wurde noch einige Monate
vor Hitlers tatsächlicher Machtergreifung geschrieben.

Bonhoeffer akzeptiert die Nationalität (und verleugnete nie sein
Deutschsein) als positiven Faktor menschlichen Lebens – und entwickelt
doch gleichzeitig eine Theologie, die eben diese Nationalität klar in ihre
Grenzen verweist. Es ist eine Theologie, die von andauernder Bedeutung
für unsere Orientierung ist. Wir können Bonhoeffers Position zusam-
menfassen, indem wir sagen, dass wir unter Gott die Freiheit haben, un-
serer Dankbarkeit für Nationalität allgemein und für unsere Zugehörig-
keit zu einer bestimmten Nation Ausdruck zu verleihen. Ebenso haben
wir unter Gott auch die Freiheit – und die Verantwortung –, die Nationa-
lität abzulehnen, wenn und wann immer sie im Lichte des Evangeliums
inakzeptabel wird. Ein paar Jahre später, am Vorabend des Krieges, kam
dieser Zeitpunkt für Bonhoeffer auf ganz existenzielle Weise, als er nach
einem mehrwöchigen Aufenthalt in New York beschloss, nach Deutsch-
land zurückzukehren und in seinem Brief an Reinhold Niebuhr den tie-
fen Schmerz hinter dieser Entscheidung mitteilte: »Christians in Ger-
many will face the terrible alternative of either willing the defeat of their
nation in order that Christian civilization may survive, or willing the vic-
tory of their nation and thereby destroying our civilisation.«12 W.H.Vis-
ser’t Hooft und andere erinnern sich daran, dass Bonhoeffer zu Kriegs-
zeiten bei seinen Besuchen in Genf mehrmals gestand, dass er für die mi-
litärische Niederlage seines Landes betete.13

11 A.a.O., 324f.
12 A.a.O., 387f.
13 D. Bonhoeffer, Illegale Theologenausbildung: Sammelvikariate 1937-1940, hg. von D.

Schulz [DBW 15], 210.

ZThG 8 (2003), 205–219, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Bonhoeffer über Kirche, Staat und Nation 213

2. Solidarität mit nationaler Schuld

Hätte Bonhoeffer uns nichts hinterlassen als seinen Widerstand gegen
die nationalistische Theologie der »Schöpfungsordnungen«, so wäre
schon das wertvoll genug für eine anhaltende theologische Kritik am
Nationalismus. Außerdem hätte es zu dieser theologischen Kritik ge-
passt, dass er 1939 in den Vereinigten Staaten blieb: eine rigorose per-
sönliche Geste, mit der er seine Nation ablehnte, die nun einer Führung
folgte, welche sich einer unannehmbaren Politik des Krieges und der
Rassenunterdrückung verschrieben hatte. Er hätte als Symbol der Red-
lichkeit dagestanden, vom nationalsozialistischen Deutschland getrennt
durch einen moralischen Graben, so breit wie der Atlantik selbst. Aber
in dieses Nazi-Deutschland kam er zurück. Wir können wiederum seine
Bemerkungen Reinhold Niebuhr gegenüber zitieren, um einen Einblick
in die Gründe dafür zu gewinnen: »I must live through this difficult pe-
riod of our national history with the Christian people of Germany. I
will have no right to participate in the reconstruction of Christian life
in Germany after the war if I do not share the trials of this time with
my people.«14

»With my people« – bezog sich Bonhoeffer mit dieser Formulierung
nur auf die Christen Deutschlands? Die Ereignisse, die seiner Rückkehr
folgten, weisen darauf hin, dass Bonhoeffer zumindest jetzt, wenn nicht
schon früher, mit »my people« das ganze Volk meinte, »schuldig« wie
»unschuldig«, in seiner Schuld nicht weniger als in seinem Leid. An die-
sem Punkt führt Bonhoeffer uns in die weitreichendste Reflexion darü-
ber, was Vaterlandsliebe bedeutet. Nachdem er sich von ihrer Unan-
nehmbarkeit distanziert hatte, sollte er nun zu der tiefsten erlösenden
Identifikation mit ihr gelangen, indem er den einsamen Weg des Wider-
standes und der politischen Verschwörung beschritt.

Können wir die Schuldigen lieben? Kann man sich überhaupt mit ei-
nem Land identifizieren, das für Taten ungeheuren Unrechts und Un-
menschlichkeit verantwortlich war? Die Antwort kann nicht ober-
flächlich sein. Das moralische Empfinden lässt kein einfaches »Ja« zu.
Unser Leben ist auf Gemeinschaft ausgerichtet und beinhaltet Bezie-
hungen der Zugehörigkeit. Aber was geschieht, wenn die Gruppe, zu
der wir gehören, unehrenhafter Handlungen beschuldigt wird? Es
muss zwangsläufig zu einer Spannung zwischen dem Instinkt der
Gruppensolidarität und dem belasteten Gewissen kommen. Und ge-
rade in der Notwendigkeit, diese Spannung aufzulösen, steht der Patri-
otismus seiner tiefsten Krise gegenüber. Ja, gerade an diesem Punkt
wird »Treue zum Vaterland« oftmals gleichgesetzt mit der Weigerung,

14 Vgl. W. Zimmermann / R.G. Smith (Hg.), I Knew Dietrich Bonhoeffer, London 1973,
194.

ZThG 8 (2003), 205–219, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



214 Keith Clements

jede wie auch immer geartete Schuld der Nation einzugestehen. Man
sollte eine solche Haltung nicht einfach verurteilen, solange man sich
nicht klar macht, dass es eben ein moralisches Empfinden ist, das hier
zum Tragen kommt. Man kann kaum freiwillig einer Gemeinschaft
angehören, die von Schande gezeichnet ist – deshalb muss jede An-
schuldigung sofort abgewiesen und die Unschuld der Nation hartnä-
ckig behauptet werden. Von ihrer Schuld zu sprechen bedeutet Verrat.
Es ist etwa so wie bei den Eltern, deren Kind von der Polizei festge-
nommen wird und die entrüstet erklären: »Unser Kind würde so etwas
niemals tun!« Gewissen und moralisches Empfinden auf der einen
Seite und Loyalität gegenüber Gruppe oder Familie auf der anderen
Seite kollidieren. Die menschliche Neigung zur Selbstrechtfertigung
ist immer dann am Stärksten, wenn ganze Nationen ihre Taten mora-
lisch verteidigen, Missetaten leugnen oder entschuldigen oder ihr eige-
nes Verhalten im Vergleich zu der Geschichte anderer Nationen in ein
besseres Licht rücken.

Das ist der kritische Punkt des Patriotismus. Alles hängt daran, ob der
Drang zur Solidarität das Gewissen unterdrückt – was bedeutet, dass das
Land nun in falschem Licht dargestellt wird –, oder ob man dem Gewis-
sen gestattet, die Wahrheit über die Nation und ihr gegenüber zu sagen.
Falls aber das Letztere geschieht, wie kann eine Nation ihre eigene Ver-
dammung überleben? Sind Solidarität und das Eingeständnis von Schuld
nicht unvereinbar?

Im Zentrum der christlichen Tradition steht die Erkenntnis, dass das
Eingeständnis von Schuld und die Bejahung der Solidarität vereinbar
sein können. In Form von Gnade für die Sünder offenbart sich die Liebe
Christi in seinem Tod (Röm 5,6-8). Die Liebe, von der hier die Rede ist,
stellt sich ganz der Schande des Geliebten. Sie identifiziert sich mit ihm,
ohne auch nur im Geringsten die Realität seiner Schuld zu verharmlo-
sen, und lässt ihn so die Schuld nicht alleine tragen. Die Botschaft der
Vergebung der Sünden fordert und ermöglicht zugleich, dass die Schuld
ans Tageslicht gebracht, erkannt, bekannt und bereut wird, damit sie
weggenommen werden kann. Wahre Vaterlandsliebe muss deshalb auch
die Bereitschaft beeinhalten, die Schuld des Landes auf ganz konkrete
Weise zuzugeben, sich mit ihm unter das Urteil zu stellen und um Sühne
für seine Schuld zu bitten.

Offensichtlich sah Bonhoeffer dies als seinen Weg, als er in Wider-
stand und Verschwörung eintrat. Es war ein Versuch, die Schande seines
Landes wieder gut zu machen und den Preis für das zu bezahlen, was
letztendlich damit verbunden war. Gegen Ende seines Gefängnisaufent-
halts, als sein Schicksal sich bereits deutlich abzeichnete, schrieb er das
bewegende Gedicht »Der Tod des Mose«. In der Gestalt des Mannes, der
mit dem auserwählten Volk Fronarbeit geleistet hatte und doch nur von
ferne einen Blick auf das Verheißene Land werfen konnte, sah er den Wi-
derschein seiner eigenen Biographie: »Der die Sünde straft und gern ver-

ZThG 8 (2003), 205–219, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Bonhoeffer über Kirche, Staat und Nation 215

gibt, Gott, ich habe dieses Volk geliebt. Daß ich seine Schmach und Las-
ten trug und sein Heil geschaut – das ist genug. «15

»Schuld« im Bezug auf die Nation tauchte übrigens in Bonhoeffers
Theologie schon lange vorher auf – bereits bei seiner Dissertation Sancto-
rum Communio. Und während seines Studienaufenthaltes in den USA
1930/31 sprach er mehrere Male von der Schuld seines Landes – zu jener
Zeit ein überraschendes Wagnis für einen Deutschen. Während man
noch unter den Versailler Verträgen litt, betrachteten die meisten Deut-
schen solche Äußerungen als Verrat. Sicher teilte Bonhoeffer damals die
Gefühle seiner Landsleute, die es als ungerecht empfanden, dass Deutsch-
land die alleinige Schuld am Ersten Weltkrieg gegeben wurde. Aber das
hielt ihn nicht davon ab, Stolz und Selbstzufriedenheit als nationale
Schwächen beim Namen zu nennen.16 Während des Zweiten Weltkriegs
und Bonhoeffers Engagement im Widerstand taucht das Thema Schuld
verstärkt in seiner Ethik auf. Dort wagt er zu behaupten, der Gehorsam
gegen Gott nach dem Vorbild Christi beinhalte die Bereitschaft schuldig
zu werden, nämlich um anderer Menschen willen. In seinem Fall bedeu-
tete dies die Bereitschaft, sich verantwortlich an Aktionen im Namen der
Opfer Hitlers, vor allem der Juden, zu beteiligen und damit durch die Teil-
nahme an Gewalt Schuld auf sich zu laden, statt schuldig zu werden durch
Tatenlosigkeit, die sich den Anstrich von »Unschuld« gibt. In einer sol-
chen Situation massiven Unrechts konnte es ohnehin keine Unschuld ge-
ben, sondern lediglich eine Reaktion auf die gesellschaftliche Schuld, in
die man verstrickt war.

Der Gemeinschaft die Wahrheit zu sagen – wie schmerzhaft sie auch
sein mag –, sie innerhalb der Gemeinschaft zu realisieren und zugunsten
der Nation selbst die Kosten dafür zu tragen, das ist die tiefgreifendste
Form der Vaterlandsliebe. Bonhoeffer steht hier ganz in der biblischen
Tradition wahrhaft prophetischen und priesterlichen Handelns, die sich
von Mose und Jeremia bis zu Jesus durchzieht. Sündhafte Gemeinschaf-
ten brauchen solche Menschen, die ihr Versagen und ihre Schuld aufde-
cken – nicht, indem sie sich zum Richter erheben, sondern indem sie ihre
Stimme erheben und anschließend in der Gemeinschaft bleiben und sich
mit ihr unter das Kreuz stellen. Sie sind es, die auf die Realität von
Schuld hinweisen – und auf die darüber hinausgehende Realität der
Gnade, der Heilung und der Vergebung. Wir haben solche Menschen in
Südafrika am Werk gesehen und in der Funktion als Wahrheits- und
Versöhnungskommission. In Europa sehen wir die Notwendigkeit für ei-
nen solchen Dienst in Situationen, die nach Heilung der Erinnerungen
ebenso schreien wie nach einer ehrlichen Auseinandersetzung mit
Schuld und Gnade, wie z.B. im ehemaligen Jugoslawien. Dietrich Bon-

15 A.a.O., 210.
16 Zitiert bei E. Bethge, Dietrich Bonhoeffer. Theologe – Christ – Zeitgenosse, München

1986, 996.

ZThG 8 (2003), 205–219, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



216 Keith Clements

hoeffer bleibt ein entscheidender Zeuge und Partner für jedes Wagnis
dieser Art.

3. Die wahre Freiheit der Kirche

Als der junge Student Dietrich Bonhoeffer 1924 eine Gläubigentaufe in
Rom miterlebte, schrieb er in sein Reisetagebuch:

»Vielleicht hätte der Protestantismus nie landeskirchliche Absichten haben
sollen, sondern große Sekte bleiben, die es immer einfacher hat, – und wäre so
vielleicht nicht in der jetzigen Kalamität. Eine Landeskirche glaubt, eine solche
Ausbreitungsfähigkeit zu haben, daß sie allen etwas geben kann. […] Nun, wo
das offizielle Band des Staates und der Kirche gefallen ist, steht die Kirche vor
der Wahrheit; sie war allzu lange das Asyl für obdachlose Geister gewesen, die
Herberge der ungebildeten Aufklärung. Wäre sie nie Landeskirche geworden,
läge die Sache weit anders: sie hätte noch immer eine nicht geringe Zahl be-
geisterte Anhänger, wäre in Anbetracht ihrer Größe kaum als Sekte zu be-
zeichnen und stellte ein außergewöhnliches Phänomen religiösen Lebens und
Frömmigkeit dar; wäre also das Ideal der heute so vielfach gesuchten Religi-
onsform […] Es wäre die Kirche geworden im Sinne der Reformatoren, die sie
jetzt nicht mehr ist.«17

Drei Jahre später, in seiner Dissertation Sanctorum Communio, vertei-
digte Bonhoeffer die Volkskirche eher, jedoch mit einer starken Ein-
schränkung: Eine Staatskirche hat nur dann eine Daseinsberechtigung,
wenn sie, sollte dies nötig sein, sich dazu durchringen kann, Gemein-
schaftsbewegung zu sein, ja bekennende Kirche zu werden (sechs Jahre
vor Beginn des Kirchenkampfes eine bemerkenswerte Aussage!). Es ist
auch interessant, dass er Ernst Troeltschs berühmte Unterscheidung zwi-
schen den Formen Kirche und Sekte innerhalb des Christentums nur als
soziologische Kategorie betrachtete und nicht als theologisch relevant.
Wirklich wesentlich für eine Glaubensgemeinschaft ist, ob sie sich unter
dem Wort Gottes versammelt.

So war Bonhoeffer auf seine Begegnung mit der Abyssinian Baptist
Church in Harlem gut vorbereitet. Allerdings sollten wir, bevor wir Bon-
hoeffer als Krypto-Baptisten adoptieren, auf einige schwierige und hart-
näckige Fragen hören, die er an den angelsächsischen Protestantismus
stellte und vor allem an das »freikirchliche« Konzept. Die Tatsache, dass
die unmittelbare Zielscheibe die protestantischen Kirchen in den Verei-
nigten Staaten waren, bedeutet nicht, dass wir Baptisten und sonstigen
Freikirchen anderswo nicht auch gemeint waren. Während seines zwei-
ten, kurzen Besuchs in den USA im Sommer 1939 schrieb Bonhoeffer
den Artikel »Protestantismus ohne Reformation«. Geschrieben aus der

17 Vgl. D. Bonhoeffer, No Rusty Swords: Letters, Lectures and Notes 1928-1936, transl.
E. Robertson, London 1965, 179f.

ZThG 8 (2003), 205–219, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Bonhoeffer über Kirche, Staat und Nation 217

Perspektive eines Kriegers, der im Kampf der Deutschen Kirche verwun-
det worden war, ist er eine Kritik an dem »Freiheitsbegriff«, wie ihn die
Tradition der Gemeinschaftsbewegungen (gathered church tradition)
verwendet. Diese Tradition, so argumentiert Bonhoeffer, hat »die Frei-
heit der Kirche« überwiegend als Freiheit von staatlicher Kontrolle auf-
gefasst. Dies kann auf subtile Art ein Lob für einen säkularen Staat sein,
der solch eine Freiheit gewährt, anstatt eine Aussage über die Kirche
selbst. Es ist eine Erlaubnis, die vom Staat erteilt wird. Ist es das, was die
wahre Freiheit der Kirche ausmacht? Nein, sagt Bonhoeffer.

»Ob die Kirchen Amerikas wesentlich frei sind, das kann nur die faktische
Verkündigung des Wortes Gottes entscheiden. Nur wo dieses Wort in Gericht,
Gebot und Begnadigung des Sünders und Befreiung von allen Menschensat-
zungen mitten in der geschichtlichen Wirklichkeit konkret gepredigt werden
kann, ist Freiheit der Kirche. Wo aber der Dank für die institutionelle Freiheit
durch ein Opfer der Freiheit der Verkündigung abgestattet werden muß, dort
ist die Kirche in Ketten, auch wenn sie sich frei glaubt.«18

Sah Bonhoeffer »die Kirche in Ketten« in den deutschen Freikirchen
während der Nazi-Zeit ebenso wie in der offiziellen Reichskirche? Viel-
leicht, aber er sah sie auch in Kirchen, die unbewusst von der etablierten
Kultur und Ethik in Amerika gefangen genommen waren. Seine Kritik
daran, wie der Stolz auf die Freiheit vom Staat uns blind machen kann
für andere Formen säkularer babylonischer Gefangenschaft, die viel per-
verser sein können, war vernichtend: Rassismus und ausufernder Natio-
nalismus, um nur zwei zu nennen, ganz zu schweigen von wirtschaftli-
chen Vorteilen. Baptisten jeder Herkunft sollten dies zur Kenntnis neh-
men und ihre eigene Bilanz daraufhin überprüfen.

In seinen Schriften zur Ethik, die er während des Krieges verfasste,
sagt Bonhoeffer noch einiges mehr über die Kirche als Gemeinschaft der
unter dem Wort Gottes Versammelten. Diese Schriften können unser
Verständnis davon, was es heißt, Gemeinschaftsbewegung zu sein, ver-
tiefen und bereichern. Bonhoeffer macht deutlich, dass es, ohne den Un-
terschied zwischen den jeweiligen Funktionen von Kirche und Regie-
rung, die beide ihr Mandat von Gott haben (hier zumindest bleibt er gu-
ter Lutheraner!), zu verwischen, zu der Aufgabe einer Kirche gehört, das
Wort an die Regierung zu richten. Aber es ist nicht einfach so, dass die
Kirche der Welt gegenüberstünde, quasi als Arche der Geretteten gegen-
über den nicht Geretteten. Er sagt: 

»Wo also Jesus Christus gemäß göttlichen Mandates verkündigt wird, dort ist
immer auch Gemeinde. Das bedeutet zunächst nur dies, daß da Menschen
sind, die das Wort von Christus annehmen, glauben, sich gefallenlassen im
Unterschied zu anderen, die es nicht annehmen, sondern verwerfen, also daß
da Menschen sind, die an sich geschehen lassen, was eigentlich von Gott her

18 Zitiert bei E. Bethge, a.a.O, 89.

ZThG 8 (2003), 205–219, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



218 Keith Clements

an allen Menschen geschehen sollte, Menschen also, die stellvertretend für die
anderen Menschen, für die ganze Welt einstehen.«19

In gewissem Sinne versammelt sich also die versammelte Gemeinde
nicht nur zum Zwecke der eigenen Erlösung und Heiligung, und noch
nicht einmal, um zu Missionaren zugerüstet zu werden, die in die Welt
hinausgesandt werden. Sie versammelt sich im Namen der Welt. Sie tritt
für die Welt ein, deren Teil sie immer noch ist. Dies ist die tiefe Bedeu-
tung hinter Bonhoeffers berühmtem Satz in seinen Gefängnisaufzeich-
nungen: »Die Kirche ist nur Kirche, wenn sie für andere da ist.«20 Und
gerade, wenn die Welt am meisten schuldig wird, muss die Kirche am
meisten für andere da sein, denn die Kirche ist die Gemeinschaft, die von
der Befreiung weiß, die bußfertiger Glaube an die Gnade bringt, denn das
Gericht beginnt mit dem Haushalt Gottes, und das erste Geständnis der
Kirche muss das Geständnis des eigenen Versagens sein. Wäre die Ver-
schwörung gegen Hitler erfolgreich gewesen, wäre nach Bonhoeffers
Plan die erste Handlung der Bekennenden Kirche ein von der Kanzel ver-
lesenes Bekenntnis der Schuld gewesen – der Schuld des Schweigens und
Nichthandelns der Kirche angesichts der unaussprechlichen Verbrechen,
die im Namen der Rassenreinheit und Staatsloyalität begangen wurden,
insbesondere der Schuld am Schicksal der Juden und anderer Opfer.

Kurz gesagt, die Kirche sollte verkörpern, was die Gesellschaft um sie
herum, die Nation, aufgerufen ist zu sein: eine Gemeinschaft der Wahr-
heit, Rechtschaffenheit und Versöhnung. Sie akzeptiert nicht die Bedin-
gungen des Staates oder den Sittenkodex der Gesellschaft, die die Kirche
oftmals gerne nach ihren eigenen Interessen formen würden. Sie lebt vom
und durch das Wort Gottes in Jesus Christus, und als sein Leib lebt sie nach
seinen Bedingungen, für die sie umgebende Welt in Fürbitte und Dienst.

4. Schluss

Als Baptisten, die ihrem Erbe treu sein wollen, während sie sich gegen
den Druck von Rassismus, Nationalismus und ethnischen Loyalitäten
zur Wehr setzen müssen, sind wir gut beraten, Bonhoeffer als freundli-
chen, aber kritischen Gesprächspartner zu beachten. Wir sollten die
schöne Formulierung »the crown rights of the Redeemer«, die unsere
Vorväter im Glauben prägten als Ausdruck dafür schätzen, wem unsere
Loyalität gebührt, nämlich dem »Haupt der Gemeinde und Herrn der
Welt«. Wir sollten uns wie Bonhoeffer theologisch gegen die exzessiven
Ansprüche des Vaterlandes wappnen und Nation und Rasse im Lichte

19 D. Bonhoeffer, Illegale Theologenausbildung. Sammelvikariate 1937-1940, hg. von D.
Schulz, Gütersloh 1998 [DBW 15], 445.

20 D. Bonhoeffer, Ethik. hg. von I. Tödt, H.E. Tödt, E. Feil und C. Green, München 1992
[DBW 6], 407.

ZThG 8 (2003), 205–219, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Bonhoeffer über Kirche, Staat und Nation 219

Christi sehen und nicht umgekehrt. Im Lichte des Kreuzes, in dem wir
die Wahrheit über uns selbst und die Wahrheit über Gottes Gnade erken-
nen, müssen wir es wagen, die Wahrheit über nationale Sünde und
Schuld zu sagen, wie hoch der Preis und wie schmerzhaft es auch sein
mag. Und wir sollten unsere Gemeinden als Verkörperung der durch
Gott versöhnten Welt sehen, und als solche, die vor Gott einstehen für
die Welt, die noch nicht mit ihm versöhnt ist.

Bibliographie

Bethge, E., Dietrich Bonhoeffer. Theologe – Christ – Zeitgenosse, München 1986.
Bonhoeffer, D., Ethik, hg. von I. Tödt, H.E. Tödt, E. Feil und C. Green, München

1992 [DBW 6].
–, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, hg. von

C. Gremmels, E. Bethge und R. Bethge in Zusammenarbeit mit I. Tödt [DBW
8], Güthersloh 1998.

–, Illegale Theologenausbildung: Sammelvikariate 1937-1940, hg. von D. Schulz,
Gütersloh 1998 [DBW 15].

–, No Rusty Swords: Letters, Lectures and Notes 1928-36, transl. E. Robertson,
London.

–, Jugend und Studium 1918-1927, München 1986 [DBW 9].
–, Schöpfung und Fall, hg. von M. Rüter und I. Tödt [DBW 3], München 1989.
–, Ökumene, Universität, Pfarramt 1931/32, hg. von E. Amelung und Chr.

Strohm [DBW].
Clemens, K.W., A Patriotism for Today: Love of Country in Dialogue with the

Witness of Dietrich Bonhoeffer, London 21986.
–, A Question of Freedom? British Baptists and the German Church Struggle, in:

ders. (Hg.), Baptists in the Twentieth Century, London, Baptist Historical So-
ciety 1983.

Matheson, P. (Hg.), The Third Reich and the Christian Churches, Edinburgh
51981.

Shirer, W., The Rise and Fall of the Third Reich, London 1964.
Zimmermann,W. / Smith, R.G. (Hgg.), I Knew Dietrich Bonhoeffer, London

1973.

ZThG 8 (2003), 205–219, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Baptistische Identität und nationale Kultur

Zarko Djordjevic

»Unser Haus steht an einer Kreuzung.«

Dieser Gedanke fasst die komplexe geopolitische und historische Wirk-
lichkeit einer Region zusammen, die wir den Balkan, Serbien und Jugos-
lawien nennen. »Das Haus« wurde erbaut und zerstört in den Fallwinden
der Geschäfte größerer und stärkerer Weltmächte. Seine Geschichte ist
schockierend, blutig, ehrenvoll und schändlich, heilig und verflucht. Ge-
schichte wird immer von den Siegern geschrieben, und es hängt vom Sie-
ger ab, wie die Geschichte aussehen wird, nicht so sehr davon, was wirk-
lich geschehen ist. Darum sind wir heute auf dem Gebiet Jugoslawiens
wieder einmal Zeugen großen Leides, großer Kontroversen und Zeugen
von Interpretationen der Wirklichkeit, die von einem Extrem bis zum
anderen reichen.

Konzepte wie »Identität« und »Kultur« sind ungewöhnlich wichtig in
unserer Region. Sie haben einen Ehrenplatz in unserem bombastischen
Wortschatz, zusammen mit »Souveränität« und »Integrität«. Sie umfas-
sen alles, was die serbische Nation ist, was sie war und wie sie bleiben
soll. Kultur und Identität sind Überlebensrufe einer Nation, zu der wir
als Baptisten gehören; einer Nation, die einen langfristigen Krieg ums
Überleben und um eine eigene Identität führt; einer Nation, die neben
ihren wahren kulturellen Werten in einer Vielzahl von Mythen über ih-
ren kollektiven Wert Zuflucht gesucht hat. Für kleine Nationen, deren
Häuser an den Kreuzungen der Wege der großen Nationen stehen, ist
dies eine große Herausforderung. Aber diese Frage gehört in eine andere
Diskussion und eine andere Tagung. Für unsere Zwecke hier reicht es, ei-
nige historische Schlüsselereignisse in der älteren und jüngeren Ge-
schichte Serbiens zu erwähnen.

Da wir uns für geistliche Gründe interessieren, wird es, wenn wir »den
Zeitgeist unterscheiden«, nicht allzu schwer sein, die zentralen Wende-
punkte zu erkennen. Wenn wir die freiwillige oder durch das byzantini-
sche Reich erzwungene Christianisierung der slawonischen Stämme (die
Vorfahren der heutigen Serben) überspringen, kommen wir zu der Ära
des entwickelten mittelalterlichen serbischen Staates. In diesem so ge-
nannten »christlichen« Staat gab es immer Gläubige, die authentisches
Christentum und direkten Zugang zu Gott in Glauben und Taten anstreb-
ten. Dies waren die Bogumilen, mit denen König Stefan Nemanja brutal
abrechnete. Entsprechend dem so genannten »Gesetzesbuch von Dusan«
(auf das sich viele von uns heute gerne berufen) verfolgte und ermordete

ZThG 8, 220-224, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 220–224, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Baptistische Identität und nationale Kultur 221

er sie, und das Herausreißen der Zunge war eine besondere Strafe für sol-
che »Heretiker«. Der Historiker, Orientalist und Theologe Professor Bir-
vis, Dekan des Theologischen Seminars in Novi Sad, schätzt, dass diese
blutige staatlich geförderte Verfolgung fünf Jahre dauerte. Kurz danach
überrannte das ottomanische Reich mit seinen militärischen Kreuzzügen
den serbischen Staat. Diese Ära der Sklaverei und verschiedener Formen
des Vassallentums dauerte fünf Jahrhunderte. Fünf Jahre und fünf Jahr-
hunderte? Fünf Jahre staatlichen Terrors gegen Freiheit des Gewissens
und Glaubens für fünf Jahrhunderte islamischer Tyrannei und Plünde-
rung. Die Parallele ist kaum zu übersehen, behauptet Professor Birvis.
Vor allem die geistliche Parallele, die wichtigste.

Selbst nach der Herrschaft des türkischen Reiches war Serbien die Ziel-
scheibe anderer fremder Militärmächte. Es wurde daran gehindert, eine
geistliche Identität zu entwickeln und war so abgeschnitten, dass sogar der
Funke der Reformation spurlos an ihm vorbeiging. Serbien begann das
zwanzigste Jahrhundert gemeinsam mit anderen kleinen Balkanvölkern,
die auf ihre eigene Art dieselben Probleme hatten. Leider ist der Weg jenes
Staates, Jugoslawien genannt, ein Weg, der aufgrund des Erbes von Tradi-
tion, Nationalismus und Kommunismus mit Schwierigkeiten verbunden
ist. Und so definierte die serbisch-orthodoxe Kirche 1920 aus Sorge um das
Überleben der Nation ihre frühere und zukünftige Identität: »serbisch
gleich orthodox«. Kein anderer Weg war erlaubt und ist es bis heute nicht.
Unglücklicherweise wurde auch die territoriale Gleichheit der so genann-
ten serbischen Länder proklamiert, was die blutigen Konflikte des vergan-
genen Jahrhunderts zur Folge hatte. Tatsächlich ist alles, was wir als Bap-
tisten in Jugoslawien erleben, durch diese Haltung definiert, bei der Natio-
nalität und Glaube als ein und dasselbe identifiziert werden.

Das Ende des Zweiten Weltkrieges und Titos Kommunismus fügten
dieser »Symphonie« aus Nationalität und Glauben, aus serbischem Staat
und Kirche, besonderen Schaden zu. Künstliche Territorien und künstli-
che Nationen und eine allgemeine und systematische Atheisierung stärk-
ten nur noch die panische Stammessehnsucht nach Überleben. Darum
hat die orthodoxe Kirche so lange an der Gleichsetzung von Nationalität
und Glauben festgehalten.

Doch genau da, zu Beginn des 20. Jahrhunderts begann die baptistische
Bewegung in dieser Region Fuß zu fassen. Während sie all diese politi-
schen und nationalen Geschehnisse beobachteten, hatten die bibellesen-
den Baptisten die Kühnheit, die Wirklichkeit mit den Augen Christi zu
sehen. Das besagt ein Dokument der ersten konstituierenden Sitzung der
baptistischen Kirche aus dem Jahre 1923: »Brüder, mögen wir das, was
wir heute beschlossen haben, morgen nicht aufgeben. Möge es unter uns
in Zukunft weder Serben noch Kroaten noch Deutsche noch Ungarn ge-
ben […] noch Frau noch Mann. Mögen wir Christi sein.«

Dies war jedoch kein Unitarismus, den man uns noch heute, neben al-
lem anderen, zu Unrecht vorwirft. Es war eine wahre Einheit in der Un-

ZThG 8 (2003), 220–224, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



222 Zarko Djordjevic

terschiedlichkeit, die die jugoslawischen Baptisten aus- und durchgehal-
ten haben. Von Anfang an bis heute gibt es in Serbien in einem Baptisten-
bund Slowaken, Ungarn und Rumänen, die durch ihre kulturellen Identi-
täten in ihren örtlichen Umgebungen handeln.

Titos Jugoslawien war einer friedlichen Existenz der Baptisten förder-
lich. Es stimmt, dass wir auf diesen Trick hereingefallen sind. Wir waren
froh, dass man uns in Ruhe ließ, uns nicht einsperrte und unsere Kirche
nicht zerstörte, wie es in Russland und Rumänien der Fall war. Doch wäh-
rend in jenen Ländern die Gemeinden inmitten der Verfolgung wuchsen,
blieben wir in unseren vier Wänden, vernachlässigten die Mission und
geistliches Wachstum blieb aus. Dies war einer der Gründe, warum die
Baptisten der Welt Ende der achtziger Jahre das Interesse an uns verloren
und ihre Aufmerksamkeit den sich öffnenden Grenzen unserer Nachbar-
länder widmeten. Aber ich machte damals als junger Christ eine Beobach-
tung, die ich für interessant, merkwürdig, aber unwichtig hielt. Wann im-
mer ich amerikanische Missionare in unserem Land besuchte, sah ich in
ihren Häusern amerikanische Flaggen und Symbole an allen möglichen
Stellen: auf Untersetzern, Servietten usw. Die Baptisten meiner Genera-
tion wuchsen in Jugoslawien im Geist der so genannten »Bruderschaft und
Einheit« auf, der unseren multiethnischen Gemeinden gut passte.

Der Zusammenbruch von Titos Jugoslawien zu Beginn der neunziger
Jahre stellte all dies auf die Probe. Mit unterschiedlich starker Begeisterung
akzeptierten die Baptisten der früheren jugoslawischen Republiken die
neue Situation, dass sie ihre eigenen Baptistenbünde in ihren eigenen
neuen Staaten hatten. Politische Definitionen hatten großen Einfluss auf
die geistliche Entwicklung. Dass die Baptisten Jugoslawiens nach der politi-
schen Interpretation der restlichen Welt in einem Aggressorstaat lebten,
trug zu einer ganz besonderen Haltung der weltweiten Baptistenfamilie
uns gegenüber bei, so wie es auch unsere Haltung ihr gegenüber beein-
flusste. Für uns war es, um es vorsichtig auszudrücken, interessant zu se-
hen, mit welcher Leichtigkeit politische Trends von einem Teil der weltwei-
ten Gemeinschaft der Baptisten übernommen wurden. Es war außerdem
extrem schwierig zu versuchen zu verstehen, welche Erwartungen dieselbe
Familie an uns hatte. Oder um es einfacher zu sagen: warum glaubte mein
Glaubensbruder uneingeschränkt, was er auf CNN oder BBC sah, während
ich nichts von dem glaubte, was ich in Milosevics Fernsehen sah? Warum
erwartete man von uns, dass wir so laut und deutlich wie möglich die Politik
meines Landes verurteilten, während man von unseren Brüdern in Kroa-
tien nicht erwartete, dass sie dasselbe mit der Politik ihres Landes taten?

Jemand sagte einmal in diesen hässlichen Zeiten: »Ich habe den Ein-
druck, dass in den Augen mancher Menschen wir nur dann unsere Pflicht
getan hätten, wenn wir gegen Milosevic Bonhoeffers unverwirklichten
Traum gegen Hitler ausgeführt hätten.«

Wie konnte jemand leidenschaftlich für die Piloten seines Landes be-
ten, die pflichtbewusst Tod über den Städten meines Landes aussäten,

ZThG 8 (2003), 220–224, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Baptistische Identität und nationale Kultur 223

während sich mein Magen beim Gedanken an die Mobilmachung um-
dreht, obwohl ich hier beschuldigt werde, zu »Clintons amerikanischer
Kirche« zu gehören? Ist das eine Frage der Bildung? Ist es ein kultureller
Graben? Oder spielen hier geistliche Dimensionen eine Rolle, die wir
nicht sehen?

Auf dem Höhepunkt der Krise, der Krise baptistischer Identität in der
nationalen Kultur während der Nato-Bombardements von 1999, erreich-
ten alle diese Unsicherheiten ihren Höhepunkt. Dies zeigte sich am deut-
lichsten in den unabhängigen Versuchen einzelner aus unseren Reihen,
Teilen der baptistischen Welt die Lage zu erklären, unseren Fall zu schil-
dern, Behauptungen zu dementieren, zu bestätigen oder  zu beweisen.
Und doch blieb das mangelnde Verständnis. Für uns war das der eindeu-
tige Beweis, dass wir uns nicht auf unserem eigenen Gebiet befanden,
dass dies nicht die Sprache der Jünger Christi war (und wir hoffen, an-
dere dachten dies auch). Natürlich sind und bleiben unsere Überzeugun-
gen in dieser Sache unterschiedlich, aber vor diesem dunklen Hinter-
grund hat unsere geistliche Identität als Baptisten wieder zu leuchten be-
gonnen. Am Beginn dieses neuen Jahrhunderts unserer multinationalen
Gemeinden haben unsere Ansichten in Sachen ethnische Zugehörigkeit,
Menschenrechte und Freiheit eine besondere Frische. Wir leugnen nicht,
dass wir Serben, Ungarn, Slowaken und Rumänen sind, aber wir beten
weder unsere Kultur noch unsere Nation an. Das entspricht keineswegs
dem Nationalismus der serbisch-orthodoxen Kirche. Nach der alten my-
thologischen Definition »serbisch gleich orthodox« sind wir als Baptisten
»Verräter des Glaubens, Entartete unserer Rasse, fremde Söldner«. Nach
der sozio-psychologischen Theorie der »kleinen Unterschiede« sind wir
gefährlicher geworden als die Muslime. Wir sind zu nah und zu kritisch
für die offizielle Staatsreligion, während andere zu weit weg und zu un-
interessiert sind.

In diesem Zusammenhang sehen wir eine besondere Manipulation des
Wortes »Sekte«. In unserem Land hat das Wort »Sekte« keine theologi-
sche oder soziale Bedeutung, sondern ist ausschließlich in negativem
Sinn gemeint. Das »Gesetzesbuch von Dusan«, das ich weiter oben er-
wähnte, war im letzten Jahrzehnt wieder in Kraft. Man »riss uns die
Zunge heraus«, wo immer es in den Medien möglich war. Wir wurden
verteufelt, als wären wir der schwärzeste aller Kulte. Wir wurden und
werden noch immer mit allen anderen Religionen als Verräter von Na-
tion und Glauben eingestuft.

Leider hat sich dieser ideologische Ansatz, in Ermangelung von Fein-
den von außen »Verräter in den eigenen Reihen« zu suchen, sich unter
dem neuen Regime nach Milosevic nicht gewandelt. Die neuen Mächti-
gen schmeicheln sich bei der orthodoxen Kirche ein. Und die Kirche wie-
derum sieht die Chance, den alten Zusammenklang zwischen ihr und dem
Staat wieder herzustellen. Sie hat eilig begonnen, ihr Programm für den
Religionsunterricht in Schulen, für eigene Geistliche in Armee und Ge-

ZThG 8 (2003), 220–224, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



224 Zarko Djordjevic

fängnissen usw. voranzutreiben. Bei all dem erklären sie auch ihre Ab-
sicht, den Kampf gegen »nationale Verräter« aufzunehmen. Die militan-
testen Gruppen schlagen unsere Fenster ein und beschmieren unsere Ge-
bäude mit üblen Graffitis. Die Politiker schweigen, die Polizei ist machtlos
und die zuständigen Regierungsbehörden sprechen nur mit Vertretern
der orthodoxen Kirche. Unsere Bitten und Vorschläge werden ignoriert.

Was tun in einer solchen Zeit? Wie können wir die baptistische Bewe-
gung in der spezifischen serbischen Kultur neu begrifflich fassen? Sind
unsere Kirchen, unsere Theologie und unser Ansatz zu westlich? Wie viel
Schuld tragen wir selbst an diesem unkritischen Ansatz? Würde es uns
helfen, wenn wir Ikonographie und nationale Eigenarten als neue Form
annehmen, das Evangelium in Begriffe zu fassen? Wie können wir eine
biblische und baptistische Identität erhalten ohne kulturelle Fremdlinge
in unserem eigenen Land zu sein? Wie bewahren wir eine baptistische
Identität, wenn wir die nationale Kultur annehmen?

Eine Antwort auf diese Frage kann nicht auf der theoretischen Ebene
gefunden werden. Wenn wir das wahre Evangelium leben, werden wir
den Segen erleben, dessen Fundament vor langer Zeit in Gal 3,26-28 ge-
legt wurde. Als multinationale Gemeinschaft von Baptisten in Jugosla-
wien sind wir bereits im Besitz dieser Werte und wir sollten treu daran
festhalten im Gehorsam gegenüber Christus.

Im Namen der gesamten baptistischen Familien meines Landes möchte
ich meinen Dank aussprechen für die Gelegenheit, hier zu sein und an ei-
ner Konferenz mit einem so wichtigen Thema teilzunehmen. Ich über-
bringe Grüße von dem ganzen Baptistenbund, besonders von unserem
Präsidenten, Professor Alexander Birvis, dem Generalsekretär, Avram
Dega, und dem Dekan des Theologischen Seminars in Novi Sad, Dimitrije
Popadic. Wir wollen unser Bedauern ausdrücken, wenn wir im letzten
Jahrzehnt durch unsere slawonische Impulsivität in den oben genannten
Kontroversen jemanden verletzt haben. Wir bitten euch dafür um Verge-
bung. Wir bitten euch, für unser Land zu beten und für uns, die Baptisten.
Betet, dass Gott uns einen Geist der Erweckung schenkt, so dass wir ein
neues Kapitel in unserer Geschichte aufschlagen können, trotz allem was
war. Denn die Schrift sagt uns, dass alle, die ein gottgefälliges Leben in Je-
sus Christus führen, Verfolgung erleiden werden.

Ja, unser Haus, das heißt unser Land, steht an einer Kreuzung. Aber
unsere geistliche Heimat, zu der wir als Teil einer riesigen weltweiten Fa-
milie gehören, steht auf Christus. Niemand wird dieses Haus zerstören.
Das ist Gottes Versprechen. Wir glauben daran. Danke und Gott segne
euch.

ZThG 8 (2003), 220–224, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Identität, Kultur, Kirche und Staat

Lehren aus der frühen Kirchengeschichte

Nigel Wright

1. Einleitung

Ich bin dankbar für den großen Spielraum, den mir die Überschrift dieses
Beitrags gewährt. So, wie ich sie lese, verspricht sie keine umfassende
Abhandlung über Identität, Kultur, Kirche und Staat am Beispiel der frü-
hen Kirche zu werden, sondern fragt vielmehr nach einigen relevanten
und unweigerlich selektiven Lehren, die wir aus den frühen Jahren der
historischen Erinnerung der Kirche ziehen können. Mein Hauptanliegen
ist natürlich, aktuell und nicht nur historisch zu sein, und meine Gedan-
ken richten sich vornehmlich auf die Frage der »Christenheit« oder des
»Corpus Christianum«, die Allianz von christlicher Kirche und säkularer
Macht, die seit mehr als tausend Jahren ein wesentliches Merkmal der
westlichen Welt ist.

Oliver O’Donovan hat einmal gesagt: »Christenheit ist das, was ent-
steht, wenn das Christentum erfolgreich ist.«1 Wir wären seltsame Chris-
ten, wenn wir nicht wünschen würden, dass das Christentum erfolgreich
ist, Anhänger und Einfluss gewinnt, Menschen zu seiner Glaubensüber-
zeugung und Lebensweise bekehrt und weltliche Mächte in Richtung Ge-
rechtigkeit, Rechtschaffenheit und Barmherzigkeit lenkt. Wenn es eine
herrschende Ideologie in der modernen Welt geben soll, welcher Christ
würde sich nicht wünschen, dass es die christliche Ideologie ist? Und man
muss sagen, dass das Christentum ausgesprochen großen Erfolg hatte.
Anfänglich eine verachtete sektiererische Bewegung innerhalb des Juden-
tums, selbst eine verachtete Religion, die Frauen, Sklaven und Außensei-
ter ebenso anzog wie manch Reiche und Mächtige, stieg es wie sein Grün-
der von der Bedeutungslosigkeit zur Weltmacht auf. Niemand hätte vor-
hersagen können, dass das Christentum nur zwei Jahrhunderte nach dem
Kreuzigungstod seiner zentralen Gestalt das Römische Reich im Sturm
erobern würde. Dies ist eine erstaunliche Geschichte, die nur deshalb
nicht in grenzenloses Erstaunen zu versetzen mag, weil sie so vertraut ist.
Und so vieles in dieser Geschichte hallt wider von biblischer Sprache und
Metaphorik, die auf das Kommen des Reiches Gottes und den Triumph

1 O. O’Donovan entwickelt seine Gedanken in: The Desire of the Nations. Rediscover-
ing the roots of political theology, Cambridge 1996.

ZThG 8, 225-242, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



226 Nigel Wright

der Herrschaft Christi ausgerichtet sind. Schon die Entwicklung von ver-
folgter Minderheit zur herrschenden Mehrheit spiegelt den Weg vom
Kreuz zur Auferstehung, von der Demütigung zur Bestätigung wider.
Keiner von uns kann leugnen – wie auch immer dies zu deuten ist –, dass
die Tatsachen an sich bestechend sind.

Heute aber wird vielerorts erkannt, dass wir »nach der Christenheit«2

leben. Manche würden sogar sagen, dass zumindest wir im Westen in ei-
ner Zeit »nach dem Christentum«3 leben. Selbst unter religiös und spiri-
tuell Gesinnten ist das Gefühl weit verbreitet, dass das Christentum, das
so sehr mit Geschichte, Patriarchat, Exklusivität, ethischer Kompromiss-
losigkeit und dogmatischer Theologie beschäftigt ist, kein angemessenes
Mittel für die Suche nach Gott und der Wahrheit mehr ist. Das heißt, die
Christenheit mit ihrer Anmaßung einer vorherrschenden Kirche oder
Religion ist zunehmend überholt, unangemessen und ein Modell der
Vergangenheit. Die Realitäten der Nach-Christenheit versetzen uns also
in eine neue Situation, aus der heraus wir das Zeugnis der Vor-Christen-
heit würdigen müssen. Die Kirche aus der Zeit vor der Christenheit kann
uns vielleicht etwas darüber beibringen, wie man in einer Zeit nach der
Christenheit leben kann.

Ich möchte einmal eine Weile mit der Annahme arbeiten, dass die
Christenheit tatsächlich ihre Zeit gehabt hat, wobei ich mir völlig im Kla-
ren darüber bin, dass man dies anfechten kann, nicht zuletzt im Bereich
der Konflikte, in denen ethnische Herkunft, Kultur und Religion den
Kern der Spannung zwischen Völkern bilden. Auch möchte ich im Mo-
ment das Ausmaß, in dem das Ableben der Christenheit beklagt oder ge-
feiert werden sollte, beiseite lassen. Unser Augenmerk soll sich auf den
Versuch richten, erneut daran zu erinnern, wie die Christenheit entstand.

2. Abweichung von der Staatskirche als wesentliches Merkmal
für die Kirche Christi

Vor einigen Jahren wurde ich gebeten, in der Universität von Newcastle
über die anhaltende Relevanz dessen zu sprechen, was man in der engli-
schen Geschichte als dissidente oder nonkonformistische Tradition4 be-
zeichnet. Es wird ihnen einleuchten, dass die englische Sichtweise hier
eine andere ist als die schottische, walisische oder irische Sichtweise, ob-
wohl wir dieselbe Inselgruppe teilen. Die Begriffe »Dissidententum« und
»Nonkonformismus« haben eine ganz spezielle und begrenzte Bedeu-

2 S. Hauerwas, After Christendom? How the Church is to behave if freedom, justice,
and a Christian nation are bad ideas, Nashville 1991.

3 D. Hampson, After Christianity, London 1996.
4 Der Vortrag wurde später veröffentlicht unter dem Titel »Disestablishment: A Con-

temporary View from the Free Churches«, in: Anvil, Bd. 12, Nr. 2 (1995).

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Identität, Kultur, Kirche und Staat 227

tung in der Erfahrung der Kirche in England, denn sie beziehen sich auf
diejenigen Christen und Kirchen, die sich weigerten, die Regelung der
Kirche in England (English Church Settlement) nach der Reformation zu
akzeptieren. Sie stimmten nicht der Behauptung zu, dass es nur eine Kir-
che in England gebe und diese dem Monarchen Loyalität schulde, der ihr
Oberhaupt war. Sie weigerten sich, sich den gesetzlich  verankerten Prak-
tiken der Church of England anzupassen, insbesondere den Formulie-
rungen und Bedingungen des Book of Common Prayer. Seit 1662, als das
Book of Common Prayer per Gesetz für verbindlich erklärt wurde, be-
fanden sie sich auf der falschen Seite des Gesetzes, indem sie sich weiger-
ten, sich an dessen Vorschriften zu halten, und erlitten infolgedessen so-
wohl Verfolgung als auch gesellschaftliche Diskriminierung. Sie waren
Dissidenten in der Kirche und im Staat und bekamen die ganze gegen sie
gerichtete Macht beider Institutionen zu spüren.

In der Diskussion, die meinem Vortrag in Newcastle damals folgte, be-
tonte ich, dass das Dissidententum zwar eine typisch englische Erschei-
nung war, die aus ganz bestimmten historischen Umständen erwuchs,
dass es aber auch eine wesentliche Eigenschaft ursprünglichen und au-
thentischen Christentums ist. Die ersten Christen waren Dissidenten so-
wohl in der etablierten Religion des Judentums, aus der das Christentum
hervorging, als auch im römischen System, in dessen Welt die Christen
lebten. Sie waren Nonkonformisten, die sich weigerten, sich an das Sys-
tem dieser Welt anpassen zu lassen, und stattdessen berufen waren, ent-
sprechend einer übergeordneten Loyalität durch eine höhere Macht ver-
wandelt zu werden. Aufgrund dieses Lebens außerhalb des Systems wa-
ren sie zweifach gefährdet – gefährdet durch die »Kirche« (oder Syna-
goge) und durch den Staat.

Die Anregung und der Grund für das Dissidententum waren ihre
Überzeugung und Erfahrung, dass Jesus Christus von den Toten aufer-
weckt und so zum Herrn und Christus erhoben worden war, was alle an-
deren Loyalitäten religiöser oder politischer Natur überragte. Er war der
Christus und damit Grundlage für ein anderes Verständnis der jüdischen
Schriften, das die Hoffnungen und Erwartungen Israels in dem Leben,
Sterben, der Auferstehung und Wiederkunft dieses Christus erfüllt sah.
Die Geschichte des Judentums wurde also von der Geschichte Christi un-
tergraben. Er war der Herr und damit Grund für die heldenhafte Weige-
rung, irgendjemand anderem das Recht auf eine Herrschaft zuzugeste-
hen, die der Herrschaft Christi ebenbürtig oder gar darüber erhaben
wäre. Die Geschichte des Christus untergrub also die des Reiches und des
Kaisers. Dieser Dinge waren die Christen sich so sicher, dass sie selbst
Opfer und Martyrium in Kauf nahmen.

Eine ebenso starke Gewissheit wuchs im entstehenden Christentum
schon bald darüber, dass seine Identität nicht an Blut oder Volkszugehörig-
keit gebunden war. Auch wenn sie im Judentum wurzelte, war die Kirche
bereits auf ihrem ersten ökumenischen Konzil in Jerusalem aufgerufen

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



228 Nigel Wright

klarzustellen, dass ethnische Zugehörigkeit (symbolisiert durch das Ritual
der Beschneidung) weder ein Hindernis noch eine Qualifikation darstellte,
zum Leib Christi zu gehören. In Christus gibt es keine Juden und Grie-
chen, keine Männer und Frauen, keine Sklaven oder Freie. Eine neue
Menschheit aller Nationalitäten und Stämme wird zusammengerufen.
Das bedeutet nicht, dass die ethnische Zugehörigkeit zu verachten wäre.
Dadurch, dass der Sohn Gottes eine bestimmte Identität annahm, wird
jede konkrete Identität bestätigt und zugleich relativiert. Für das Heil sind
sie nicht wichtig, aber sie sind ein Teil des menschlichen Erbes, der ge-
schätzt und – wo nötig – im Dienst für Gott nutzbar gemacht werden soll.

Insofern kann mit Recht behauptet werden, dass die Kirche des Neuen
Testaments während der ersten beiden Jahrhunderte ihrer Existenz eine
Gegenkultur innerhalb des Reiches darstellte und als solche den Weg der
»distanzierten Einmischung« weiter verfolgte, die Jesus selbst in seinem
religiösen, sozialen und politischen Umfeld beschritten hatte. Jesus war
sowohl ein Dissident als auch ein Nonkonformist. Das Kreuz, das Symbol
für die Bewegung, die er initiierte, ist bleibende Erinnerung an diese Tatsa-
che. Gegenkultur kann man definieren als »ein soziales Gebilde, das als ob-
jektive Realität innerhalb der Gesellschaft installiert wird, das sich aber
deutlich von der Gesellschaft unterscheidet, von der es in gewissem Maß
entfremdet ist.«5 Während dieser ersten Jahrhunderte wurde die gegen-
kulturelle Natur dieser Bewegung von einer Reihe Faktoren verwässert,
von denen einige unvermeidbar waren. Dazu gehörten: das wachsende Be-
wusstsein ihrer Universalität; der Druck, sich von ihren charismatischen
Wurzeln in Richtung Hierarchie und Institution zu entwickeln; eine litur-
gische Neigung zur Ausprägung der Opferdimension des Gottesdienstes
mit eigener Priesterschaft und eigenen Ritualen; Wachstum durch Beitritt
anstatt durch Bekehrung; das Dilemma, unter sich zu bleiben, aber gleich-
zeitig Außenstehende von der Folgerichtigkeit der Bewegung zu überzeu-
gen. Trotz dieser internen Belastungen blieb die Kirche bemerkenswert ge-
genkulturell, hauptsächlich aufgrund der Polarisierung durch die andau-
ernde feindliche Haltung des Staates. Nachdem diese beseitigt war, bestand
die Gefahr, dass das gegenkulturelle Element, das wir hier als für die Kir-
che wesentlich identifiziert haben, verloren gehen würde.

3. Religion und Macht

Bevor wir uns ansehen, wie und wann diese feindliche Haltung beseitigt
wurde, sind einige Bemerkungen zu dem allgemeinen Phänomen von
Religion und politischer Macht angebracht. Auch wenn der Ruf nach ei-

5 Diese Definition und die in diesem Absatz zusammengefasste Argumentation findet
sich bei R.S. Giles, »The Church as a Counter-Culture Before Constantine«, MLitt Disser-
tation, Newcastle-upon-Tyne 1988, 2.

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Identität, Kultur, Kirche und Staat 229

ner Trennung von Kirche und Staat immer wieder laut wird – ein Ruf,
der ohne weiteres verständlich ist, wenn man an die diversen Religions-
kriege der westlichen Geschichte denkt –, ist eine solche Trennung doch
eine verhältnismäßig moderne Erfindung. Üblicher war in der Vergan-
genheit die Annahme, dass Religion und politische Macht, in welcher
Form auch immer, eng miteinander verbunden sind und sich gegenseitig
stärken. So haben beispielsweise alle primitiven Gesellschaften von jeher
die Gültigkeit ihrer sozialen Ordnung mit Hilfe der Religion zu belegen
gesucht. Das Wohl der Gemeinschaft musste durch religiöse Vorschriften
gesichert werden. Die Religion hatte die Macht, Gottlosigkeit mit Volks-
verhetzung gleichzusetzen: den Herrscher zu kritisieren war gleichbe-
deutend mit Blasphemie gegen die Götter, denn der Herrscher war von
den Göttern legitimiert und sanktioniert.

In Übereinstimmung mit diesem primitiven Instinkt unterstrich ein
Kaiserkult  im Römischen Reich, in das das Christentum hineingeboren
wurde, die Autorität des Herrschers, während er einer Vielfalt von religi-
ösen Kulten großzügig Gastfreundschaft gewährte, die sich anschließend
in die Privatsphäre oder in ein soziales und ethnisches Ghetto zurückzo-
gen. Die Götter der Völker waren für Rom akzeptabel, solange sie nicht
eine allgemeinere Herrschaft oder gar Vormachtstellung anstrebten.
Wenn Völker erobert worden waren, wurden auch ihre Götter und Reli-
gionen, in denen sich ihre Identität zeigte, unter die Herrschaft des Kai-
serkultes untergeordnet. Dies war eine saubere Regelung des religiösen
Pluralismus. Pluralismus war erlaubt, vorausgesetzt, er gefährdete nicht
die alles umfassende Vorherrschaft des Kaisers, wie sie in seinem Kult
zum Ausdruck kam.

Das frühe Christentum konnte jedoch, wie das Judentum zuvor, die
angebotenen Möglichkeiten nicht akzeptieren. Christus, der Herr, ließ
sich nicht auf die Privatsphäre beschränken, weil er Herr über alles war.
Ebensowenig konnte er in ein soziales oder ethnisches Ghetto gesperrt
werden, denn er war ja Herr über alle Nationen. Und er ordnete sich
nicht dem Kaiserkult unter, denn er war der eine wahre Herr und alle an-
deren waren Hochstapler. Man konnte ihn auch nicht zu einer Art öf-
fentlichem Eigentum machen, in der Form, wie Rom es gestattete (näm-
lich als Teil des Pantheons), denn für die Christen galt nicht Jesus und
alle anderen, sondern Jesus anstelle aller anderen. Dies hätte bedeutet,
den Herrn über alle Dinge zu domestizieren.6 Es wird deutlich, dass das
Reich mit dem Christentum an ein problematisches und unberechenba-
res Phänomen geraten war, das sich nicht an die herrschende politische
Religion anpasste. Die Lage war hier sogar noch kritischer als in Bezug
auf das Judentum, da das Christentum sich nicht als auf eine ethnische

6 L. Verduin, The Anatomy of Hybrid. A Study in Church-State Relationships, Grand
Rapids 1976, 22f.

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



230 Nigel Wright

oder nationale Gemeinschaft beschränkt definierte, sondern einen An-
spruch auf alle Völker anmeldete.

Man könnte bei dem, was hier entsteht, von einer spezifischen politi-
schen Theologie sprechen7, die, richtig verstanden, eine Umstrukturie-
rung der sozialen Ordnung impliziert. In dieser politischen Theologie
deckten sich politische und ethnische Gesellschaften nicht mit der religiö-
sen Identität, sondern wurden ganz klar davon unterschieden, ja scharf ab-
gegrenzt. Das politische Reich wurde relativiert und säkularisiert, indem
man es seiner göttlichen Ansprüche beraubte. Man konnte für den Kaiser
beten, ihn aber nicht anbeten, ihn ehren, aber nicht verehren. Christen er-
innerten sich daran, dass ihr Christus gesagt hatte, sein Reich sei nicht von
dieser Welt, und behauptet hatte, dass sein Königreich die Königreiche der
Gegenwart überflüssig machen werde. Dies impliziert einen subversiven
und entscheidenden Grundsatz weil selbst der Kaiser kritisiert werden
kann, in Anbetracht des größeren Königs, der sein Richter ist.

Zudem steht im Zentrum des Christentums ein Kreuz. Die Herrscher
dieser Welt hatten den Herrn der Herrlichkeit gekreuzigt und damit die
Wahrheit über sich selbst offenbart, die sich deutlich von dem Bild unter-
schied, dass sie von sich zeichnen wollten. In einem entstehenden Credo
bekannten die Christen Christus als »gekreuzigt unter Pontius Pilatus«
und wurden so ständig daran erinnert, wie sehr die Herrschenden irren
konnten. Im Zentrum des christlichen Gottesdienstes stand eine subver-
sive Erinnerung, die entscheidende Grundlage in Form eines gekreuzig-
ten Messias. Alles an der christlichen Kirche untergrub die Ideologie des
römischen Staates insofern, als sie absolute Loyalität und göttlichen Sta-
tus für sich beanspruchte. Während die Christen in das Wort der Heiligen
Schrift und die Symbole und Liturgie ihres Glaubens eintauchten, waren
sie aufgefordert, die Welt mit anderen Augen zu sehen und sich von den
absoluten Ansprüchen der Mächtigen zu distanzieren.

4. Das Entstehen politischer Theologien

Ich zweifle nicht daran, dass die frühe Kirche uns bei unseren Überlegun-
gen zu einer Theologie der Kultur, Identität, Volkszugehörigkeit und Na-
tion entscheidende Hinweise geben kann. Während die Inkarnation uns
einerseits ermöglicht, die Besonderheiten der menschlichen Identität zu
achten und anzunehmen, lehrt uns das Wesen des Evangeliums und des
Reiches Gottes andererseits, sie aus einer universellen Perspektive zu se-
hen und darauf zu bestehen, dass Menschen aller Nationen ihren glei-
chermaßen geachteten Platz im himmlischen Königreich haben. Die
Lehre von der universellen Herrschaft Christi dient als Warnung vor jeg-

7 D. Forrester, Theology and Politcs, Oxford 1988, 1.

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Identität, Kultur, Kirche und Staat 231

licher Form von Götzendienst gegenüber Nation oder Herrscher. Das
Kreuz Christi dient als entscheidende Grundlage, die jegliche in mensch-
lichen Machtstrukturen latente Feindseligkeit gegenüber der göttlichen
Herrschaft offenlegt. Aus diesen ungewöhnlichen Zutaten kann man eine
politische Theologie konstruieren, aber eine solche Theologie entsteht
nicht so ohne weiteres. Tatsache ist, dass die Kirche an diesem Punkt nur
selten ihrem Zentrum treu blieb und dass das Christentum meistens,
manchmal Kraft seines eigenen Erfolges, am Ende Platz und Funktion
derjenigen Religionen einnahm, die es ersetzte. Um mit Richard Niebuhr
zu sprechen: Das Christentum hat häufiger den Christus der Kultur prä-
sentiert als den Christus, der die Kultur transformiert8.

In dem Maße, wie die Kirche, die ja in ihren ersten Jahren intensiv da-
mit beschäftigt war, ihre Christologie und ihre trinitarische Theologie
auszuarbeiten, auf die antike Welt Einfluss ausübte, kann man die Ent-
stehung eines breiten Spektrums politischer Theologien beobachten.
Duncan Forrester ordnet sie von der so genannten »Rückzugstheologe«
Tertullians bis zu Eusebius‘ übermäßiger »Hoftheologie«, mit Augusti-
nus und seinem unbehaglichen Verständnis von einer Kirche-Staat-Be-
ziehung irgendwo dazwischen9. Diese Analyse, so könnte man sagen,
bietet ein andauerndes Spektrum von Positionen für die spätere Theolo-
gie, da die meisten politischen Theologien sich immer noch in diesem
Spektrum bewegen.

Tertullians Konzentration auf das Evangelium und die wahre Kirche
repräsentiert wohl die Mehrheit der vorkonstantinischen Christenheit,
für die die Nichtteilnahme am Staatsdienst die Regel war. Hier wird ein
tiefes Bewusstsein für die Unterschiede zwischen Kirche und weltlichen
Herrschern deutlich. Die beiden sind nicht vergleichbar, sondern viel-
mehr radikal verschieden. In Richard Niebuhrs Analyse wäre dies der
»ideale Typus«, den man als »Christus gegen die Kultur« klassifizieren
könnte. Niebuhr sieht diesen Typus auch in den Wiedertäufern und einer
sektiererischen Neigung verkörpert. Allerdings besteht die Gefahr, dass
eine solche Position, so gerechtfertigt sie in einem Staat sein mag, der re-
gelmäßige Schwüre gegenüber dem Kaiser oder anderen Göttern ver-
langte, zu einer »Theologie des Rückzugs« übersteigert wird, die für alle
Kulturen und Zeiten für gültig gehalten wird. Dies war kaum Tertullians
Absicht. Wir können nur spekulieren, wie Tertullian oder andere in einer
vergleichbaren Position in Zeiten wie der unsrigen reagiert hätten.

Am anderen Ende des Spektrums sieht Forrester Eusebius von Cä-
saräa, den ersten wirklich bedeutenden Kirchenhistoriker, dessen Posi-
tion er als »Hoftheologie« beschreibt. Mit anderen Worten: Eusebius’
Absicht war, Kaiser Konstantin und seine Regierung zu rechtfertigen

8 H.R. Niebuhr, Christ and Culture, New York / London 1951 / 1975.
9 Forrester, Theology and Politics, 1-26.

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



232 Nigel Wright

und zu legitimieren, die er als erster christlicher römischer Kaiser aus-
übte. Sein Werk ist somit eine enthusiastische theologische Billigung
Konstantins und fällt in Niebuhrs Kategorie des »Christus der Kultur«.
Hier gibt es keine radikale Trennung von Kirche und Staat. Beide können
ohne weiteres ineinander fließen ohne die Kluft zwischen Kirche und
Welt, die bei Tertullian so offensichtlich wird. Wir werden darauf in
Kürze zurückkommen.

Irgendwo in der Mitte zwischen diesen beiden Polen ist die Theologie
des Augustinus von Hippo, wie sie in »De civitate Dei« ausgeführt ist.
Augustinus führt Elemente von beiden Enden des Spektrums zusam-
men, neigt aber interessanterweise und sehr deutlich eher zu Tertullians
Analyse der Staatsgewalt. Seine Stärke ist sein Realismus in Bezug auf
das Wesen und die Korrumpierbarkeit der Regierung und auf die Gren-
zen der Kirche. Nichtsdestotrotz hat der Kaiser, der sich öffentlich zu
Christus bekennt, in seinen Augen eine disziplinarische Funktion im Na-
men der Kirche, indem seine Macht hinzugezogen werden kann um die-
jenigen in der Kirche zu bezwingen, die abtrünnig oder aufsässig sind,
wie es (Augustinus’ Meinung nach) die Donatisten waren.

Ich möchte an dieser Stelle verstärkt Aufmerksamkeit auf Eusebius
richten und seine Legitimation dessen, was wir als Konstantinismus be-
zeichnen.

5. Konstantinismus

Grundsätzlich hat die Kirche sich auf eine Art und Weise der Machtaus-
übung eingestellt, die nicht immer vom Kreuz her begründet wurde. Das
wird in dem Arrangement deutlich, das vielfach als »Konstantinismus«
bezeichnet wird, und die Folge davon war, dass die Kirche unter dem
Edikt von Mailand im Jahr 313 zur Legalität aufstieg, dann zu Privilegien
und schließlich zur politischen und religiösen Vorherrschaft. Das Chris-
tentum triumphierte am Ende von der Herrschergunst.

Weil das Wort »Konstantinismus« oft benutzt, aber selten definiert
wird, ist es vielleicht sinnvoll, einen Moment darauf zu verwenden, wor-
auf sich der Begriff bezieht. Die Bischofsstadt York ist eine der ältesten
und schönsten Städte Englands. Besucher sind heute überwältigt und be-
eindruckt von der Größe und Schönheit des Münsters, das einer meiner
Lieblingsorte ist. Draußen vor dem Südtor des Münsters steht eine neue
Statue. Sie zeigt den Kaiser Konstantin, gut aussehend, lässig sitzend, je-
der Zentimeter der Feldherr, der er war. Dort, wo jetzt das Münster steht,
wurde Konstantin zum Kaiser ausgerufen. Kurz darauf sollte er einen
Wechsel seiner religiösen Loyalitäten vollziehen, hin zu dem Gott der
Christen, und damit den Status der Christen und des Christentums im
Reich auf erstaunliche Weise verwandeln. Dadurch erfolgte eine bedeut-
same Veränderung im Schicksal der Kirche, die sie selbst und die gesamte

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Identität, Kultur, Kirche und Staat 233

westliche Zivilisation bis heute prägt. Ramsey McMullen10 konstatiert
drei Stadien. Bis zum Kirchenfrieden im Jahr 313, wuchs die Kirche
durch neue Mitglieder, die aus Überzeugung hinzukamen. Sie traten so-
zusagen in die Kirche ein, weil die Beweise und Inhalte des Glaubens sie
beeindruckten.

Nach dem Edikt von Mailand 313, das der Kirche Duldung gewährte,
wuchs diese weiter, weil das Christsein nun einen gewissen finanziellen
Vorteil brachte. Dann, nach 380 und der Einführung der christlichen Re-
ligion als offizielle Religion des Römischen Staates, erfolgte eine syste-
matische Anwendung militärischer Gewalt (McMullen nennt dies »flat-
tery and battery«, also etwa: »mit Zuckerbrot und Peitsche«), um die
Aufgabe der Christianisierung vollends zu erledigen. Man könnte sagen,
dass im Jahr 407 Nichtchristen geächtet waren und dass eine Staatsreli-
gion entstanden war.11 Dreh- und Angelpunkt dieses ganzen Prozesses
waren die Jahre 412 und 413 sowie die Entscheidungen, die Konstantin in
dieser Zeit traf. Die ursprüngliche Duldung, die er veranlasste, war als
eine Art Pluralismus gedacht, in der das Christentum über das Heiden-
tum durch Überzeugung triumphieren würde und nicht durch Zwang.
Aber die Duldung machte einer Repression des Heidentums Platz, wäh-
rend Konstantin und die Stellung des Christentums stärker wurden. So
wurde die Bewegung der Gegenkultur, die wir beobachtet haben, zum Es-
tablishment und die Verfolgten wurden zu Verfolgern.

Da ihr Herr vom Staat gekreuzigt worden war und sie seinen Antago-
nismus selbst erlebt hatten, neigten die frühen Christen dazu, den Staat
als Feind zu betrachten. Doch der Glaube an Vergebung und Gottes Sou-
veränität, in Verbindung mit dem völlig verständlichen Wunsch nach
Akzeptanz in einer Welt, deren Mächtige fest im Sattel saßen, eröffneten
eine andere Möglichkeit. Die Feindseligkeit gegenüber dem Staat wan-
delte sich beinahe zwangsläufig, als diejenigen, die den Staat repräsen-
tierten, sich bekehrten. Selbst heute kann man kaum umhin, diese Mög-
lichkeit als wunderbare Vorsehung Gottes zu betrachten, in der David
Goliat besiegt hatte; Gott hatte den Feind besiegt und die Herrschaft
Christi hatte über die Herrscher dieser Welt triumphiert. Nimmt man
die zermürbende Wirkung jahrelanger Verfolgung und Diskriminierung
hinzu, entsteht ein Zeichen, das schwer zu widerlegen ist.

Konstantins Einfluss war gewaltig.12 Er symbolisiert den Aufstieg der
Kirche von einer unbedeutenden Sekte zur Weltreligion. Einige sehen in
ihm den »dreizehnten Apostel«, ein Titel, der ihm vom Konzil von Nicäa
verliehen wurde. Man kann den Konstantinismus als angemessene und

10 R. McMullen, Christianizing the Roman Empire: AD 100-400, New Haven / London
1984.

11 A.a.O., 101.
12 A.H.M. Jones, Constantine and the Conversion of Europe, Harmondsworth 1972,

232-240.

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



234 Nigel Wright

gläubige Reaktion in der historischen Situation ansehen. Lesslie New-
bigin hält es beispielsweise für richtig, dass die Kirche in jener Zeit für
geistlichen Zusammenhalt sorgte und die politische Ordnung stärkte,
während sie zu anderen Zeiten eine Dissidentenrolle spielen muss.13

Aber an dieser Stelle stoßen wir auf die Frage, ob dies der Triumph der
Kirche war oder – wie viele Wiedertäufer glaubten – ihr Untergang.

Eusebius hatte diesbezüglich allerdings keine Zweifel. Hier folge ich
Alistair Kees Analyse14. Eusebius übertrug den Kaiserkult in die christli-
che Ausdrucksform, was zur Folge hatte, dass das Christentum letztlich
die Merkmale und Funktionen des alten Heidentums widerspiegelte. Vor-
christliche Gesellschaften waren sakral, zusammengehalten durch eine
einzige Religiosität, eine unbedingte Loyalität der Seele eines jeden Mit-
glieds der jeweiligen Gesellschaft. Das Bedürfnis nach Zusammenhalt in
einem sich ausbreitenden Reich hatte dazu geführt, dass die Kaiservereh-
rung Pflicht war. Wurde diese Forderung von den Christen abgelehnt,
wurden sie verfolgt. Nun erkannte aber Konstantin, klug wie er war, im
Christentum eine Religiosität, die das Reich brauchte, nachdem seine alte
Religion mehr und mehr bröckelte. Für Eusebius und andere bedeutete
das, dass die Kirche durch die göttliche Vorsehung, die in der Gestalt von
Konstantin wirkte, endlich die ihr gebührende Position einnahm. Wieder
andere glaubten, dass Konstantins Klugheit mehr mit politischem Nutzen
zu tun hatte, als mit christlicher Bekehrung. Das Ergebnis seines Eingrei-
fens war, dass zwei von Natur aus unvereinbare religiöse Traditionen,
nämlich die Religion, die den Starken heiligt, und die, die vom Kreuz
spricht, unlogischerweise zusammengefügt wurden und in einer Hybris
endeten, die der künftigen Kirche ein schwieriges Erbe hinterließ. Dies
repräsentierte den Verlust des authentischen Christentums.

6. Konsequenzen des Konstantinismus

Vor Konstantin – und trotz der Verfolgung – hatte die Kirche sich ein er-
staunlich positives Verständnis vom Staat bewahrt, indem sie einen star-
ren Dualismus vermied. Der zunehmende  Anteil an Wohlhabenden in
der Kirche und der zermürbende Druck der Verfolgung bedeuteten, dass
jede sich bietende Gelegenheit, die Konfrontation zu überwinden, ge-
nutzt wurde. Die neue Beziehung bot Schutz statt Verfolgung, eine Hilfe
zu expandieren und das Milieu für eine Veränderung der Kultur. Nach-
teilig waren auf der anderen Seite die Wiederbelebung der religiösen
Monarchie, die Unterordnung unter säkulare Mächte, die Reduzierung
ethischer Standards und ein zunehmendes Namenchristentum, wenn

13 L. Newbigin, Foolishness to the Greeks. The Gospel and Western Culture, Genf 1986,
100f.

14 A. Kee, Constantine versus Christ. The Triumph of Ideology, London 1982.

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Identität, Kultur, Kirche und Staat 235

Anhänger sich aus anderen als lauteren Motiven um die Kirche scharten.
Die Kirche war verpflichtet, die Unternehmungen des Kaisers zu unter-
stützen und seine Institutionen zu legitimieren. Das musste zu einer
Veränderung der Kirche führen. Unter Konstantin gelangte sie zur
Macht, was wiederum einen Sinn für Territorialität bedingte, da das
Christentum durch das Reich gestärkt wurde, während man jene außer-
halb seiner Grenzen für Barbaren hielt. Politische Annexion bedeutete
für das betreffende Volk auch die Aufoktroyierung einer anderen Religi-
osität. So bekam das Evangelium allmählich einen Beigeschmack von
ethnischer Identität gemischt mit militärischer Eroberung.

Der Staat verkörpert eine ganze Kultur, weshalb eine Anpassung sei-
ner Beziehungen zur Kirche weitreichende Folgen hat. Die vorkonstanti-
nische Kirche war durchgängig gewaltlos. Aber die Notwendigkeit der
Verteidigung und eine zunehmende Zahl bekehrter Soldaten führten zu
einem plötzlichen Wandel. Indem sie das Prinzip der Gewaltlosigkeit
aufgab, beraubte sich die Kirche eines bedeutenden Elementes der Konti-
nuität mit dem Verhalten Jesu. Aber dies war eine logische Folge der ver-
änderten Beziehung zum Staat, aufgrund derer fremde Werte allmählich
die Werte Jesu ersetzten.

Alistair Kee bietet in seiner Arbeit über die Theologie des Eusebius eine
geistreiche und höchst kritische Analyse der konstantinischen Wende. Kee
interpretiert Konstantin nicht als den Triumph Christi über das Kaiser-
reich, sondern als den Triumph der Ideologie über das Christentum, bei
der die Regeln Christi durch die der kaiserlichen Theologie ersetzt wurden.
Konstantin sah, dass er ein neues ratifizierendes Zeichen brauchte, um
seine kaiserlichen Ansprüche zu legitimieren. Das Labarum, das Symbol,
das vor der Schlacht im Jahre 312 enthüllt wurde, war kein Kreuz, sondern
eine Adaption einer römischen Kavalleriestandarte. Kee macht einen ent-
scheidenden Unterschied, wenn er argumentiert, dass Konstantins Hin-
gabe nicht Christus galt, sondern dem Gott der Christen.

Analysen der Schriften Eusebius‘ und der kaiserlichen  Erlässe Kon-
stantins zeigen, dass Christus in der Religion Konstantins keine Rolle
spielte, dass er Christus nicht als Mittler betrachtete, dass er bis kurz vor
seinem Tod ungetauft und damit außerhalb der Kirche blieb und auch
dann die Taufe nicht als Vergebung, sondern als Verleihung der Unsterb-
lichkeit verstand. Konstantins Religion ersetzte Christus durch Konstan-
tin selbst. Eusebius zeichnet ihn als einen, in dem der Logos in einer
neuen göttlichen Initiative zum Ausdruck kam. Er nimmt messianischen
Status an, aber es ist ein vorchristlicher Messianismus, nicht begründet
in Christus. Konstantin führte die jüdische Messiashoffnung fort, die Je-
sus nicht erfüllte. Damit ist er laut Kee eine antichristliche Gestalt, weil
er eine Vision erfüllte, die von Jesus abgelehnt wurde. In Übereinstim-
mung mit  seiner angenommenen Berufung als Auserwählter bean-
spruchte Konstantin für sich Autorität in der Kirche, indem er in weg-
weisender Manier Konzile einberief und deren Vorsitz führte; aber sein

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



236 Nigel Wright

Motiv war nicht der Wille zur Wahrheit, sondern die Einheit des Reiches
ohne Schisma zu erhalten. Sogar das Bedürfnis, in Nicäa einen Gott und
einen Logos zu proklamieren, war nicht ohne politische Motivation,
denn Konstantin wollte die Legitimation für sich selbst als einziger Herr-
scher über ein einziges Reich.

Wenn Kees Analyse auch nur teilweise korrekt ist, sind die Implikati-
onen beachtlich. Die Ideologie triumphiert. Durch Projektion nimmt
Gott, der unsichtbare Herrscher, die Gestalt des irdischen, sichtbaren
Herrschers an und legitimiert so den Kaiser. Konstantin ersetzte Chris-
tus, so Kee, in einem solchen Ausmaß, dass die europäische Geschichte
von den Werten Konstantins bestimmt wurde, als wären sie die Werte
Christi. Der Sohn des Zimmermanns wird übergangen zugunsten eines
Mannes, der mehr wie die Mimesis des Ewigen erschien. Dies kann man
am deutlichsten in Bezug auf den Kampf sehen. Konstantin war ein Krie-
gerkönig, der die Gegner der Wahrheit mit dem Gesetz des Kampfes un-
terwarf und züchtigte. Er hatte uneingeschränkte Macht und machte da-
von Gebrauch. Keiner war ihm ebenbürtig im Gefecht und sein Reich-
tum war ohnegleichen. Neben ihm war Jesus beinahe peinlich. Laut Kee
»repräsentiert [Konstantin] mit jeder Facette seines Wesens genau das,
was Christus ablehnt, Punkt für Punkt«15. In Christus offenbart sich
Gott in Schwäche und im Leiden. Christus stirbt, anstatt den Sieg durch
das Böse zu suchen. Er wäscht seinen Jüngern die Füße, berührt Aussät-
zige und schadet niemandem, nicht einmal seinen Verfolgern und nicht
einmal, um sein Leben zu retten. Konstantin verteidigt seine Ehre, indem
er seine Feinde tötet. Seine Siegestrophäe ist blutverschmiert, aber es ist
das Blut anderer.

Kees Kontrast ist extrem und deutlich. Mit Konstantin wurde – was
auch immer die kurzfristigen Vorteile für die Kirche gewesen sein mögen
– der Grund für den mittelalterlichen Cäsaren-Papismus gelegt. Wegge-
lockt von dem revolutionären Glauben an ihren gekreuzigten Messias,
tauschte die Kirche ihre Werte, die zuvor ihre Loyalität dem Kaiser ge-
genüber beschränkt hatten, gegen jene ein, die dem Herrscher genehm
waren. Die unvernünftige Selbstentäußerung, die in Christus offenbar
wurde, vermied man so. Die Lehre Jesu in Sachen Wohlstand und Besitz
wurde spiritualisiert. Die Kirche, der religiöse Arm des Staates, bildete
die Hierarchie des Reiches ab. Der Klerus wurde zu Beamten und recht-
fertigte auf bekannte Weise ihre Anpassung an die Staatsmacht. Kee
setzt seine Analyse in Beziehung zur politischen Theologie, die das
Christentum als von fremden Werten beeinflusst sieht. Um diese aufzu-
decken, zeigt er, wie sie zuerst Eingang fanden. Aber die Tradition hat das
Ruder übernommen. Die Geschichte wurde neu interpretiert. Die kaiser-
liche Ideologie bestimmt, wie die Bibel zu verstehen ist. Selbst die Wie-

15 A.a.O., 125, 146f.

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Identität, Kultur, Kirche und Staat 237

derentdeckung der Lehre Jesu trägt kaum dazu bei das zu verändern, was
überliefert wurde.

Der Glaubenssatz, dass Christus Herr über alles ist, wirft die Frage auf,
wie seine Herrschaft sich die soziale Ordnung zu eigen macht. Aber Kee
hat auf das Ausmaß, die Bedeutung der Abwendung von Christus hinge-
wiesen. Andere haben deutlich gemacht, wie die christologische Lehre
unter Druck geriet, die kaiserliche Autorität zu untermauern, und der ir-
dische Jesus in dem Ruhm des Pantokrators verloren ging. Der konstan-
tinische Kompromiss ist so tief im Denken der Kirche verwurzelt, dass er
für sich beanspruchen könnte, die Position des historischen Christen-
tums zu vertreten. Leonard Verduin hat das Ausmaß gezeigt16,  in dem
Augustinus, Luther, Zwingli und Calvin den corpus Christianum und
den systematischen Gebrauch von Zwang rechtfertigten, den Dienst des
sacerdotium durch das regnum. Sie taten dies – so sieht Verduin es, und
ich bin geneigt ihm zuzustimmen – mittels einer fragwürdigen Exegese
vor dem Hintergrund  eines unkooperativen Neuen Testamentes, indem
sie fehlerhafte hermeneutische Methoden und in sich widersprüchliche
Ekklesiologien benutzten.17 Das Christentum ist immer in Gefahr, die
Ideologie der herrschenden Klassen zu rechtfertigen und der Unterdrü-
ckung zu dienen, anstatt wie früher eine Quelle revolutionärer Verände-
rungen zu sein. Diese Einschätzung Konstantins ermöglicht uns folgende
Arbeitsdefinition:

Konstantinismus ist der explizite oder implizite Versuch der christlichen Kir-
che, die von einer Position der Macht, der Privilegien oder Gönnerschaft aus
agiert, durch den Gebrauch sozialer oder politischer Gewalt christliche Werte
zu implantieren, und dies, wie sie glaubt, im Interesse des Reiches Gottes.

Verbunden damit ist die implizite Verschiebung der Hoffnung auf Rettung
weg von der Kirche hin zur politischen Sphäre. Wie Stanley Hauerwas be-
obachtet hat, »ist der Konstantinismus eine Angewohnheit, die sich nur
schwer ablegen lässt«, und zwar wegen der Annahme, man könne, weil
man an der Macht ist, so viel Gutes tun – eine Annahme, die von Rechten
und Linken geteilt wird.18 Aber das konstantinische Projekt stellte auch
den Versuch dar, Christen an der Macht teilhaben zu lassen ohne dass sie
den Machthabern Schwierigkeiten machten. Die wahre Herausforderung
ist, Zeuge der Herrschaft Gottes zu sein, ohne zu herrschen.

16 L. Verduin, Anatomy, 105-111, 164-168, 198-212.
17 A.a.O., 110, 225.
18 S. Hauerwas / W.H. Willimon, Resident Aliens. Life in the Christian Colony, Nash-

ville 1998, 27.

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



238 Nigel Wright

7. Die Vitalität des »Sektiererischen«

Nun ist es aber auch nicht so, dass alles schlecht war. Innerhalb und spä-
ter auch neben der Kirche, die sich mit den Mächten des Reiches arran-
gierte, fehlte es nicht an einer anderen Tradition, die manchmal als »sek-
tiererisch« bezeichnet wird. Nach Konstantin entstand das Mönchstum
als interne Opposition angesichts der Zunahme an Macht und Wohlstand
der Kirche. Ernst Troeltsch glaubte, das Neue Testament enthalte konser-
vative und radikale Impulse und habe sowohl die sich anpassenden als
auch die radikal anarchischen Ausprägungen in der späteren Kirche aus-
gelöst. Deshalb überrascht nicht, dass sich eine Geschichte des Protestes
durch die Kirchengeschichte zieht. Verduin spricht von der Existenz von
»rivalisierenden Kirchen«.

Die etablierte Kirche hat das radikale Element oftmals in Mönchsorden
institutionalisiert, in dem Glauben, so Troeltsch, dass sowohl das institu-
tionelle als auch das radikale Element Ausdruck des Evangeliums sei und
dass beide nur gemeinsam seine ganze Vielfalt abdeckten. Baptisten ste-
hen in der Sektentradition, wie Troeltsch sie verstand, weil sie versam-
melte und nicht territoriale Kirche sind, deren Ziel eher die Intensität der
Verpflichtung gegenüber dem Evangelium ist als ein allgemeiner Ein-
fluss. Historisch gesehen und tatsächlich auch heute waren und sind sie
Opfer der Verfolgung durch Kirchen, die in der konstantinischen Tradi-
tion stehen, die innerhalb eines Territoriums, einer Gerichtsbarkeit oder
einer ethnischen Zugehörigkeit ein Monopol der Macht und des Einflus-
ses für sich beanspruchen. Für Kirchen dieser Prägung stellt sich die
Frage: Ist es möglich, die Beziehung der Kirche zum Staat in missionari-
schen Kategorien zu definieren, um Konstantinismus zu vermeiden, und
trotzdem die Aufgaben, denen der Staat in einer gefallenen Welt gerecht
werden muss, realistisch einzuschätzen? Eine Dichotomie von Politik
und christlicher Wahrheit oder das Überlassen der bürgerlichen und po-
litischen Arena an andere Ideologien ist schließlich nicht besser als die
vorherigen Irrtümer.

Meine These ist, dass es eine Zukunft für sektiererische Christen gibt.
In der Nach-Christenheit hat nur diese Art der engagierten Mitglied-
schaft eine Chance, die Kirche in einer Zukunft der Trennung von Staat
und Kirche lebendig zu erhalten. Das Wort »Sekte« hat den Beige-
schmack einer theologischen Beleidigung, die diesem Verständnis von
Kirche direkt einen Nachteil verschafft und wird oft mit »Ghettomenta-
lität« gleichgesetzt. Deshalb ist eine Interpretation dieses Begriffs nötig.
Entscheidend ist der Unterschied zwischen »Sekte« als ekklesiologischer
und als soziologischer Kategorie. Ich verwende diesen Begriff in der Be-
deutung, wie Troeltsch ihn geprägt hat, nämlich um »Kirchentypus« und
»Sektentypus« als soziologische Varianten zu unterscheiden.19 Der Sek-
tentypus existiert auch als reformatorisches Element innerhalb der
Strukturen des Kirchentypus.

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Identität, Kultur, Kirche und Staat 239

Der Sektentypus war die ursprüngliche soziologische Form des Chris-
tentums und blieb während des Konstantinismus im Mönchstum er-
halten. Im Mittelalter erschien er in der Gestalt spezieller Sekten und
pflanzte sich von der Reformation an in den radikaleren Flügeln der re-
formatorischen Bewegung fort. Während der Kirchentypus Universalität
anstrebt und Kompromisse eingeht, um dieses Ziel zu erreichen, prakti-
ziert der Sektentypus Intensität und steht wohl in direkterem Kontakt zu
Jesus und dem Evangelium. In dieser Form, die sich scharf von der ganzen
Gesellschaft abgrenzt und in der unübertrefflichen Endgültigkeit Jesu
Christi wurzelt, war das frühe Christentum existent. Seine heutige Mani-
festation könnte man mit Karl Rahner als eine »Diaspora«-Existenz be-
schreiben. Die starre Opposition zwischen der die Welt bejahenden Kir-
che und der die Welt verneinenden Sekte muss jedoch zurückgewiesen
werden. Das Verhältnis ist eher so, wie Barth es beschreibt: »[Die Kirche]
existiert, […] um in der Welt ein neues Zeichen zu errichten, welches ra-
dikal anders ist als das eigene Wesen [der Welt] und das ihm in einer viel
versprechenden Weise widerspricht.« Der Kampf zwischen verschiedenen
Modellen von Kirche und sozialer Ordnung ist ein Kampf zwischen histo-
rischem und authentischem Christentum. In dem postmodernen Para-
digma der Mission, auf das sich David Bosch in seinem Buch Transfor-
ming Mission bezieht, wird der Glaube einen freiwilligen Charakter ha-
ben, verankert in zweckbestimmten Gemeinschaften, die sich kritisch von
den vorherrschenden kulturellen Machtinteressen distanzieren. Die Kir-
che ist nicht zuletzt deshalb eine Kirche von Pilgern, weil sie in Gesell-
schaft und Staat nicht den Ton angibt. Überall ist sie in einer Diasporasi-
tuation und existiert exzentrisch als fremdes Element mit temporärem
Aufenthaltsstatus20. Die allumfassende Kirche könnte sich mit einem
pluralistischen, postkonstantinischen Zeitalter arrangieren, indem sie zu-
nehmend den Charakter einer freien oder bekennenden Kirche annimmt.
Die Staat-Kirche-Verknüpfung behindert die Mission eher, als dass sie sie
fördert, weil die Gestalt der Kirche die falsche Botschaft kommuniziert,
eine Botschaft, die sich um den Erhalt von Macht und Privilegien dreht.
Die Kirche sollte sich stattdessen auf die inhärente Autorität und Kreati-
vität ihres Lebens und ihrer Botschaft verlassen, und die gegenwärtige Si-
tuation der Nach-Christenheit eröffnet ihr die Krisenchance, wahrhaft
Kirche zu sein. Dann kann die Kirche wieder erstehen als klar erkennbare
Gemeinschaft, die der Welt als politischer Rettungsgemeinschaft die
Stirn bietet und die Wahrheit des christlichen Glaubens demonstriert.

Aber ein postmodernes Paradigma muss auch den Sektentypus hinter-
fragen. Kirchen, die zu dem Sektentypus gehören, stehen erneut vor der
konstantinischen Herausforderung. Das Reden von Gott impliziert einen

19 E. Troeltsch, The Social Teaching of Christian Churches, Bd. 1, London 1931, 331.
20 D. Bosch, Transforming Mission. Paradigm Shifts in Theology of Mission, Maryknoll

1991, 373f.

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



240 Nigel Wright

Anspruch auf das gesamte Leben. Die frühe Kirche konnte die Verant-
wortung für die Veränderung sozialer und politischer Strukturen nicht
ergreifen, aber unsere Situation ist eben nicht ihre. Der Christ von heute
hat Zugang zu ökonomischer, politischer und sozialer Macht. Man kann
unmöglich darauf bestehen, dass die Macht woanders ausgeübt werden
solle. Und doch lauert selbst in Kulturen, in denen Kirche und Staat ge-
trennt sind, die konstantinische Versuchung. Neben dem sakralen Staat
gibt es die sakrale Kultur, die Idolisierung nationaler und kultureller
Werte. Kirchen können technisch gesehen frei sein und trotzdem gebun-
den an andere Loyalitäten als die gegenüber Christus, oder sie folgen ei-
nem Christus, der nicht länger als der Gekreuzigte zu erkennen ist.

Troeltschs Unterscheidungen sind hier fragwürdig. Es gibt »Kirchen«,
die der herrschenden Ideologie widerstehen und »Sekten«, die sie vertei-
digen. Die politische Hermeneutik, die wir in dieser Situation entwi-
ckeln, muss missionarisch sein und in kreativer Kontinuität mit der Mis-
sion der frühen Kirche stehen. Den Weg Christi mit der Ausübung von
Macht in Beziehung zu setzen, bedeutet erneut das zu versuchen, was im
Lauf der Geschichte nur so mangelhaft gelang. Barth hat betont, dass die
freie Kirche sich der Frage stellen muss, die ihr eigenes Wesen, in dem
Christus als alleiniger Erlöser proklamiert wird, ihr stellt. Die Kirche
kann nicht für sich selbst existieren, sondern muss eine »freie Volkskir-
che« mit prophetischer Verantwortung gegenüber dem Staat sein. Dies
wirft einmal mehr die Frage auf, welche Haltung sie aufgrund des Glau-
bens gegenüber dem Staat einzunehmen hat.

8. Der Sektentypus und die konstantinische Herausforderung

Die aktuelle Herausforderung ist, eine politische Theologie der Nach-
Christenheit zu entwickeln, gegründet auf die Wiedergewinnung einer
authentischen Ekklesiologie. Foster zufolge würde eine solche Theologie
eher Tertullian und Augustinus ähneln als Eusebius, die politische
Sphäre ernst nehmen, ohne sie absolut zu setzen, und in ihrem Charak-
ter zukunftsorientiert und missionarisch sein. Das postkonstantinische
Zeitalter, in dem die Kirche zum Minderheitenstatus reduziert ist, wird
sich vielleicht als der richtige Zeitpunkt erweisen, um ein präkonstanti-
nisches Verständnis von Kirche wieder zu entdecken, die so tatsächlich
wieder Kirche sein könnte. Genaue Aufmerksamkeit ist der Theologie
und Legitimität des Staates zu widmen, aber in einem Rahmen, der radi-
kaler christologisch bestimmt wird, als dies in der Regel der Fall war. Ich
würde diese Erörterung gerne mit einigen bescheidenen Hinweisen ab-
schließen.

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Identität, Kultur, Kirche und Staat 241

9. Einige konstruktive Vorschläge

Ich habe Oliver O’Donovan dahingehend zitiert, dass die Christenheit das
ist, was passiert, wenn das Christentum erfolgreich ist. Ich war außerdem
höchst kritisch bei dem, was ich über die Christenheit gesagt habe. Aller-
dings scheint es mir sinnvoll, zwei Formen der Christenheit zu unter-
scheiden. Die eine ist von oben nach unten hergeleitet. Das spiegelt die
Geschichte, die wir soeben erzählt haben. Der Herrscher bekehrt sich und
gebraucht daraufhin seine Macht um Konformität mit der christlichen
Überzeugung zu erzwingen. Das Evangelium und der Zwang werden auf
eine Art miteinander verflochten, die das Evangelium gefährdet. Das
Christentum wird ein Mittel für die eigenen Interessen, zur Bestätigung
von Macht und Privilegien. Mit dieser Art von Christenheit und vielem
von dem, was in Form von etablierter Religion oder Kirche, von Territori-
alität und religiösen Staaten zusammenhängt, möchte ich nichts zu tun
haben. Auf der anderen Seite gibt es eine Art von Christenheit, die von
unten nach oben funktioniert. Wenn Menschen sich in großer Zahl zu
Christus bekehren, wenn sie einen großen Teil der Gesellschaft bilden,
aus der der Staat erwächst, müssen sie unweigerlich die Art und Weise
mit bestimmen und formen, wie eine Gesellschaft organisiert ist, wie ihr
Regierungssystem funktioniert und welche Gesetze sie erlässt. So wür-
den eine Gesellschaft und ein Staat, die in hohem Maße vom Christentum
beeinflusst sind, entstehen, weil das Evangelium erfolgreich war.

Ich kann mir nur schwer vorstellen, dass dies nicht wünschenswert
wäre. Ganz im Gegenteil, ein solcher Staat ist höchst wünschenswert, ei-
nige Dinge vorausgesetzt: vorausgesetzt, der so verstandene christliche
Einfluss weiß sich nicht der religiösen Konformität sondern der religiö-
sen Freiheit verpflichtet; vorausgesetzt, er erwächst aus einer Kirche, die
das internationale Wesen des Volkes Gottes versteht; vorausgesetzt, er
hat begriffen, dass Zwang, so nützlich er sein mag, um den durch Übeltä-
ter und Kriminelle verursachten Schaden zu begrenzen, in Fragen des
Glaubens und Gewissens jedoch völlig ungeeignet ist; all dies vorausge-
setzt, wird die Art Staat, die eine solche Art von Kirche am ehesten for-
men wird, selbst der Glaubensfreiheit, dem Wohlergehen aller Nationen
und dem Respekt vor dem Gewissen verpflichtet sein. Er wird die Gefah-
ren einer Zwangs-Christenheit vermeiden und so das Evangelium, das
sie verkündet, angemessener zieren. Was wir in der freikirchlichen Tradi-
tion haben, meine ich, ist nicht ein Mangel an Sorge um die sozialen oder
politischen Ordnungen, sondern wir kümmern uns zu wenig darum, dass
sie in größerer Übereinstimmung mit dem geformt werden, was wir von
Gott in Christus kennen und lieben. Insofern könnte eine politische Theo-
logie in der Tradition einer »freien Kirche in einem freien Staat« beschrie-
ben werden nicht als Ablehnung jeder Form von christlicher Sorge um
das Formen des Staates, sondern als Suche nach einer »neu gedachten«
Christenheit.

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



242 Nigel Wright

Bibliographie

Bosch, D., Transforming Mission. Paradigm Shifts in Theology of Mission,
Maryknoll 1991.

Forrester, D., Theology and Politcs, Oxford 1988.
Giles, R.S., »The Church as a Counter-Culture Before Constantine«, MLitt Dis-

sertation, Newcastle-upon-Tyne 1988.
Hampson, D., After Christianity, London 1996.
Hauerwas, S., After Christendom? How the Church is to behave if freedom, jus-

tice, and a Christian nation are bad ideas, Nashville 1991.
Hauerwas, S. / Willimon, W.H., Resident Aliens. Life in the Christian Colony,

Nashville 1998.
Jones, A.H.M., Constantine and the Conversion of Europe, Harmondsworth

1972.
Kee, A., Constantine versus Christ. The Triumph of Ideology, London 1982.
McMullen, R., Christianizing the Roman Empire: AD 100-400, New Haven /

London 1984.
Newbigin, L., Foolishness to the Greeks. The Gospel and Western Culture, Genf

1986.
Niebuhr, H.R., Christ and Culture, New York / London 1951 / 1975.
O’Donovan, O., The Desire of the Nations. Rediscovering the roots of political

theology, Cambridge 1996.
Troeltsch, E., The Social Teaching of Christian Churches, Bd. 1, London, 1931.
Verduin, L., The Anatomy of Hybrid. A Study in Church-State Relationships,

Grand Rapids 1976.
Wright, N., »Disestablishment: A Contemporary View from the Free Churches«,

in: Anvil, Bd. 12, Nr. 2 (1995).

ZThG 8 (2003), 225–242, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Symposion der Theologischen Sozietät im BEFG

»Alte Akten – neue Quellen«

Fachtagung für Gemeindehistoriker und -archivare
in Zusammenarbeit mit der Theologischen Sozietät
vom 7. bis 9. Juni 2002 im Bildungszentrum Elstal

Andrea Strübind

Der Beirat »Zeitgeschichte«, der sich im Auftrag der Bundesleitung seit
einigen Jahren mit der historischen Aufarbeitung der Geschichte des
Bundes Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden (BEFG) nach 1945 be-
schäftigt, lud in Kooperation mit der »Theologischen Sozietät« und der
GFTP zu einer Fachtagung ins Bildungszentrum Elstal ein. Die Tagung,
an der etwa 30 Interessierte – vornehmlich aus den neuen Bundesländern
– teilnahmen, wurde von der »Bundesunmittelbaren Stiftung zur Aufar-
beitung der SED-Diktatur« im Rahmen eines Forschungsprojekt zur Ge-
schichte des BEFG gefördert, das Pastor Reinhard Assmann hauptamtlich
betreut. Der inhaltliche Schwerpunkt lag auf einer methodischen Ein-
führung in die Archivarbeit hinsichtlich der innergemeindlichen Zeitge-
schichte. Das Symposion zeigte Hilfestellungen zum Auffinden gemein-
degeschichtlicher Dokumente, methodische Hinweise zur Befragung von
Zeitzeugen, praxisorientierte Schritte zum Aufbau eines Gemeindear-
chivs auf und bot einen Überblick über den Forschungsstand zur Ge-
schichte des BEFG in der DDR. Zugleich stellte Assmann ein Projekt zur
Erarbeitung einer Gemeinde-Umfrage zum politischen Verhalten in der
DDR vor.

Eröffnet wurde die Tagung durch einen Rückblick von Pastor Ulrich
Materne, vormals Beauftragter des BEFG für die Aufarbeitung der Ge-
schichte des BEFG in der DDR, auf die bisher geleistete Arbeit in den
verschiedenen Kommissionen und Initiativen des Bundes. Materne
stellte dabei über den »Umgang mit der Aufarbeitung« in der Zeit un-
mittelbar nach der politischen Wende fest: »Wir haben reagiert, nicht
agiert.« Erich Geldbach referierte in einem Vortrag über die paradigmati-
sche Überwindung historischen Unrechts durch Aufarbeitung und Ver-
söhnung in Südafrika, Nordirland und den USA. Er verwies auf die Be-
deutung einer »Erzählkultur« über vergangenes Unrecht und zeigte da-
mit zugleich die Grenzen einer rein juristischen Aufarbeitung auf, die die
Beschäftigung mit der SED-Diktatur in Deutschland bisher prägte:
»Nicht das Verdrängen und Vergessen heilt die Wunden, sondern Ver-

ZThG 8 (2003), 243–244, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



244 »Alte Akten – neue Quellen«

söhnung, die damit beginnt, dass die ungeschminkte Wahrheit auf den
Tisch kommt. Opfer müssen ihre Geschichten erzählen können.«

Am folgenden Tag schlossen sich informative Referate zu verschiede-
nen Aspekten der Archivarbeit an, von denen nachstehend zwei veröf-
fentlicht werden: Der Vortrag von Hans-Volker Sadlack, Archivar des
BEFG (»Suchen. Und Finden? Aufgaben und Aufbau des Gemeindear-
chivs«) sowie der von Christina Hillmann-Apmann, Archivarin im
Staatsarchiv Hannover (»Quellen der freikirchlichen Gemeindegeschichte
in Staats- und Kommunalarchiven«). Die Vorträge von Jürgen Stenzel,
Archivar im Archiv der Evangelischen Kirche in Berlin-Brandenburg
(»Quellen der Gemeindegeschichte in landeskirchlichen Archiven«) und
Ralf-Stephan Rabe und Gottfried Zimmermann, Mitarbeiter im Archiv
der Bundesbeauftragten für die Unterlagen des Staatssicherheitsdienstes
der DDR (»Quellen der Gemeindegeschichte in MfS-Archiven«) werden
voraussichtlich an anderer Stelle veröffentlicht. Meine eigenen Ausfüh-
rungen befassten sich in einem zeitgeschichtlichen Referat mit den kir-
chenpolitischen Strategien der SED-Diktatur gegenüber den Freikirchen
und speziell dem BEFG und finden sich nachstehend.

Abgeschlossen wurde die Tagung durch eine ausführliche Diskus-
sionsrunde zu dem von Assmann initiierten Projekt der »Erarbeitung
einer Gemeindeumfrage zum politischen Verhalten in der DDR« und ei-
nem Auswertungsgespräch zum gesamten Verlauf des Symposions. Da-
bei wurde erneut deutlich, wie groß die Desiderate im Blick auf eine dif-
ferenzierte Forschung sind und welch gravierende Diskrepanzen in den
methodischen Zugängen zur Zeitgeschichte weiterhin bestehen.

ZThG 8 (2003), 243–244, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Evangelisch-Freikirchliche Gemeinden
in der DDR aus der Sicht des SED-Staates1

Andrea Strübind

1. Einleitung

»Im Kapitalismus werden u.a. die religiösen Lehren der kleinen Religionsge-
meinschaften zu einer ideologischen Waffe in den Händen der Ausbeuter-
klasse, um ihre Macht zu festigen und das Privateigentum an Produktionsmit-
teln zu schützen. Die kleinen Religionsgemeinschaften forderten und fordern
in ihren Lehren Demut und Gehorsam gegenüber den Ausbeutern und be-
gründen dies als ›gottgefälliges Werk und Handeln‹.«2

So lautet eine kurzgefasste Analyse in einer Diplomarbeit von 1968 über
die »feindliche Kontaktpolitik kleiner Religionsgemeinschaften und Ver-
einigungen in der DDR«, die von zwei Mitarbeitern der Staatssicherheit
erstellt wurde. Einer von ihnen war, wie die Akten der »Gauck-Behörde«3

zeigen, jahrelang für die Überwachung der Freikirchen und anderer klei-
nerer Religionsgemeinschaften verantwortlich. Kurios ist nicht nur der
typische Jargon dieser Studie, sondern sicher auch die Zusammenstellung
des »Bundes Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden« (BEFG) sowie der
»Evangelisch methodistischen Kirche« in dieser Diplomarbeit mit den
Spezialzuchtgemeinschaften »Ostfriesischer Gold-Silbermöven«, für Pu-
del und für Gebrauchshunde sowie dem deutschen »Experanto-Club«.
Gleichwohl ist dieser akribisch erarbeiteten Studie zu entnehmen, dass
die Tätigkeiten der kleinen Religionsgemeinschaften in der DDR sehr
wohl seitens des staatlichen Überwachungsapparats wahrgenommen
wurden, wobei man vor allem ihre West-Kontakte wie auch ihre gesamt-
deutsche Ausrichtung als besonders negativ bewertete. Die ökumeni-
schen, internationalen und westdeutschen Verbindungen der Religions-
gemeinschaften (RGO) ordnete man unter die Rubrik »Feindliche Kon-
taktpolitik« ein. Dies erwies sich als typische Sichtweise der Staatssicher-
heit im Blick auf die Freikirchen.

1 Bearbeiteter Vortrag anlässlich des Symposions: »Alte Akten – neue Quellen« Fachta-
gung für Gemeindehistoriker und -archivare in Zusammenarbeit mit der Theologischen
Sozietät vom 7.-9. Juni 2002 im Bildungszentrum Elstal.

2 MFS JHS 23506 BStU 9.
3 Umgangssprachlich für: »Die Bundesbeauftragte für die Unterlagen des Staatssicher-

heitsdienstes der ehemaligen DDR«. Der Sprachgebrauch »Gauck-Behörde« hat sich – in An-
lehnung an den ersten Bundesbeauftragten Joachim Gauck – allerdings bis heute erhalten.

ZThG 8, 245-279, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



246 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

»Evangelisch-Freikirchliche Gemeinden in der DDR aus der Sicht des
SED-Staates« lautet der Titel meines Referats. Dabei kann es sich hier
nur um erste Einschätzungen handeln, die von einer weitergehenden
Forschung überprüft werden müssen. Einige weitere einschränkende Be-
merkungen sind im Blick auf den methodischen Ansatz und die inhaltli-
che Eingrenzung dieses Vortrags vorzunehmen. Die Evangelisch-Frei-
kirchlichen Gemeinden sind eine kongregationalistische Freikirche, die
sich aufgrund ihrer Ekklesiologie und Verfasstheit als eine »Kirche von
unten« versteht. Durch die Autonomie der Ortsgemeinde als Basisstruk-
tur fallen alle wichtigen Entscheidungen und Orientierungen auf der Ge-
meindeebene. Diesem Kirchenverständnis entspräche daher am ehesten
auch eine regionale bzw. lokale »Geschichtsschreibung von unten«, wie
sie von Gemeindehistorikern und -archivaren betrieben wird. Verknüpft
mit der Ebene der Gemeinde wäre zusätzlich auf die Alltagsgeschichte
der einzelnen Mitglieder und Organe der Gemeinden zu verweisen. Was
aus den staatlichen Akten des Staatssekretariats für Kirchenfragen und
anderen staatlichen Archiven hervorgeht, betrifft aber nur in Einzelfäl-
len bestimmte Gemeinden und Personen. Die Sicht des Staates, die ich
kurz umreißen werde, bezieht sich dagegen fast ausschließlich auf Äuße-
rungen leitender Verantwortlicher oder des Leitungsgremiums sowie auf
offizielle Stellungnahmen. Hinzu kommen eigene Recherchen der staat-
lichen Organe durch Überwachung und Kontrolle und die daraus abge-
leiteten Strategien, die immer dem erklärten Ziel dienten, die Kirchen
und Freikirchen als Repräsentanten eines überholten Gesellschaftssys-
tems zu entlarven, die in ihrem Einfluss auf die Bevölkerung behindert
und sukzessive verdrängt werden sollten. Aus der Sicht des Staates
müsste man, um differenziert urteilen zu können, nun ebenfalls die ver-
schiedenen Ebenen der Machtstrukturen und Organisationen unterschei-
den, was aber hier aus Zeitgründen unterbleibt. Hinzu kommt, dass es in
ideologischen Diktaturen üblich war, die Kommunikation staatlicherseits
auf wenige Verantwortliche der einzelnen Kirchen und Freikirchen zu
konzentrieren. Daraus entwickelte sich im Gegensatz zum »demokrati-
schen« Kirchenverständnis eine Hierarchisierung der Entscheidungspro-
zesse, die auch im Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden nach-
weisbar ist. Einzelne Verantwortliche, allen voran der Generalsekretär
und der Präsident, wurden so zu Garanten der Beziehungen zum Staat,
die sie bei Konflikten zu bewähren und zu klären hatten.

2. Der Forschungsstand

Es gibt bisher nur wenige historisch-kritische Untersuchungen zur Ge-
schichte der Freikirchen und speziell der Evangelisch-Freikirchlichen Ge-
meinden in der DDR. Obwohl das Ende der DDR bereits 12 Jahre zurück-
liegt, befindet sich die Aufarbeitung der DDR-Freikirchengeschichte lei-

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 247

der immer noch in ihren Anfängen.4 Auch wenn verschiedene Arbeits-
gruppen im BEFG, der Beirat »Zeitgeschichte« und einzelne Autoren
bereits einige inhaltliche Schneisen geschlagen haben, fehlt eine über-
greifende Darstellung und Gesamtsicht. Deshalb bin ich besonders dank-
bar, dass es gelungen ist, Pastor Reinhard Assmann für ein auf ein halbes
Jahr terminiertes Forschungsprojekt freizustellen, das von der »Stiftung
zur Aufarbeitung der SED-Diktatur« finanziert wird.

Eine erste Monographie der wissenschaftlichen Aufarbeitung frei-
kirchlicher Geschichte in der DDR wurde im Jahr 2001 durch Lothar Be-
aupain vorgelegt.5 Aus dieser umfangreichen Studie über den »Bund
Freier evangelischer Gemeinden« (BFeG) in der DDR lassen sich vielfäl-
tige Parallelen zu anderen Freikirchen, auch zum BEFG, ziehen. Sicher
ist es auch jetzt noch verfrüht, eine umfassende kirchenhistorische Be-
wertung über den Weg des BEFG in der DDR zu wagen, da eine differen-
zierte historiographische Bestandsaufnahme, die innerkirchliches und
staatliches Material komparativ auswertet, bisher fehlt.

Bevor ich einige Linien der staatlichen Einstellung gegenüber den
Freikirchen skizzieren werde, möchte ich dennoch festhalten, dass sich
für mich nach einer ersten Sichtung der umfangreichen Akten des
Staatssekretariats für Kirchenfragen und auch der »Gauck-Behörde« auf-
grund des staatlichen Materials das Bild einer akkomodierten und gleich-
zeitig um ihre politische Neutralität ringenden Freikirche ergibt, wie dies
auch für die erste deutsche Diktatur prägend war.6 Dafür gibt es verschie-
dene Deutungsansätze, wie eine spezielle Ausprägung der Sozialethik in-
nerhalb des BEFG, oder auch die Minderheitensituation bzw. die gesell-
schaftliche Randständigkeit dieser Freikirche, die durch die geschichtli-
chen Epochen hindurch zur Ausbildung eines typischen Verhaltenskodex
führte.

3. Die Verhältnisbestimmung der deutschen Baptisten zum Staat

Spätestens seit 1848 zeigte sich ein typischer Wesenszug für das Verhält-
nis der deutschen Baptisten zum Staat: Man betonte unter den wechseln-
den Obrigkeiten die eigene politische Neutralität und die grundsätzliche

4 Vgl. Zum Stand der innerbaptistischen Aufarbeitung: A. Strübind, Kennwort: »Her-
bert aus Halle«. Ein Forschungsbericht über die Verbindungen zwischen Baptisten und dem
Ministerium für Staatssicherheit in der DDR, ZThG 2 (1997), 164-175; U. Materne / G.
Balders, Einführung, in: dies. (Hgg.), Erlebt in der DDR. Berichte aus dem Bund Evange-
lisch-Freikirchlicher Gemeinden, Wuppertal / Kassel 1995, 15-19.

5 L. Beaupain, Eine Freikirche sucht ihren Weg. Der Bund Freier evangelischer Gemein-
den in der DDR, Wuppertal 2001.

6 Vgl. A. Strübind, Die unfreie Freikirche. Der Bund der Baptistengemeinden im »Drit-
ten Reich«, Wuppertal / Kassel / Zürich 2 1995.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



248 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

Loyalität, um sich staatliche Anerkennung und Privilegien zu sichern.7

Johann Gerhard Oncken, einer der Gründerväter des kontinentaleuropäi-
schen Baptismus, und viele andere Baptisten nach ihm verstanden die Ge-
meinde deshalb vorwiegend als Gemeinschaft der Gläubigen, die getrennt
von Gesellschaft und Staat ihr freikirchliches Ideal einer Freiwilligenge-
meinde lebt. Trennung von Staat und Kirche hieß daher in erster Linie
Absonderung. Beide Bereiche sollten so klar getrennt werden, dass Staat
und Kirche völlig unabhängig voneinander wirken konnten. Die frei-
kirchliche Forderung nach Glaubensfreiheit als einem Grundrecht und
nach der Trennung von Kirche und Staat mit durchaus positiver Rückwir-
kung beider Größen aufeinander, wie es das angelsächsische Freikirchen-
tum kannte und politisch durchsetzte, blieb den deutschen Baptisten da-
gegen weitgehend fremd. Die angloamerikanische Befreiung der Kirche
von staatlichem Zwang als Freiheit und Chance zur positiven Mitgestal-
tung der staatlichen Ordnung und der demokratischen Werteerziehung
im Staat wurde nur von wenigen – hier ist vor allem Julius Köbner8 zu
nennen – rezipiert. Dieses Verständnis der Separation als Rückzug aus
der Gesellschaft wurde durch die heilsgeschichtliche Deutung der Zeit
präzisiert und unter den wechselnden Obrigkeiten und historischen Zeit-
situationen mit apokalyptischem Gedankengut angereichert. Die apoliti-
sche Haltung begründete und verstärkte sich zunächst durch die Verfol-
gungssituation der Baptistengemeinden in ihrer Entstehungszeit und
später durch die verbliebene Stellung als Minderheitskirche im Gegenü-
ber zur territorial verfassten und staatlich privilegierten Volkskirche. Die
deutschen Baptisten versuchten stets, ihre gesellschaftliche Position
durch einen theologisch begründeten Apolitismus und neutrales Wohl-
verhalten zu sichern.

Über die Zeit des »Dritten Reiches« habe ich mich an anderer Stelle
ausführlich geäußert.9 Deshalb möchte ich hier nur einige Ergebnisse
nennen, die zur Einschätzung im Blick auf den Weg des BEFG in der ehe-
maligen DDR hilfreich sein könnten. Während der NS-Zeit wurde das
Prinzip der Separation in wachsendem Maße preisgegeben. Das führte
im Bund der Baptistengemeinden sogar zur Übernahme staatlicher For-
men für die Gemeindeorganisation, wie die zeitweilige Einführung des
Führerprinzips zeigte. Die allgegenwärtige Einflussnahme des totalen
Staates auf Gemeinde- und Bundesentscheidungen lässt sich anhand der
Quellen recht präzise nachzeichnen. Die leitenden Verantwortlichen
praktizierten gegenüber dem NS-Staat eine Politik des »Taktierens« und

7 Vgl. A. Strübind, Trennung von Staat und Kirche? Bewährung und Scheitern eines
freikirchlichen Prinzips, in: ZThG 4 (1999), 261-288.

8 Julius Köbner (1806-1888) war eine prägende Gestalt der Gründergeneration der Bap-
tistengemeinden in Kontinentaleuropa. Vgl. G. Balders (Hg.), Ein Herr, ein Glaube, eine
Taufe. 150 Jahre Baptistengemeinden in Deutschland 1834-1984, Wuppertal / Kassel 1984,
349.

9 Vgl. Anm. 6.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 249

»Paktierens«, um die Existenz der Gemeinden angesichts einer mehrge-
sichtigen und im Lauf der NS-Herrschaft zunehmend offensiv kirchen-
feindlichen Politik nicht zu gefährden und die Freiräume für Gemeinde-
arbeit, Mission und Diakonie so weit wie möglich zu erhalten. Die Exis-
tenzangst führte bei den Baptisten zur ständigen Akkomodation an staat-
liche Forderungen im »Dritten Reich«. Die Verantwortlichen betonten
zu jeder Zeit die aus ihrer Sicht »urbaptistische« Neutralität in politi-
schen Fragen, erwiesen sich im Umgang mit staatlichen Stellen aber als
überaus kompromiss- und anpassungsfähig und waren zudem durchaus
zu systemerhaltenden Stellungnahmen und Aktionen bereit, selbst wenn
diese zur Isolation von den weltweiten Schwesterkirchen beitrugen, die
dem NS kritisch gegenüber standen.10 Für die zweite deutsche Diktatur
lassen sich vielfältige Analogien aufzeigen, allen voran die Mechanismen
der Anpassung bei gleichzeitigem zähen Ringen um größtmögliche ideo-
logische Unabhängigkeit. An dieser Stelle soll nun jedoch nicht die in-
nerkirchliche Einstellung zum DDR-Staat untersucht werden, sondern
die staatliche Sicht der Freikirchen – sofern sie sich bisher aus den Quel-
len ergibt. Welches Interesse hatte die DDR-Regierung an den Freikir-
chen innerhalb der wechselnden Perioden ihrer Geschichte? Für mich
zeigen sich folgende Strategien der Freikirchen-Politik, die ich in stich-
wortartigen Thesen nachstehend zusammenfassen möchte.

– Instrumentalisierung im »Kirchenkampf« bzw. in Konflikten mit den
evangelischen Landeskirchen (Differenzierung).

– Ausnutzung propagandistischer Effekte gegenüber dem westlichen
Ausland (vor allem den USA).

– Erzwungene Politisierung bzw. die Forderung an die Freikirchen nach
aktiver Loyalität durch offizielle »Erklärungen«.

– Kontrolle und Überwachung der Freikirchen mit dem Versuch der ge-
zielten Einflussnahme.

Gezielte Repression, etwa durch die Behinderung missionarischer Initia-
tiven sowie des diakonischen Bereichs (Konfliktfelder); Beschränkungen
der innerfreikirchlichen Kinder- und Jugendarbeit; kritische Überwa-
chung der ökumenischen Einbindung samt friedenspolitischer und um-
weltorientierter Prozesse; Bildungsbenachteiligungen für diejenigen, die
nicht in den staatlichen Jugendorganisationen und anderen gesellschaft-
lichen Massenorganisationen eingebunden waren. Darüber hinaus waren
die Freikirchen auch von weiteren kirchenpolitischen Repressionen (wie
Zensur von Veröffentlichungen, eingeschränkte Druckgenehmigungen

10 Beispielhaft seien die Grußadressen und Glückwünsche für den »Führer« bis hin zum
Glückwunschtelegramm anlässlich des gescheiterten Attentats vom 20. Juni 1944 sowie das
Verhalten der freikirchlichen Delegierten auf der Weltkirchenkonferenz in Oxford 1937 ge-
nannt. Vgl. Strübind, Unfreie Freikirche, 235ff. 

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



250 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

für die kirchliche Presse; Bau- und Grundstücksfragen; erschwerter Zu-
gang zu theologischer Literatur etc.) betroffen.

4. Periodisierung der Staat-(Frei-)Kirche-Beziehungen in der DDR

Bevor ich anhand von ausgewählten Beispielen einzelne Strategien be-
lege, möchte ich überblicksartig die verschiedenen Phasen der Staat-Kir-
che-Beziehungen hinsichtlich der Freikirchen in den Blick nehmen. Die
erste Phase könnte man von 1945-1961 ansetzen; ihr folgen die 60-er
Jahre bis hin zum Gespräch der Konferenz der Evangelischen Kirchenlei-
tungen in der DDR mit Erich Honecker am 6. März 197811 und die Über-
tragung der Gesprächsergebnisse auf die Freikirchen. Und schließlich die
80-er Jahre mit ihren politischen und ökumenischen Aufbrüchen bis zur
Wende 1989. Dieses grobe Raster muss noch durch eine differenzierte
Forschung verfeinert werden, denn die Verselbstständigung des BEFG in
der DDR lässt auch eine andere Periodisierung möglich erscheinen.

Wie auch in den vorangegangenen Jahren der NS-Diktatur lässt sich
die Haltung der DDR-Regierung im Blick auf die Freikirchen ohne den
ständigen Rückbezug auf die Kirchenpolitik gegenüber den beiden gro-
ßen Kirchen nicht verstehen. Die Freikirchen standen einerseits aufgrund
ihrer Minderheitensituation in keiner Phase der DDR-Geschichte im
Vordergrund des staatlichen Interesses. Andererseits lag es nicht nur an
ihrer zahlenmäßigen Kleinheit, sondern m.E. auch an ihrem konsequent
loyalen Verhalten, dass es zu keinen gravierenden Konfrontationen mit
der Staatsmacht kam. Der Staat sah sich durch den offiziellen Kurs des
BEFG wie auch anderer Freikirchen nicht zu disziplinarischen Maßnah-
men oder speziellen kirchenpolitischen Strategien herausgefordert. Den-
noch lassen sich im Vergleich mit den Beziehungen des Staates zu den
evangelischen Landeskirchen bzw. der EKD einige typische Handlungs-
muster aufzeigen. Sowohl die Konfrontation mit der evangelischen Kir-
che während der stalinistischen Periode als auch die wechselnde Politik
des Ausgleichs bzw. der Kooperation wirkte sich unmittelbar auf die Be-
ziehungen des Staates gegenüber den Freikirchen aus. Sie wurden häufig
genug gegen die um ihre Eigenständigkeit kämpfende evangelische Kir-
che zum Exempel für die vorurteils- und traditionsfreie Kirchenpolitik
der DDR, die keine staatsprivilegierten Kirchen mehr kannte und dem-
nach allen Religionsgemeinschaften die Gleichberechtigung garantierte.

Andererseits hatten die entscheidenden Gespräche zwischen den Ver-
antwortlichen der evangelischen Kirche und den Spitzenvertretern der
SED (wie etwa am 6. März 1978), die Phasen eines kirchenpolitischen
Tauwetters einleiteten, stets auch positive Rückwirkungen auf die Frei-

11 Vgl. G. Besier, Der SED-Staat und die Kirche 1969-1990. Die Vision vom »Dritten
Weg«, Berlin / Frankfurt a.M. 1995, 65ff.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 251

kirchen. Durch diese bilateralen Gespräche wurden zugleich für alle Kir-
chen und Religionsgemeinschaften Appellationsgrundlagen geschaffen,
auf die sie sich im Konfliktfall berufen konnten.

5. Die erste Phase: 1945-1961

Innerfreikirchlich zeigten sich im BEFG personelle und ideelle Kontinui-
täten zur Zeit vor dem Zweiten Weltkrieg. Der scheinbar konsequent
apolitische Weg des Bundes sollte nach dem Willen der leitenden Ent-
scheidungsträger unter den neuen Verhältnissen in Ost und West fortge-
setzt werden. Auf der ersten Bundeskonferenz nach dem Kriegsende kam
es nicht zu einer personellen »Selbstreinigung« des Bundes, vielmehr
wurden die bisherigen Verantwortlichen in ihren Funktionen voll und
ganz bestätigt. Diese Kontinuität der Funktionsträger bedeutete zugleich
eine gravierende Weichenstellung für die schwierige Zeit bis 1961. In der
Nachkriegszeit setzte sich auch dadurch bedingt die traditionelle Tendenz
zur gesellschaftlichen Absonderung und Konzentration auf die Mission
zunächst ungebrochen fort. Die vermeintlich theologisch legitime Dis-
tanz der Gemeinden zur Gesellschaft wurde hinsichtlich ihrer politischen
und ethischen Verantwortung sogar noch vergrößert.

Auf die Aufteilung Deutschlands in eine Ost- und Westzone reagierte
man in den ersten Jahren nach Kriegsende durchweg pragmatisch. Die lei-
tenden Verantwortlichen des BEFG votierten dafür, »unter allen Umstän-
den« an der Bundesgemeinschaft in Deutschland festzuhalten. Daher
blieben die einheitlichen Organisationsstrukturen zunächst weitgehend
erhalten. Weil der Bund in den verschiedenen »Zonen« jedoch über eine
je eigene Repräsentanz verfügen musste, bevollmächtigte man die Ost-
mitglieder der gemeinsamen Bundesleitung im Sinne einer funktionalen
Autonomie.12 Der Bundesrat wählte 1949 eine neue Bundesleitung, deren
Vorsitzender durch je einen stellvertretenden Vorsitzenden für Ost und
West ergänzt wurde.13 Die Entscheidungen zeigten in aller Deutlichkeit,
dass man an der gesamtbündischen und somit gesamtdeutschen Perspek-
tive solange wie möglich festhalten wollte. Dennoch wurde es in der Fol-
gezeit unumgänglich, dass die Bundesleitungsmitglieder aus dem Osten
eine wachsende Selbstständigkeit erhielten. Die Protokolle der Bundeslei-
tungssitzungen und der Bundesratstagungen bis zum Mauerbau 1961 be-
legen materialreich, dass insgesamt eine westlich orientierte Gesamt-
schau des Bundes dominierte. Die Exekutive des Bundes, das Bundeshaus
(später: Bundesmissionshaus), lag weiterhin im Westen. Den verantwort-
lichen Brüdern in der »Ostzone« wurde daher jeweils nur soviel an Kom-

12 Vgl. Cea 5, Nachlass Luckey, Bundesleitung 1945-1949, Sitzung BL 28.-29. Januar
1948 in Göttingen, OA.

13 Vgl. ebd., Sitzung BL 15.10.1949 in Kassel, OA.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



252 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

petenzen zugestanden, wie es die politischen Gegebenheiten erforderten.
Auch die theologische Ausbildungsstätte blieb weiterhin im Westen be-
heimatet. Die Theologiestudenten aus der Ostzone absolvierten ihr Stu-
dium daher zunächst in Hamburg und kehrten dann in die DDR zurück.
Ein weiteres Indiz für die Westorientierung war der Sprachgebrauch,
demzufolge man es in Protokollen und Veröffentlichungen lange Zeit
vermied, offiziell von der »DDR« zu sprechen, bis dahin, dass man selbst
nach deren Gründung weiterhin von der »Ostzone« sprach. Diese Diktion
verstärkte noch den Eindruck, dass man kontinuierlich von einem ge-
meinsamen deutschen Gemeindebund ausging, dessen einer Teil lediglich
geographisch in der Ostzone lag.

In der SBZ und später in der 1949 gegründeten DDR wurde die Gleich-
berechtigung aller Religionsgemeinschaften staatlich garantiert.14 Die
Neu-Registrierung der Religionsgemeinschaften in der SBZ verursachte
für die Freikirchen keine größeren Schwierigkeiten. Im BFeG war es je-
doch 1946 durch die Verkettung ungünstiger Umstände wegen der feh-
lenden Registrierung zur Auflösung der zahlenmäßig größten Gemeinde
in Gera gekommen.15 Dieses Ereignis, das die Bedrohung der Eigenstän-
digkeit und die latent ungeklärte Rechtsposition der Freikirchen exempla-
risch vor Augen geführt hatte, war ein Motiv dafür, dass sich diese Frei-
kirche bereits 1950 als eigenständige Kirche auf dem Gebiet der DDR
konstituierte. Durch die im Vergleich mit allen anderen Kirchen und Frei-
kirchen frühe Verselbstständigung mittels der Gründung eines eigenen
Bundes gelang es dem BFeG auch, die Körperschaftsrechte für das ge-
samte Gebiet der DDR zu erwirken. Im Dezember 1952 wurde ihnen
durch den Staatssekretär im Ministerium des Innern mitgeteilt, dass sie
die Körperschaftsrechte des Landes Thüringen jetzt auf das gesamte Ge-
biet der DDR ausweiten dürften, ohne jedoch die Bezeichnung K.d.ö.R. in
der DDR zu führen. Es sollte trotz der Privilegierung offensichtlich keine
rechtsverbindliche Neuregelung für die Kirchen in der DDR getroffen
werden. Die FeG konnten durch die Verselbstständigung, die seitens des
Staates als ein Zeichen der demonstrativen Loyalität gewertet wurde, die
Vorteile republikweiter Körperschaftsrechte nutzen.16 Wohlverhalten im
Blick auf die Anerkennung der Zweistaatlichkeit hatte einen rechtssiche-
ren Status für die FeG zur Folge.17

Die Dominanz der kommunistischen Partei sowie der durch sie voran-
getriebene Aufbau einer Ein-Parteien-Diktatur nach sowjetischem Vor-
bild unter dem Protektorat der russischen Besatzungsmacht führte zu

14 Vgl. P. Maser, Die Freikirchen und kleineren Religionsgemeinschaften in der Politik
des SED-Staates, in: Freikirchenforschung 4 (1994), 1ff.

15 Vgl. L. Beaupain, Eine Freikirche sucht ihren Weg. Der Bund Freier evangelischer
Gemeinden in der DDR, Wuppertal 2001, 77f.

16 Vgl. a.a.O., 88ff.
17 Auch der BEFG und weitere Freikirchen erhielten Körperschaftsrechte in der DDR.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 253

großen gesellschaftlichen Umbrüchen. Diese »Stalinisierung« der DDR
evozierte auch einen verstärkten Kampf gegen die Kirchen und andere
religiöse Gemeinschaften, worunter besonders auch die jüdischen Ge-
meinden zu leiden hatten. Konfliktfelder im freikirchlichen Bereich wa-
ren vorzugsweise die missionarischen und auch diakonischen Projekte,
die besonders behindert wurden.18 Beaupain zieht gleichwohl das Fazit,
dass der Staat in den 50-er Jahren über keine eindeutige kirchenpoliti-
sche Strategie gegenüber den Freikirchen verfügte.19 Allerdings sind da-
von die Privilegierung der FeG im Blick auf die Körperschaftsrechte und
des BEFG im Blick auf den internationalen Kongress der Europäisch Bap-
tistischen Föderation im Jahr 1958 (s.u.) auszunehmen.

Aus den staatlichen Akten wird deutlich, dass der BEFG in dieser ers-
ten Phase der DDR-Geschichte bei allen Kontakten zu den staatlichen
Stellen mit diesen kooperierte, indem man die politische Neutralität auch
in bewusster Distanzierung zur evangelischen Kirche betonte und gleich-
zeitig die Loyalität der Gemeinden gegenüber dem Staat der DDR bestä-
tigte. Auch öffentlich würdigte man das gute Einvernehmen mit den
staatlichen Organen, die positive Einstellung des BEFG zur Entwicklung
in der DDR und dankte für die konzedierte religiöse Freiheit.20 Abspra-
chen und Beteuerungen dieser Art lassen sich in den folgenden Jahren
immer wieder nachweisen.

6. Die zweite Phase: 1961-1978

Seit Beginn der 60-er Jahre belegen die staatlichen Akten ein zunehmen-
des Interesse an den kleineren Religionsgemeinschaften, zu denen die
Freikirchen zählten. Zur intensiveren kirchenpolitischen Einbeziehung
der Religionsgemeinschaften wurden konzeptionelle Überlegungen und
Strategiepapiere entwickelt, wobei deren taktische Anpassung bei gleich-
zeitig innerer Distanz zur Entwicklung der DDR negativ zur Kenntnis ge-
nommen wurde. Einen tiefen Einschnitt bildete der Mauerbau von 1961
sowie die Diskussion um die neue Verfassung der DDR im Jahr 1968.

Ein weiterer wichtiger Punkt in den Beziehungen zur DDR-Führung
war der staatliche Druck auf die »Vereinigung Evangelischer Freikirchen«
(VEF), im Nachgang zum Mauerbau eine offizielle Loyalitätserklärung
zur DDR abzugeben (s.u.). Ende der 60-er Jahre lässt sich auch ein Ver-
such unmittelbarer Einflussnahme auf den BEFG bei der Präsidentenwahl
von 1969 nachweisen, zu der ich mich an anderer Stelle geäußert habe.21

18 Vgl. die analoge Problemlage in den FeG: Beaupain, Eine Freikirche, 122.
19 Vgl. dazu auch Maser, Freikirchen, 3ff.
20 Vgl. BA DO-4/719, Bericht Magistrat Berlin 4.6.1956.
21 Vgl. A. Strübind, »Herbert aus Halle«. Ein Forschungsbericht über die Verbindungen

zwischen Baptisten und dem Ministerium für Staatssicherheit in der DDR, ZThG 2 (1997),
164-175.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



254 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

Mitte der 60-er Jahre wurde die Haltung der Bundesverantwortlichen
im Staatssekretariat für Kirchenfragen in regelmäßigen Einschätzungen
als insgesamt positiv und staatsbejahend angesehen.22 Gleichzeitig stellte
man eine Wende zur »Unabhängigkeit und Selbständigkeit« des BEFG in
der DDR fest. In diesem Zusammenhang wurde auch das Monatsblatt des
Bundes, »Wort und Werk«, als eines der »konkretesten Kirchenblätter«
eingeschätzt. Auch der »Baptistische Weltbund« (BWA) und die »Euro-
päisch-Baptistische Föderation« (EBF) wurden aufgrund ihrer friedens-
politischen Aussagen lobend hervorgehoben. Während im selben Bericht
der Bund aus Sicht des Bearbeiters im Staatssekretariat bis 1960 eine eher
gesamtdeutsch ausgerichtete Kirche gewesen sei, habe sich seitdem ein si-
gnifikanter Wechsel zu einer selbstständigen Kirche und einer politisch
»relativ« konsequenten Einstellung auf das Bestehen zweier deutscher
Staaten vollzogen. Positiv führte man dazu die fast 100%-ige Wahlbetei-
ligung der Baptisten ins Feld, die als politisches Bekenntnis gewertet
wurde.23 Diese Aussage muss sicher in ihrer Pauschalität und bezogen auf
die gesamte Dauer der DDR überprüft werden. R. Assmann benennt in
einem Aufsatz jedoch Pastoren des Bundes, die gezielt in der Presse zur
Wahlbeteiligung aufriefen.24

Die politischen Verhältnisse nach dem Mauerbau erzwangen im Blick
auf die Gemeinden in der DDR eine stärkere organisatorische Ablösung
vom West-Bund und förderten zeitgleich eine sukzessiv eigenständige
Entwicklung und Profilierung des Ost-Bundes. Anders als die EKD
(»Ländergrenzen sind keine Kirchengrenzen«) hatten die Freikirchen ins-
gesamt geringere theologische und auch ekklesiologische Schwierigkei-
ten, ihre organisatorische Einheit aufzugeben.25 Die Entscheidungen fie-
len hier, wie von Anfang an, pragmatisch. Der Staat versuchte zudem
durch seine Forderung nach Verselbstständigung »die Illusion über eine
einheitliche Kirche«26 systematisch zu zerstören. Die Zweistaatlichkeit
Deutschlands sollte von den Kirchen endlich akzeptiert werden. Die Folge
war eine organisatorische Trennung von gesamtdeutschen Institutionen,
vor allem der evangelischen Kirchen, aber auch der Freikirchen. Wer sich
dagegen für die kirchliche Einheit Deutschlands engagierte, unterstützte
aus Sicht des Staates die reaktionäre Politik der Bundesrepublik und scha-
dete der Kirche in der DDR.27

22 Vgl. DO-4/720 Einschätzung der Situation in der Baptistenkirche, 21.12.1966.
23 Vgl. BA DO-4/720 Vorlage an den Staatssekretär 21. April 1966.
24 Vgl. R. Assmann, Mein Wahl-Tagebuch, in: U. Materne / G. Balders (Hgg.), Erlebt in

der DDR. Berichte aus dem Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden, Wuppertal/Kas-
sel 1995, 27ff. »In der Zeitung meldeten sich sogar Prediger zu Wort und ermutigten uns,
den Kandidaten das Vertrauen auszusprechen«. Ebd., 28.

25 Vgl. A. Strübind, Art. Freikirchen (DDR), in: M. Behnen (Hg.), Lexikon der deut-
schen Geschichte von 1945 bis 1990, Stuttgart 2002, 232f.

26 G. Besier, Der SED-Staat und die Kirche. Der Weg in die Anpassung, München 1993, 628.
27 Vgl. a.a.O., 630f.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 255

Die vom Staat in diesem Sinne »angeregte« Namensänderung28 in
»Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden in der DDR K.d.ö.R«
wurde dem Staatssekretär für Kirchenfragen im Februar 1969 durch den
baptistischen Generalsekretär Rolf Dammann in Absprache mit den lei-
tenden Verantwortlichen des Bundes in Aussicht gestellt und damit be-
gründet, dass diese Änderung auch äußerlich zeige, dass der Bund »eine
selbständige Freikirche« in der DDR bilde.29 Der Bundesrat vom 8.-11.
Mai des Jahres werde voraussichtlich die Namensänderung beschließen
»so daß auch im Hinblick auf unsere Kirchenbezeichnung die Verfas-
sungswirklichkeit der Verfassung der Deutschen Demokratischen Repu-
blik gegeben sein wird.«30 Dieses Zugeständnis war mit der mahnenden
Erinnerung verknüpft, dass die gewährten Körperschaftsrechte und die
»ökumenischen« (sic!) Beziehungen zur Schwesterkirche in der Bundes-
republik davon nicht berührt würden.

Die Namensänderung war von Walter Riedel, Volkskammerabgeord-
neter und Mitglied der Gemeinde in Dresden, der sich selbst als »Verbin-
dungsmann zum Staatsapparat«31 bezeichnete, schon 1968 vorgeschlagen
worden. In einem Brief an den Generalsekretär vom 22. Februar 1969 be-
klagte er, dass der Bund sich erst jetzt quasi auf Druck des Staatssekretari-
ats dazu durchgerungen habe.32 Dammann hatte Riedel am 19. Februar
brieflich mitgeteilt, dass er dem Staatssekretär die Namensänderung in
Aussicht gestellt habe, die der »Verfassungswirklichkeit der DDR« ent-
sprechen sollte.33 Riedel beantragte mit der Begründung, dass er ständig
als Volkskammerabgeordneter mit den »Männern unserer Regierung« in
Kontakt stünde, in einem Schreiben an die Bundesleitung vom 22. Feb-

28 Vgl. Brief Dammann an den Staatssekretär für Kirchenfragen vom 14. Februar 1969,
BA DO-4/720: »Am 3. Februar 1969 informierte mich Herr Dr. Wilke über Ihre Anregun-
gen hinsichtlich einer Namensänderung unserer Freikirche, um so auch äußerlich zum
Ausdruck zu bringen, daß wir eine selbständige Freikirche in der Deutschen Demokrati-
schen Republik bilden.« Vgl. R. Dammann, Die Teilung des Bundes, in: U. Materne / G.
Balders (Hgg.), Erlebt in der DDR. Berichte aus dem Bund Evangelisch-Freikirchlicher Ge-
meinden, Wuppertal / Kassel 1995, 178ff.

29 Vgl. BA DO-4/720, Brief R. Dammann an Staatssekretär 14.2.1969.
30 Ebd.
31 BA DO-4/2479 Brief Riedel an den stellv. Staatssekretär Flint vom 10.1.1961.
32 »Die von mir persönlich eingeladenen Brüder, die mit mir zu dem neu gegründeten

Arbeitskreis gehören [= Arbeitskreis für Öffentlichkeitsfragen], begrüßen es mit mir, daß
Du Dich inzwischen zu der Namensänderung durchgerungen hast. Es ist nur schade, daß
wir mit diesem Entschluß nachhinken, die letzte Freikirche sind, die die territoriale Wirk-
lichkeit auch in ihrer Bezeichnung zu erkennen gibt. Wir hätten besser getan, die Ände-
rung, wie sie von uns bereits im Juni 68 in Leipzig vorgeschlagen war, zu vollziehen, bevor
der Staatssekretär dazu nötigt. Denn die Grenzen der DDR sind die Organisationsgrenzen
auch für unseren Bund« (Brief Riedel an Dammann vom 22. Februar 1969, BA DO-720).
Vgl. dazu auch G. Balders, Die Präsidentenwahl 1969 – ein Kapitel für sich, in: U. Materne /
G. Balders (Hgg.), Erlebt in der DDR. Berichte aus dem Bund Evangelisch-Freikirchlicher
Gemeinden, Wuppertal / Kassel 1995, 92f.

33 Abschrift des Briefes Dammann an Riedel vom 19.2.1969, BA DO-4/720.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



256 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

ruar 1969: »Daß wir als Bund es künftig vermeiden, als Teil einer ›ge-
samtdeutschen‹ Freikirchenorganisation verdächtigt werden zu können.
Es sollte endlich unsere Bundesbezeichnung geändert und die beiden
Wörter ›… in Deutschland‹ fortgelassen werden.«34 Man fragt sich an
dieser Stelle unwillkürlich, mit welcher Legitimation Riedel diesen »An-
trag« stellte. Im Blick auf die großen kirchlichen Auseinandersetzungen
über die neue Verfassung und die Gründung des »Bundes der Evangeli-
schen Kirchen in der DDR« (BEK)35 verwundert die lapidare Aussage von
Herbert Kautz (IM »Herbert«), der die Staatssicherheit über die entschei-
dende Bundesleitungssitzung vom 27. Februar 1969 informierte, dass in
dieser Frage innerhalb der Bundesleitung keine Probleme festzustellen
seien.36 Der Bundesdirektor des westdeutschen BEFG, Gerhard Claas, be-
dauerte zwar die Namensänderung, die von der Bundesleitung-West mit
Schmerzen zur Kenntnis genommen werde, weil hier politischem Druck
gehorcht würde. Die formale Trennung solle aber die innere Einheit nicht
in Frage stellen.

7. Die dritte Phase: 1978-1989

In den 70-er und 80-er Jahren gelang es den Verantwortlichen des Bun-
des, das positive Verhältnis zu den staatlichen Stellen zu festigen. Aus-
landsreisen, Bauprojekte und internationale Konferenzen wurden durch
geschicktes Verhandeln und loyales Verhalten staatlicherseits genehmigt
und gefördert. Bis 1989 findet man daher in den Einschätzungen des
Staatssekretariats für Kirchenfragen im Blick auf den BEFG die Feststel-
lung eines vertrauensvollen und konstruktiven Zusammenwirkens. In
der Gemeindearbeit des BEFG, so stellte man befriedigt fest, sei kein
Platz für politischen Missbrauch.37 Als Begründung für dieses durchweg
loyale Verhalten führten die staatlichen Verantwortlichen an, dass die
Freikirchen von jeher das Prinzip der Trennung von Staat und Kirche
vertreten hätten und deshalb nie »Teilhaber an politischer Macht« gewe-
sen seien und kein »Wächteramt« kennen würden.38 Im Jahr 1984 wurde
als weiterer Fortschritt der eigenen kirchenpolitischen Strategie fest-
gehalten, dass die politische Abstinenz der Religionsgemeinschaften
durchbrochen worden sei und sie nicht länger politischen Gesprächen
auswichen. In ihren Stellungnahmen seien sie politisch loyal und realis-

34 Brief Riedel an Bundesleitung vom 22. 2. 1969, BA DO-4/720.
35 Vgl. G. Besier, Der SED-Staat und die Kirche: Der Weg in die Anpassung, München

1993, 645-722.
36 Vgl. BStU AIM 10036/78, Bd. II, 88. Vgl. A. Strübind, »Herbert aus Halle«. Ein For-

schungsbericht über die Verbindungen zwischen Baptisten und dem Ministerium für
Staatssicherheit in der DDR, ZThG 2 (1997), 164-175.

37 Vgl. BA DO-4/987, 2-3.
38 Vgl. BA DO-4/1214, 6.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 257

tisch.39 Immer stärker trat in dieser zeitgeschichtlichen Phase das Inter-
esse der DDR-Führung an einer positiven Außenwirkung der DDR auf
das westliche Ausland – besonders auf die USA – hervor. In diesem Zu-
sammenhang muss auch die genehmigte Evangelisation mit dem be-
kannten Baptistenpastor Billy Graham vom 15.-25. Oktober 1982 gese-
hen werden.40 In einer Einschätzung des Staatssekretariats für Kirchen-
fragen von 1960 war Billy Graham dagegen noch äußerst negativ beur-
teilt worden, da er »unter religiösem Deckmantel dem amerikanischen
Imperialismus Schützenhilfe leistet.«41 Der Besuch Grahams 1982 in der
DDR und seine öffentlichkeitswirksame Aufnahme in den Medien muss
in ihrer politischen und kirchenhistorischen Bedeutung für den BEFG
noch aufgearbeitet werden.

Eher kritisch wurde zur selben Zeit jedoch das Engagement der vor-
wiegend jüngeren Generation in der Friedens- und Umweltbewegung
gesehen. Die ökumenische Öffnung des Bundes, die ihn auch in Berüh-
rung mit dem konziliaren Prozess brachte, führte zu Irritationen auf
staatlicher Seite und verstärkter Observierung der Gemeinden und ihrer
Entscheidungsträger.

Überblickt man die Entwicklung in den verschiedenen Phasen der
DDR-Geschichte, lässt sich nachweisen, dass es der BEFG geschafft hatte,
sich als loyale Minderheitskirche in der DDR zu etablieren. Die Arbeit
der Gemeinden konnte – trotz mancher Konfliktfelder im missionari-
schen und diakonischen Bereich – nahezu ungehindert fortgesetzt wer-
den. Die Gesprächsdiplomatie der leitenden Verantwortlichen mit den
staatlichen Stellen sowie die zunehmend enge Abstimmung mit dem
»Bund Evangelischer Kirchen« (BEK), der »Arbeitsgemeinschaft christli-
cher Kirchen« (AGCK) und anderen Freikirchen in der VEF nach dem
Mauerbau bildeten dafür die entscheidenden Grundlagen.

Als weiteres Thema wären die Überwachungsmaßnahmen in den ver-
schiedenen Phasen der DDR zu nennen. Auch hier wage ich nur ein vor-
läufiges Urteil. Der Staatssicherheit gelang in wenigen Einzelfällen die
Platzierung von Inoffiziellen Mitarbeitern (IM) an entscheidenden Stel-
len innerhalb der Bundesstrukturen. Ob dies auf Dauer oder nur jeweils
für kurze Zeit geschah, ist nicht eindeutig zu belegen, da in der Endphase
der DDR wichtige Akten dazu offensichtlich vernichtet wurden.42

Gleichzeitig fand eine kontinuierliche offizielle Abschöpfung statt, die
durch die Kooperationsbereitschaft der Verantwortlichen in der Leitung
des BEFG und auch auf Gemeindeebene möglich wurde. Daraus ergibt

39 Vgl. BA DO-4/1214, 1.
40 Vgl. U. Materne / G. Balders (Hgg.), Erlebt in der DDR. Berichte aus dem Bund

Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden, Wuppertal / Kassel 1995, 200ff. (Dokumentation).
41 Vgl. BA DO-4/ 720 Einschätzung vom 4.1.1960.
42 So liegen zwar Karteikarten mit eindeutigen Einstufungen vor, jedoch fehlt das be-

treffende Aktenmaterial – wie u.a. Treffberichte – vollständig.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



258 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

sich das Bild einer zwar überwachten Freikirche, die aber aufgrund ihrer
Loyalität und der gleichzeitig zäh verteidigten politischen Neutralität
keineswegs ein Ausmaß an geheimdienstlicher Tätigkeit provozierte, das
mit dem Einsatz gegen die evangelische Kirche vergleichbar wäre.

8. Exemplarische Darstellung der staatlichen Strategien gegenüber
den Freikirchen

8.1. Die Strategie der »Instrumentalisierung«

Beispielhaft habe ich die politische Akkomodation bereits in einem Auf-
satz über den Kongress der »Europäisch-Baptistischen Föderation« (EBF)
von 1958 in Berlin veranschaulicht.43 Hier fasse ich die Ergebnisse im
Blick auf die staatliche Strategie daher nur kurz zusammen.

Die Geschehnisse müssen auf dem Hintergrund des »zweiten Kirchen-
kampfes« der evangelischen Kirche in der DDR betrachtet werden. Durch
zunehmende Konflikte zwischen Kirche und Staat waren im Mai 1958 be-
reits 24 kirchliche Amtsträger in Haft.44 Das Vorgehen gegen die Kirche –
sei es im Blick auf die Jugendweihe, den Religionsunterricht an den öffent-
lichen Schulen oder die Lehrerausbildung – war eine Folge der staatlich or-
ganisierten propagandistischen »Großoffensive«, die der ideologischen Er-
ziehung der Bevölkerung dienen sollte.45 Auf dem Hintergrund der schar-
fen Auseinandersetzungen zwischen Staat und Kirche muss der EBF-Kon-
gress gesehen werden. Hier zeigte sich erneut, dass die fehlende personelle
Erneuerung nach dem »Dritten Reich« zu einer ungebrochenen Fortset-
zung von problematischen traditionellen Verhaltens- und Argumentati-
onsmuster führte. In einem Brief von Hans Luckey, dem Rektor des Theo-
logischen Seminars, der mit der Durchführung des Kongresses beauftragt
war, an den Staatssekretär vom 15. Mai 1957 kommt bereits die typische
Argumentationslinie gegenüber dem Staat zum Ausdruck: Der Kongress
solle zeigen, »dass wir als Baptisten für das unpolitische Christentum, für
Trennung von Kirche und Staat, für den Frieden, für die Abrüstung und
für die Verständigung unter den Völkern eintreten.«46 In den Vorverhand-
lungen mit den staatlichen Behörden versuchte man die politische Unbe-
denklichkeit des Kongresses und die Beschränkung auf rein religiöse Fra-
gen – im betonten Gegensatz zum Evangelischen Kirchentag – zu profilie-
ren. Loyalität gegenüber der DDR-Regierung sicherte man ohne Zögern
zu. Ein weiteres Argument für die Zustimmung der staatlichen Stellen

43 Vgl. A. Strübind, Trennung von Staat und Kirche? Bewährung und Scheitern eines
freikirchlichen Prinzips, ZThG 4 (1999), 261-288.

44 Vgl. G. Besier, Der SED-Staat und die Kirche, München 1993, 253.
45 Vgl. ebd.
46 BA DO-4 / 719, Brief Luckey an Staatssekretär 15.5.1957.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 259

war eine möglicherweise drohende negative Wirkung im Ausland, falls
der Kongress nicht stattfinden konnte. Beim Ringen um die Genehmigung
des Kongresses schien die zunehmend deutliche Distanzierung von den
beiden großen Kirchen ein probates Mittel zu sein, um die eigene Position
als eine vom Staat getrennte Kirche heraus zu profilieren. Letztlich er-
kannte der Staatssekretär die positive propagandistische Wirkung des bap-
tistischen Kongresses gegenüber der im »Kirchenkampf« befindlichen
evangelischen Kirche in der DDR und befürwortete dementsprechend des-
sen Durchführung. Die Protegierung der Freikirche sollte als besonderer
Ausweis der Religionsfreiheit und der gleichberechtigten Kirchenpolitik
der DDR dienen. Dass dies eine bevorzugte Strategie der Staatsführung
gegenüber den Freikirchen war, konstatiert rückblickend auch Günter Lo-
renz, der baptistische Chefredakteur des Evangelischen Nachrichtendiens-
tes in der DDR von 1958-1990, im Blick auf die Presse: »Das staatliche In-
teresse dabei war es wahrscheinlich, die kleinen Kirchen gegen das Über-
gewicht der beiden großen Kirchen zu setzen und volle Religionsfreiheit
zu demonstrieren.«47

Gleichzeitig tangierten inmitten der Verhandlungen um den Kongress
staatliche Restriktionen im Blick auf die Ausbildung des Predigernach-
wuchses im gemeinsamen Theologischen Seminar in Hamburg einen
Kernbereich des zukünftigen Bestandes der Gemeinden. Im schwelenden
Konflikt über die Ausbildungsfrage gerieten die Verantwortlichen gegen-
über den Vertretern der DDR-Regierung in die Defensive. Diese erpres-
serische Situation zwang denjenigen, die um diese Vorgänge wussten, für
den bevorstehenden Kongress von Anfang an »Wohlverhalten« bzw.
strikte Neutralität in politischen Fragen auf.48 Aufgrund der loyalen Hal-
tung des BEFG hatten die Behörden schließlich staatliche Unterstützung
für die Einreisegenehmigungen und die Unterbringung zugesagt. Das
Entgegenkommen der staatlichen Stellen wurde von den Baptisten ge-
genüber der Presse immer wieder lobend erwähnt. Erfreut konnten die
staatlichen Beobachter nach dem Ende des Kongresses berichten, dass in
den Veranstaltungen keinerlei kritische Stellungnahme zur DDR49 oder
zur begrenzten Religionsfreiheit laut wurde. Man registrierte auf Seiten

47 G. Lorenz, Unser Bund im Spiegel der »Neuen Zeit«, in: U. Materne / G. Balders
(Hgg.), Erlebt in der DDR. Berichte aus dem Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden,
Wuppertal / Kassel 1995, 327f.

48 Zum Ende des Studienjahres 1958/59 mussten alle DDR-Studenten aus Hamburg zu-
rückkehren. Am 2. Oktober 1958 beschloss die Bundesleitung daraufhin die Errichtung ei-
ner eigenen Ausbildungsstätte in der DDR. Vgl. K. Fuhrmann, Ausbildung im Kontext der
DDR, in: Materne/Balders, Erlebt, 311; G. Balders / R. Dammann, Zeittafel, in: Materne /
Balders, Erlebt, 391.

49 Nur in einem Bericht über die Diakonie von Dorothy M. Finch wird eindeutig die
schwierige Lage Berlins erwähnt. »Wir besuchten ein Flüchtlingslager in Westberlin und
fuhren durch Ostberlin; wir empfanden die Teilung Berlins sehr schmerzhaft […].« J. Meis-
ter (Hg.), Bericht über den Kongreß der Europäischen Baptisten 26.-31. Juli 1958 in Berlin,
Kassel 1959, 154.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



260 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

der staatlichen Beobachter den vorwiegend religiösen Charakter der Ver-
anstaltungen, die offensichtlich der Intensivierung der Missionsarbeit
dienen sollten. Die religiösen Fragen hätten im Mittelpunkt gestanden,
wodurch das eigentliche Ziel, das »Abkapseln der Gläubigen«, deutlich
würde, was sich längerfristig sicherlich hemmend auf deren Teilnahme
am gesellschaftlichen Leben auswirken werde. Diese Interpretation er-
scheint eigenartig, ist aber für ideologische Diktaturen durchaus typisch:
Der bewusste Apolitismus einer Kirche wird nicht etwa goutiert, sondern
im Blick auf die weltanschauliche Durchdringung der Gesellschaft als Im-
munisierungsstrategie kritisiert. Die Religion der Baptisten sei – so die
staatlichen Beobachter – Teil einer »überholten und verfallenden Gesell-
schaftsordnung.«50

8.2. Die Strategie der »aktiven Politisierung«

Die staatliche Sicht der Freikirchen spiegelt sich in den regelmäßigen Be-
richten über ihrer Situation im Staatssekretariat für Kirchenfragen wie-
der. Diese Einschätzungen sind jedoch nicht leicht zu interpretieren und
lassen sich noch viel weniger harmonisieren. Mitte der 50-er Jahre wur-
den die Baptisten seitens der politischen Verantwortlichen als eine der
»positivsten Religionsgemeinschaften« in der DDR eingeschätzt, die ihre
Einstellung auch offen zum Ausdruck brächte.51 Diese positive Einstu-
fung wiederholte sich mehrfach. 1961 wurde der BEFG in einer internen
Beurteilung des Staatssekretariats wie folgt eingeschätzt: »Sie befolgen
das Prinzip der Anpassung an die politischen Verhältnisse des jeweiligen
Staates und es wird in der DDR die Entwicklung zum Sozialismus und
ebenso die klerikal-militaristische Politik des Adenauerregimes respek-
tiert. […] Gegenwärtig lassen sich die Baptisten, wie die Methodisten, für
die Aktion ›Brot für die Welt‹, die eindeutig eine Aktion des Antikommu-
nismus ist, für die Interessen des Imperialismus missbrauchen.«52 Bei der
Bewertung der baptistischen Tätigkeit in der DDR müsse ebenfalls die
Rolle des »religiösen Deckmantels und die Spekulation auf Vorteile von
Seiten staatlicher Organe« berücksichtigt werden, heißt es im selben Be-
richt. Hier wird deutlich, dass die taktischen Motive der Anpassung und
Loyalität von den staatlichen Vertretern sehr wohl bemerkt wurden. De-
ren Ziel war wiederum die Freikirche von einer lediglich taktischen Loya-
lität zu einer aktiven politischen Stellungnahme zugunsten des DDR-Re-
gimes zu bewegen.

In diesem Zusammenhang gehört auch eine Analyse der dramatischen
Verwicklungen um die letzte gesamtdeutsche Konferenz 1960 in West-
berlin.53 Jedenfalls veranlasste die »gesamtdeutsche Tagung« heftige Irri-

50 BA DO-4/720 Bericht über den EBF-Kongreß 4.8.1958.
51 Vgl. DO-4/720, Brief Kusch an Staatssekretär Hegen 26.9.1956.
52 BA DO-4/720 Anlage über den Kongreß zur Einschätzung des BEFG 4.1.1960.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 261

tationen und Kritik durch staatliche Stellen. Der nach meinen bisherigen
Recherchen einzigartige und hoch brisante Konflikt mit dem Staat muss
noch eingehend erforscht werden. Die Einschätzung der Volkspolizei vom
17. Juli 1961 aus Karl-Marx-Stadt zeigt, wie die Loyalität der Gemeinden
in Bezug auf die umstrittene Konferenz in dieser zeitgeschichtlichen
Phase grundsätzlich in Frage gestellt werden konnte. Die politisch neu-
trale Haltung wurde nun zum Vorwurf der Passivität und zum Ausweis
einer im Grunde genommen »reaktionären« Haltung. »Sie [die Baptis-
ten] haben sich den Deckmantel der Loyalität umgehängt, um ungehin-
dert ihren Interessen nachzukommen. Wenn auch das allgemeine Verhal-
ten der Anhänger dieser Religionsgemeinschaft nach außen loyal er-
scheint und ein Teil der Funktionäre ein gutes Verhältnis zu den staatl.
Organen anstrebt und teils auch hergestellt hat, so ist jedoch bei tiefgrün-
diger Untersuchung der Tätigkeit dieser Religionsgemeinschaft festzu-
stellen, dass von einem großen Teil unsere sozialistische Gesellschafts-
ordnung nicht anerkannt wird.«54 Hinter dem Schein der Loyalität ver-
berge sich ein reaktionäres Potential. Man darf diese äußerst kritische Be-
urteilung der Baptistengemeinden, denen hier sogar staatsfeindliches
Verhalten unterstellt wird, jedoch nicht als hinreichendes Indiz für ein
widerständiges Verhalten ansehen.55 Im Blick auf die staatliche Sicht des
BEFG, wie sie sich in den Akten des Staatssekretariats für Kirchenfragen
abzeichnet, stellt diese Einschätzung vielmehr eine große Ausnahme da.

8.2.1. Vorgeschichte der Loyalitätserklärung der VEF von 1961/62

Die Vorgänge um die vom Staat geforderte Loyalitätserklärung 1961/62
gehören ebenfalls zum Versuch der Politisierung als eine staatliche Stra-
tegie gegenüber den Freikirchen. Ziel der Kirchenpolitik in dieser Phase
war es, die Kirchen und Religionsgemeinschaften zu einer eindeutigen
Positionierung zugunsten der Zweistaatlichkeit bzw. der Anerkennung
der DDR als souveränen Staat zu bringen. In diesem Sinne sollte von den
Freikirchen eine Loyalitätserklärung abgegeben werden. Beaupain erin-
nert in seiner differenzierten Auseinandersetzung um die Vorgänge in-
nerhalb der VEF an das »Kommuniqué« der evangelischen Gliedkirchen
in der DDR vom 21. Juli 1958 in Reaktion auf den umstrittenen Militär-

53 Vgl. R. Dammann, Die Bundeskonferenz 1960, in: U. Materne / G. Balders (Hgg.),
Erlebt in der DDR. Berichte aus dem Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden, Wup-
pertal / Kassel 1995, 168-174.

54 Vgl. BA DO-4/720 BDVP Karl-Marx-Stadt 17.7.1961 Analyse des BEFG.
55 Von daher ist es im Blick auf ein insgesamt als sehr positiv und konstruktiv verstan-

denes Miteinander zwischen den staatlichen Organen und dem Bund verwunderlich, dass
ausgerechnet diese sehr »kritische« Einschätzung im Erzählbuch des Bundes (»Erlebt in der
DDR«) veröffentlicht wurde. Vgl. U. Materne / G. Balders (Hgg.), Erlebt in der DDR. Be-
richte aus dem Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden, Wuppertal / Kassel 1995, 59f.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



262 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

seelsorgevertrag in der Bundesrepublik Deutschland.56 Diese Erklärung
wurde als indirekte Loyalitätserklärung zur DDR und als Abgrenzung
von der EKD in der Bundesrepublik interpretiert.

Der Mauerbau am 13. August 1961 bedeutete eine tiefe Zäsur für die
Entwicklung der DDR und wurde in den ersten Folgemonaten durch eine
besonders repressive Politik gegenüber den eigenen Bürgern flankiert,
wie die uneingeschränkten Notstandsrechte vom 20. September 1961 zei-
gen.57 »Der Terror hielt nicht lange an, sondern verebbte bis zum Jahres-
ende.«58 Die Kirchenleitung der evangelischen Kirche in Berlin-Branden-
burg richtete am 16. August ein Protesttelegramm an Walter Ulbricht
und den Oberbürgermeister von Berlin. Daraufhin wurde Kurt Scharf,
Ratsvorsitzender der EKD und Bischofsverweser für den Ostbereich von
Berlin-Brandenburg aus der DDR ausgewiesen.59 »Trotz mehrfacher Ini-
tiativen von seiten der Konferenz evangelischer Bischöfe in der DDR, des
Rates der EKD, der Berliner Synode sowie international anerkannter und
in der DDR geschätzter Theologen und Laien, hob die DDR Scharfs Aus-
weisung nicht wieder auf, was namentlich für die Kirche in Berlin-Bran-
denburg weitreichende Folgen haben sollte.«60 In diese Zeit fielen die ers-
ten Verhandlungen über die Loyalitätserklärung der Freikirchen.

In der Jahresanalyse von 1961 des Staatssekretariats für Kirchenfragen
wurde festgehalten, dass die Freikirchen nach dem Mauerbau engeren
Kontakt zu den staatlichen Stellen gesucht hätten. Sie hätten den Mauer-
bau stillschweigend hingenommen und versucht, ihre kirchlichen Inter-
essen und die neue Situation durch die Abtrennung von ihren Gesamt-
bünden zu klären.61 Die Evangelischen Freikirchen seien – so der Bericht-
erstatter – zwar grundsätzlich zu einer Erklärung bereit, aber im Prozess
der Formulierung wurden zunächst Vorbehalte im Blick auf ihre Bindun-
gen nach Westdeutschland zum Ausdruck gebracht. Dennoch betrachtete
man die Bereitschaft zur »Fixierung der Standpunkte der betreffenden
Kirchen gegenüber dem Staat« als Erfolg einer verstärkten »Aussprache-
tätigkeit.«62 Die in der VEF zusammengeschlossenen Freikirchen63 hat-
ten dem Staatssekretariat die Übergabe der Erklärung für Januar 1962

56 Vgl. Beaupain, Eine Freikirche, 202.
57 Vgl. H. Weber, Geschichte der DDR, München 2 2000, 223ff.
58 A.a.O., 226.
59 Vgl. Besier, SED-Staat 1993, 424ff.
60 A.a.O., 427.
61 BA DO-4/733, 144: »Die Reaktion auf die Schutzmaßnahmen der Regierung vom

13.8.61 kam bei den Leitungen der wesentlichsten Gemeinschaften darin zum Ausdruck,
daß sie engeren Kontakt mit dem Staatsapparat suchten. Dabei war offensichtlich, daß sie
bei stiller Hinnahme der Tatsachen die Interessen ihrer Gemeinschaften, im Vordergrund
die Einheitlichkeit in beiden deutschen Staaten, wahren wollen, da alle ihre Hauptleitungen
in Westdeutschland ihren Sitz haben.«

62 Ebd.
63 Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden; Evangelisch-methodistische Kirche;

Evangelische Gemeinschaft; Bund Freier Evangelischer Gemeinden.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 263

avisiert.64 Schon in der ersten Hälfte des Jahres 1961 war demnach an die
Freikirchen die Forderung nach einer Loyalitätserklärung ergangen. Dem
Staatssekretariat gegenüber lehnten deren Vertreter daraufhin eine je
einzelne Erklärung ab, waren aber zu einer gemeinsamen Erklärung der
VEF bereit.65 Die Begründung für diese staatliche Forderung findet sich
in einem Aktenvermerk vom 24. Januar 1962: In Gesprächen mit Vertre-
tern der Freikirchen kam der Gedanke auf, dass diese Religionsgemein-
schaften – allen voran die Baptisten und die Methodisten – aufgrund ih-
rer weltweiten Vernetzung internationale Bedeutung zukomme.66 Sie
sollten daher eine Erklärung abfassen, die über das Kommuniqué mit der
evangelischen Kirche vom Juli 1958 hinausging. Dieses Kommuniqué
war zu einer Grundlage für die Beziehungen zwischen Staat und evange-
lischer Kirche geworden, wurde darin doch festgehalten, dass die Kirchen
den Aufbau des Sozialismus respektierten. Die Vertreter der kleinen Re-
ligionsgemeinschaften sollten nun über dieses »Respektieren« hinausge-
hen, um eine noch positivere Stellung der Freikirchen zur DDR demons-
trieren.67 Damit versuchte der Staat eine abermalige Rückwirkung auf
die um ihre Position nach dem Mauerbau ringende EKD und ihre Kir-
chenleitungen zu erzielen. Nur ein solches Hinausgehen über das Kom-
muniqué vom Juli 1958 lag im Interesse des SED-Staates und sollte über
die Abgabe der Erklärung entscheiden.

Näheres zur Vorgeschichte der Erklärung erschließt sich durch den
Briefwechsel Walter Riedels mit dem stellvertretenden Staatssekretär für
Kirchenfragen F. Flint vom Oktober 1961.68 Riedel gibt dort an, dass er
sich seit langem für eine Loyalitätserklärung des BEFG eingesetzt habe.69

Der Bundesvorsitzende H. Weist hätte prinzipiell schon zugestimmt und
auch im Staatssekretariat bei einer gemeinsamen Aussprache »be-
stimmte Zusicherungen« gegeben. Der einzige Hinderungsgrund schien
für Weist die Rücksichtnahme auf die gesamtdeutsche Organisation sei-
ner Freikirche zu sein, die vorerst eine Absprache mit dem leitenden Gre-
mium notwendig mache. Riedel berichtete weiter, dass deswegen Aus-
sprachen mit E. Rudén, dem Generalsekretär der EBF, und R. Thaut, dem

64 Vgl. BA DO-4/733, 144.
65 Vgl. BA DO-4/499, 104.
66 Vgl. BA DO-4/499, 105: »Dabei entstand bei uns der Gedanke, die repräsentativsten

kleinen Religionsgemeinschaften, wie die Baptistenkirche und die Methodistenkirche, die
eine internationale Bedeutung haben, zu einer Erklärung zu veranlassen, die in ihrer Kon-
sequenz über das Kommuniqué vom Juli 1958 hinausgeht.«

67 Vgl. ebd.: »Wenn es möglich wäre, daß die Vertreter der kleinen Religionsgemein-
schaften über dieses ›Respektieren‹ hinausgehen und eine positivere Stellung der Kirchen
in der Arbeiter- und Bauern-Macht fixieren könnten, so würde dies zweifellos auch die Dis-
kussion unter den Geistlichen der protestantischen Kirchen, wie auch die Gespräche mit
den Vertretungen der Kirchenleitungen selbst beeinflussen.« 

68 Vgl. Brief W. Riedel an Flint vom 23.10.1961, BA-DO-4/1509.
69 Vgl. ebd.: »Wie Sie wissen, bemühe ich mich seit langem darum, dass der Bund Ev.

Freikirchlicher Gemeinden eine Loyalitätserklärung abgibt.«

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



264 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

Sekretär der VEF und Bundesdirektor des BEFG erfolgten, die von vol-
lem Verständnis für diesen Schritt zeugten. Eine Retardierung in dieser
Angelegenheit entstand durch den Mauerbau, da eine wichtige Sitzung
der Bundesleitung, die für Oktober in der DDR geplant war, wegen der
politischen Ereignisse abgesagt wurde. Riedel führte in der Folgezeit
mehrere Einzelgespräche mit verschiedenen Vertretern der Freikirchen.
Als Ergebnis seiner Gesprächsoffensive hielt er fest, dass weder der
BEFG noch eine andere Freikirche bereit sei, eine entsprechende Erklä-
rung abzugeben, sondern – wenn überhaupt – nur die VEF gemeinsam.

Riedel drängte auf eine Sitzung der VEF, die schließlich am 20. Okto-
ber 1961 unter Vorsitz von H. Weist stattfand und eine Entscheidung
treffen sollte. Wie er dem Staatssekretariat berichtete, war er selbst an-
wesend und sprach über die politische Situation nach dem 13. August
1961, die eine internationale Anerkennung der Eigenstaatlichkeit der
DDR zur Folge haben würde.70 In der Aussprache führte Riedel aus, dass
die VEF ein eigenständiges und auf die DDR bezogenes Gremium sein
müsste. »Ich fand volles Verständnis für den Hinweis, dass leitende Per-
sönlichkeiten aus Westdeutschland keinesfalls über Verhältnisse und
Maßnahmen von Gemeinden im Raume der Deutschen Demokratischen
Republik entscheiden könnten.«71 Der Verselbstständigung der VEF in
der DDR wurde von den Gesprächsteilnehmern grundsätzlich zuge-
stimmt und bereits die zukünftige personelle Zusammensetzung der
neuen Leitung beraten. Der bisher gesamtdeutschen VEF sollte der Vor-
schlag auf Eigenständigkeit der VEF in der DDR im November (7.-9. No-
vember 1961) unterbreitet werden. Riedel resümierte:

»Falls dieses Gremium anerkannt wird, ist also für die Vereinigung Ev. Freikir-
chen in der DDR ein ordentlicher verantwortlicher Körper vorhanden und die
Gewähr gegeben, dass in entscheidenden Fragen nicht mehr Rückfragen nach
Westdeutschland gehalten werden müssen. Es ergibt sich dann also auch eine
wesentlich günstigere Basis für die Zusammenarbeit zwischen Staat und Kir-
che in grundsätzlichen Fragen.«72

Riedel trug den anwesenden Vertretern der VEF weiterhin den Textent-
wurf einer Loyalitätserklärung vor, die ihm erneut versicherten, dass die
VEF nur eine gemeinsame Erklärung abgeben wollte. Die vier Freikir-
chen vereinbarten, zunächst einen je eigenen Textentwurf zu erarbeiten
(bis zum 1. November), um dann, nach wechselseitiger Überarbeitung,
bis zur nächsten Sitzung am 7. November eine gemeinsame Fassung zu
erstellen. Anlässlich dieser Sitzung wurden wahrscheinlich bereits einige
inhaltliche Eckpunkte der geplanten Erklärung festgehalten, weil sämtli-

70 Vgl. ebd.: »Ich wurde dazu eingeladen und sprach über die gegebene Situation nach
dem 13.8. und über die bevorstehende Anerkennung der DDR durch kapitalistische und
neutrale Länder.«

71 A.a.O., 2.
72 Ebd.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 265

che Entwürfe der einzelnen Freikirchen von vornherein eindeutige Ana-
logien aufweisen. Riedel wurde beauftragt, aktiv an der gemeinsamen
Endfassung mitzuwirken und zudem den Textentwurf für den BEFG aus-
zuarbeiten. Die Erklärung sollte dann zum Ausgangspunkt für ein Ge-
spräch mit dem Staatssekretariat werden. Eine Übernahme der Erklärung
der Landeskirchen sei aus konfessionellen Gründen, vor allem im Blick
auf die spezifische Haltung der Freikirchen zum Staat, unmöglich. Nach
dieser ausführlichen Erläuterung zum Stand der Beratungen fragte Rie-
del den stellvertretenden Staatssekretär, welche inhaltlichen Gesichts-
punkte unbedingt in der Erklärung enthalten sein sollten. Er wollte auf
jeden Fall seinen eigenen Entwurf sowie auch die Vorlagen der anderen
Freikirchen dem Staatssekretariat vorab zugänglich machen. Riedel
spornte seinen Briefpartner zudem an, jetzt konsequent mit ihm zusam-
menzuarbeiten, weil er das Zustandekommen der Loyalitätserklärung als
»letzte Phase dieser langjährigen Kleinarbeit« ansah. Der Vertrauens-
bruch, den Riedel gegenüber den Freikirchen beging, indem er interne
Informationen und Schriftstücke (Entwurfstexte) konspirativ an das
Staatssekretariat73 weitergab, hat in dieser schwierigen kirchenpoliti-
schen Situation die Position der Freikirchen von vornherein geschwächt.

Ein Mitarbeiter des Staatssekretärs antwortete auf Riedels Brief, in-
dem er die geplante Verselbstständigung der VEF in der DDR als den po-
litischen Gegebenheiten angemessen würdigte. Es sei bereits wiederholt
über die Notwendigkeit einer Erklärung gesprochen und eine daraus re-
sultierende Gesprächsbereitschaft signalisiert worden. Von Seiten des
Staatssekretariats würden jedoch keine detaillierten Ratschläge für den
Inhalt gegeben werden, allerdings müsse eine »Stärkung der DDR« deut-
lich zum Ausdruck kommen.

8.2.2. Der Entstehungsprozess der Loyalitätserklärung

In den Akten findet sich der Entwurfstext von H. Weist mit handschrift-
lichen Korrekturen.74 An den Anfang stellte Weist eine Willenserklä-
rung (Präambel und Begründung), dass es zu normalen Beziehungen
und zu einer guten Zusammenarbeit zwischen den Leitungen der Frei-
kirchen und den staatlichen Organen in der DDR kommen sollte. Im
Entwurfstext wurde der Teilsatz über die gegenseitige Achtung und das
Verständnis, das man füreinander aufbringe, gestrichen. Als Grundlage
für eine gute Zusammenarbeit solle die nachfolgende Erklärung dienen.

73 Einzelne Entwurfstexte der verschiedenen Freikirchen befinden sich, im Gegensatz zu
den Ausführungen von Beaupain (Eine Freikirche, 204), in den Akten des Staatssekretari-
ats. Darüber hinaus leitete Riedel seinen Brief auch an einen »Ufr. Heyl« weiter und bat den
stellvertretenden Staatssekretär um die Vermittlung zur Parteileitung der CDU, die über
die Erklärung informiert werden sollte.

74 Erklärung (Entwurf von H. Weist) BA DO-4/1509.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



266 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

Gestrichen wurde auch der Zusatz, der die Relevanz der Erklärung als
verlässliche Grundlage »für alle Verhandlungen zwischen dem Staat und
den Freikirchen« festschreiben sollte. Die eigentliche Erklärung beginnt
nach dem Entwurf von Weist mit dem Bekenntnis zur von Gott einge-
setzten Obrigkeit und dem Respekt für ihre auf das Volkswohl gerichte-
ten Maßnahmen.75 Der Glaube sei die entscheidende Motivation für das
Engagement im Sinne eines friedlichen Aufbaus von Volk und Staat. Die
Erfüllung staatsbürgerlichen Pflichten durch die Freikirchen wird aus-
drücklich bestätigt. »Wir respektieren die Entwicklung zur neuen Gesell-
schaftsordnung des Sozialismus. Weltanschauliche Verschiedenheiten
sollen dabei nicht hindernd im Wege stehen.« Es folgt eine Beteuerung,
dass sich die Freikirchen für alles einsetzen wollen, was dem Wohl des
Volkes dient. »Wir stimmen grundsätzlich überein mit den Friedensbe-
mühungen der Deutschen Demokratischen Republik und ihrer Regie-
rung und wissen uns mit den uns eigenen Mitteln mitverantwortlich für
den Frieden in der Welt. Wir vertreten als Freikirchen von jeher die Tren-
nung von Kirche und Staat. Wir halten uns an die in der Verfassung ge-
währleistete Glaubens- und Gewissensfreiheit und treten immer ein für
ungestörte Religionsausübung, auch für unsere Kinder und Jugendli-
chen.« Der letzte Teilsatz wurde handschriftlich korrigiert in: »[…] und
die unter dem Schutz der Republik stehende ungestörte Religionsausü-
bung, auch für unsere Kinder und Jugendliche«. »Wir begrüßen jede
Fühlungnahme zwischen den staatlichen Organen und uns, um Einzel-
fragen gut [handschriftlich gestrichen] zu klären [handschriftlich ersetzt
durch ›erledigen‹) und etwaige Mißstände in den Beziehungen zueinan-
der zu beseitigen.« Dieser Text ist offensichtlich in der VEF beraten und
korrigiert worden, wie die handschriftlichen Korrekturen Riedels zeigen.

Im Aktenbestand ist weiterhin ein Entwurf des BFeG enthalten, der
mit dem Bekenntnis zur Mitarbeit zum Wohle des Nächsten und dem
Verweis auf Röm 13 einsetzt. Hier ist ein im Vergleich mit dem Textent-
wurf Weists für den BEFG wesentlich deutlicheres Bekenntnis zur DDR
enthalten. »Für uns als Bürger der Deutschen Demokratischen Republik
gibt es nur eine irdische Obrigkeit. Wir sehen sie in der Regierung unse-
res Staates.« Daraufhin folgt die Feststellung, dass die Verkündigung des
Evangeliums an keine Gesellschaftsordnung gebunden sei. Die Unter-
zeichnenden begrüßten nach diesem Entwurf die verfassungsgemäße
Zusicherung der Glaubens- und Gewissensfreiheit und die Ausübung
der religiösen Betätigung unter dem Schutz des Staates. »Damit gibt uns
die staatliche Ordnung in der Deutschen Demokratischen Republik die
Möglichkeit, nach dem Worte unseres Heilandes zu verfahren und der
Regierung zu geben, was der Regierung zusteht.« Unter Berufung auf

75 Zur kontinuierlichen Bedeutung der theologischen Aussagen von Röm 13 für die
baptistische Verhältnisbestimmung zum Staat, die auch im Hintergrund dieser Aussage
stehen, vgl. Strübind, Unfreie Freikirche, 44; 311.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 267

Mt 22,21 (»Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und Gott, was Gottes
ist«) verpflichteten sich die Freikirchen zur Förderung des Friedens und
zum Respekt gegenüber dem Aufbau der sozialistischen Gesellschafts-
ordnung. In beiden Entwurfstexten der Erklärungen vom BEFG und
BFeG lassen sich inhaltliche und sprachliche Analogien zum Kommuni-
qué der evangelischen Landeskirchen von 1958 nachweisen.76

Der Entwurf der Evangelischen Gemeinschaft beginnt, vergleichbar
dem Text von Weist, mit dem Wunsch nach normalen Verhältnissen zu
den Organen des Staates in der DDR. Die nachfolgende Erklärung sollte
nach Ansicht der Verfasser als Grundlage für alle weiteren Verhandlun-
gen dienen. Auch hier beginnt die Erklärung mit einem Bekenntnis zur
alleinigen Autorität der Heiligen Schrift für die Freikirchen. »In ihr gilt
die Obrigkeit als von Gott gesetzt (Röm. 13). Wir achten die Obrigkeit in
der DDR und bejahen ihre zum Wohl des Volkes erlassenen Gesetze. […]
Nach unserem Verständnis sind Kirche und Staat getrennt. Wir haben
daher immer Selbstverwaltung und Selbsterhaltung ausgeübt.« Im Ent-
wurf ist ebenfalls die positive Bezugnahme auf die von der Verfassung
zugesicherte Glaubens- und Gewissensfreiheit enthalten und »die Ga-
rantie unserer Körperschaften des öffentlichen Rechts. Wir schätzen die
darin eingeschlossene christliche Verkündigungsfreiheit, das Recht zur
christlichen Unterweisung der Kinder und Jugendlichen, die Möglichkei-
ten zur Pflege unseres gemeindlichen Lebens und der Gewährung der
Druckgenehmigungen sowie der Lizenzen für unser christl. Schrifttum.«
Im dritten Unterpunkt dieser Entwurfsfassung sollten die Freikirchen –
analog zum Kommuniqué von 1958 – ihren Respekt vor der Entwicklung
zur neuen Gesellschaftsordnung des Sozialismus und alle staatlichen
Maßnahmen zum Wohl des Volkes zum Ausdruck bringen. Weiterhin
verpflichten sie sich zum Engagement für den friedlichen Aufbau des
Staates und zur Erfüllung der staatsbürgerlichen Pflichten. Apologetisch
wurde hinzugefügt, dass viele Mitglieder »in verantwortungsvollen Po-
sitionen« innerhalb der Gesellschaft stünden und sich darin bewährt hät-
ten. Der letzte Teilsatz wurde – wohl von Riedel – handschriftlich einge-
klammert und mit einem Fragezeichen versehen. Im 5. Abschnitt der Er-
klärung des Entwurfs sicherte man der Regierung den Einsatz für den
Frieden zu. Abschließend lautete der sechste Punkt der Erklärung: »Wir
übersehen nicht die grundsätzliche [handschriftlich gestrichen: »große«]
weltanschauliche Verschiedenheit zwischen Christen und Nichtchris-
ten.« Dennoch sei eine Zusammenarbeit dringend notwendig »[…] und
möglich in der gemeinsamen Sorge für den Menschen«.

Der Entwurf der Evangelisch-methodistischen Kirche beginnt mit ei-
ner Erläuterung zum freikirchlichen Selbstverständnis der Trennung von
Kirche und Staat. In dieser prägnanten Erklärung wird weiterhin die ver-

76 Vgl. Besier, SED-Staat 1993, 279ff.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



268 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

fassungsgemäß zugesicherte Glaubens- und Gewissensfreiheit begrüßt
sowie die ungestörte christliche Unterweisung [handschriftlich wurden
»Kinder und Jugendliche« hinzugefügt]. Unter Punkt 2 folgt ein Be-
kenntnis zur Schriftautorität und damit verbunden zu den Aussagen von
Röm 13, wonach die Obrigkeit von Gott eingesetzt sei. »Wir schulden ihr
Loyalität und Gehorsam.« Analog zu den anderen Entwürfen und zum
Kommuniqué von 1958 folgt dann der zugesicherte Respekt vor der Ent-
wicklung der neuen Gesellschaftsordnung und allen Maßnahmen zum
Wohl des Volkes. Handschriftlich ergänzt wurde die Bemerkung aus dem
Entwurfstext der BFeG, wonach viele freikirchliche Mitglieder »in ver-
antwortlichen Positionen« stünden. Auf eine potentielle Umnummerie-
rung weisen weitere handschriftliche Änderungen hin. Unter Punkt 4
wird die Zusammenarbeit von Christen und Nichtchristen bei aller welt-
anschaulichen Verschiedenheit grundsätzlich bejaht. Abschließend folgt
ebenso wie in den anderen Entwürfen das Angebot, die Friedenspolitik
der Regierung zu unterstützen. Dieser Entwurf war im Vergleich zu den
Paralleltexten eher allgemein gehalten. Die DDR wird expressis verbis
nicht einmal erwähnt.

Eine Aktennotiz Riedels für das Staatssekretariat vom 8. November
1961 – d.h. nach einer weiteren Sitzung der VEF – schildert ausführlich
den berichteten Fortgang der Ereignisse im Prozess um die »Loyalitätser-
klärung«. Die VEF habe in ihrer Sitzung vom 20. Oktober 1961 Einigkeit
darüber erzielt, dass aufgrund der politischen Entwicklung – gemeint ist
der Mauerbau – die Existenz zweier deutscher Staaten anerkannt werden
müsse. Die geplante Verselbstständigung der VEF in der DDR wurde als
Indiz für diese Entwicklung festgehalten. Jede Freikirche würde für sich
einen Entwurf für die Loyalitätserklärung erarbeiten. Riedel selbst legte
auf Wunsch der Beteiligten einen Entwurf vor, der am 2. November »im
Kreis« des BEFG (gemeint ist wohl die Bundesleitung) unter Vorsitz von
Weist beraten wurde.77 Riedels Entwurf enthielt offensichtlich den Hin-
weis, dass die VEF sich aufgrund der politischen Gegebenheiten ver-
selbstständigen wollte. Die VEF entschied sich jedoch dagegen, diese In-
terna in einer Erklärung auszubreiten. Ein zweiter Entwurf wurde auf-
grund der anderen Vorschläge erarbeitet und am 7. November beraten.
Die Aussprache umfasste jedoch auch die Parallelentwürfe.

In der nach Riedel »sehr ausgiebigen Verhandlung« am 7. November
drängten besonders die Methodisten auf eine – ihrem eigenen Ent-
wurfstext möglichst analoge – kurze und prägnante Erklärung. Unklar
ist die Bemerkung Riedels, dass alle anderen Fragen, die mit »der Ent-
wicklung« in einem Zusammenhang stünden, in persönlichen Gesprä-
chen mit den Vertretern des Staates besprochen werden sollten. Dahin-

77 Diese Darstellung Riedels muss anhand der innerkirchlichen Protokolle überprüft
werden.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 269

ter verbarg sich wohl die Ablehnung politischer Konkretionen, beson-
ders im Blick auf den Mauerbau. Schließlich legte H. Weist als damali-
ger Vorsitzenden der VEF einen dritten Entwurf vor. Auf die
inhaltlichen Punkte hatte man sich zuvor geeinigt: 1. Freikirchliches
Selbstverständnis; Trennung von Kirche und Staat; Dank für gewähr-
leistete Glaubens- und Gewissensfreiheit; ungestörte christliche Unter-
weisung auch im Blick auf Kinder und Jugendliche. 2. Anerkennung der
Obrigkeit aufgrund der Schriftautorität und unter Bezug auf Röm 13.
»Wir schulden ihr deshalb Loyalität und Gehorsam.« 3. Respekt gegen-
über der gesellschaftlichen Entwicklung zur neuen Gesellschaftsform
des Sozialismus. Viele freikirchliche Mitglieder bekleideten »verant-
wortliche Positionen« innerhalb der Gesellschaft. 4. Weltanschauliche
Verschiedenheit zwischen Christen und Nichtchristen bei gleichzeitig
notwendiger Zusammenarbeit zum Wohl der Menschen. 5. Unterstüt-
zung der Friedenspolitik des Staates. Abschließend sollte der Hoffnung
auf eine konstruktive Zusammenarbeit zwischen Staat und Freikirchen
auf der Grundlage gegenseitiger Achtung Ausdruck verliehen werden.

Die Übereinkunft des dritten Entwurfs entsprach fast vollständig dem
Wortlaut der methodistischen Vorlage. Allerdings wurde zweimal kon-
kret die »DDR« ausdrücklich genannt. Im Rahmen der 1. These wurde
zudem die ungestörte Unterweisung von Kindern und Jugendlichen ein-
gefügt. Unter Punkt 3 nahm man die Anregung der FEG und der EG über
die Mitglieder »in verantwortlichen Positionen« auf. 4. Die weltanschau-
liche Differenz zwischen Christen und Nichtchristen wurde schärfer
konturiert – wie auch in den anderen Entwürfen. In der 5. These wurde
nicht von »unserer Regierung« sondern von der »Regierung der DDR«
gesprochen.

Riedel bedauerte in einer Aussprache mit R. Dammann und H. Weist
nach der Sitzung der VEF, dass die in dieser Form geplante Erklärung
»keine konkrete Stellungnahme zur gegenwärtigen Situation« – d.h.
zum Bau der Mauer – enthalten würde.

»Es ist bedauerlich, dass die von mir mehrfach vorgetragene Notwendigkeit ei-
nes klaren Wortes nicht gebilligt wurde. Es wurde mir in dieser Sitzung sehr
klar, dass mit den verantwortlichen Leitungsgremien der Freikirchen bisher zu
wenig aufklärende Gespräche geführt wurden. Man ist sich nicht darüber klar,
dass man durch die große Zurückhaltung den Gliedern der Gemeinden keinen
guten Dienst erweist.«

Riedel wurde schließlich am 24. November bei Flint, dem stellvertreten-
den Staatssekretär, vorstellig und legte ihm seinen neusten Entwurf so-
wie die Entwürfe der verschiedenen Freikirchen und den derzeitigen
Konsenstext vor.78 In der Aussprache, an der auch ein Vertreter der CDU

78 BA DO-4/1509, Aktennotiz vom 25.11.1961.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



270 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

teilnahm, wurde vereinbart, dass Weist anlässlich eines Gesprächs im
Staatssekretariat weitere »Hinweise« für die Abfassung der Erklärung
gegeben werden sollten. Dabei wird deutlich, dass Riedel den staatlichen
Druck auf die VEF durch seine Intervention erhöhen wollte. Mit Riedel
wurde vereinbart, dass das Staatssekretariat im Dezember noch einmal
ein Gespräch mit Weist führen sollte, um ihm gegenüber die inhaltlichen
Forderungen zu präzisieren. Dem Staatssekretariat lag besonders an der
Verselbstständigung der VEF in der DDR, was man auch gegenüber
westdeutschen Besuchern wie dem methodistischen Bischof Wunderlich
deutlich machen wollte. Die Erklärung sollte auch keinesfalls im Einver-
nehmen mit den westdeutschen Leitungsgremien erfolgen, sondern als
ein eigenständiges Votum des neu gegründeten Gremiums gelten, das
auf die DDR bezogen und nur aus Bürgern der DDR zusammengesetzt
sein sollte. Flint versprach Riedel, den ganzen Vorgang dem Staatssekre-
tär vorzulegen, damit die entsprechende Erklärung der Freikirchen mög-
lichst noch vor Weihnachten verabschiedet werden könne. Am Ende der
Aktennotiz hielt Flint – offensichtlich nach dem Abschluss des Gesprä-
ches – seine eigenen inhaltlichen Desiderate bezüglich der freikirchlichen
Loyalitätserklärung fest:

»Nach meiner persönlichen Meinung muß in diesen jetzt vorliegenden letzten
Entwurf der 4 Freikirchen auf jeden Fall noch eine Bemerkung über die ge-
fährliche Entwicklung in Westdeutschland hinein, über die Notwendigkeit des
Abschlusses eines Friedensvertrages und über die Verantwortung von Mitglie-
dern von Religionsgemeinschaften gegenüber ihrem Staat als Staatsbürger.«79

In der Akte findet sich ferner ein handschriftlich korrigierter, numme-
rierter und mit »Gegenvorschlag« überschriebener Entwurf der Erklä-
rung, der handschriftlich auf den 5. Dezember 1961 datiert wurde. Hier-
bei handelt es sich höchstwahrscheinlich um einen Entwurf Riedels.
Trotz der eindeutigen Parallelen zu den bisherigen Entwürfen geht dieser
Text in prägnanter Weise über das bisher Formulierte hinaus und ent-
spricht dezidiert den Wünschen des Staatssekretariats. Die Präambel un-
terstreicht nicht nur (wie in den bisherigen Entwürfen) den Wunsch
nach »normalen« Beziehungen zwischen Staat und Kirchen in der DDR,
sondern betont die Notwendigkeit eines guten Verhältnisses, wobei sich
sogar der handschriftliche Zusatz findet, dass dies nicht nur notwendig,
sondern möglich sei.80

Der erste Punkt bezieht sich nicht auf das freikirchliche Selbstver-
ständnis (Trennung von Staat und Kirche; Schriftautorität; Röm 13),
sondern auf die Unterstützung der Friedenspolitik der DDR und plädiert

79 Ebd.
80 »Die verantwortlichen Vertreter […] bringen ihre Überzeugung zum Ausdruck, daß

ein gutes Verhältnis von Staat und Kirche in der DDR auf der Grundlage normaler Bezie-
hungen notwendig (und möglich) ist.«

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 271

für den Abschluss eines Friedensvertrags.81 Dann folgt erst der Bezug zur
Schriftautorität, hier aber abgewandelt zu einem direkten Bekenntnis
zur DDR als von Gott gegebener Obrigkeit, verbunden mit Zusicherung
staatsbürgerlicher Pflichten und der Anerkennung der DDR als »Hei-
mat« sowie der Teilnahme am friedlichen Aufbau des Volkslebens. »Für
die Freikirchen, die auf dem Boden der Heiligen Schrift stehen, ist die
Deutsche Demokratische Republik die Obrigkeit, der wir als Bürger Loy-
alität und Gehorsam schulden.«82 Handschriftlich ist am Rand ange-
merkt: »Treue?« Dadurch wird deutlich, dass dieses Bekenntnis zur
DDR, das mit Begriffen wie »Loyalität« und »Gehorsam« bzw. »Treue«
charakterisiert wurde, über die bloße »Respektierung« im mit den evan-
gelischen Landeskirchen vereinbarten Kommuniqué von 1958 hinausge-
hen sollte. Im folgenden Punkt des Entwurfstextes sollten die Freikirchen
nicht nur ihren Respekt gegenüber der neuen Gesellschaftsordnung des
Sozialismus bekennen, sondern auch deren aktive Förderung zusagen.
Als Beweis dafür sollte wohl der Hinweis auf die vielen »Mitglieder in
verantwortlichen Positionen« dienen, der auch in den bisherigen Ent-
würfen bereits enthalten war. Weltanschauliche Unterschiede seien kein
Hindernis für eine »feste Gemeinschaft aller Kräfte in der Verantwor-
tung für das Wohl aller Menschen […]«. Besonders brisant war der fol-
gende Teilsatz, wonach sich die Freikirchen zu einer vertrauensvollen
Zusammenarbeit unter Bezugnahme auf die programmatische Erklärung
des Staatsrates vom 4. Oktober 1960 bereit erklären sollten. Handschrift-
lich wurde der Entwurfstext sogar noch zugespitzt: »Indem wir zu ver-
trauensvoller Zusammenarbeit bereit sind, bekennen wir uns zur pro-
grammat. Erklärung [des Staatsrats vom 4. Oktober 1960, Anm.]«. In
dieser Erklärung hatte Walter Ulbricht vor der Volkskammer festgestellt,
dass die humanistischen Ziele des Sozialismus und des Christentums
keine Gegensätze darstellten.83 »Mit dieser Erklärung wollte Ulbricht
nach dem Tod von Wilhelm Pieck am 7. September 1960 und nach der
Bildung des Staatsrates unter seinem Vorsitz offensichtlich einen neuen
Impuls für die Entwicklung des Verhältnisses zwischen Staat und Kirche
geben.«84 Diese Erklärung war für das Staatssekretariat für Kirchenfra-
gen in der Folgezeit die Grundlage für eine intensive »Gesprächspolitik«
mit Vertretern der evangelischen Kirche.

Erst nach dieser Bezugnahme auf die Erklärung vom 4. Oktober 1960
folgte im Entwurfstext vom 5. Dezember 1960 die Aussage zum frei-

81 »Die genannten Freikirchen unterstützen grundsätzlich die auf die Sicherung und Er-
haltung des Friedens gerichteten Bemühungen der Regierung der DDR und halten den Ab-
schluss eines deutschen Friedensvertrages für unumgänglich und erforderlich. Die Freikir-
chen wissen sich mit den ihnen gegebenen Mitteln und Möglichkeiten mitverantwortlich
für den Frieden in der Welt.«

82 Ebd.
83 Vgl. Besier, SED-Staat 1993, 344ff.
84 Ebd., 244.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



272 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

kirchlichen Selbstverständnis, der Dank für die von der DDR gewährte
Glaubensfreiheit und ungestörte Religionsausübung »unter dem Schutz
des Staates«. Klärung von Einzelfragen sollten durch Verhandlungen und
Aussprachen erfolgen.

Es kam in den folgenden Wochen zu mehreren Treffen zwischen Vertre-
tern der VEF und des Staatssekretariats. Am 20. Dezember verabredete
man im Gespräch mit Weist und Dammann das weitere Vorgehen.85 Den
freikirchlichen Verantwortlichen wurden die inhaltlichen Forderungen
des Staatssekretariats mitgeteilt, die zusammen mit den inhaltlichen Vor-
stellungen der Freikirchen (5 Punkte) kirchenintern bis zum 9. Januar
1962 noch einmal beraten werden sollten. Am 10. Januar war ein weiteres
Gespräch mit Weist und Dammann im Staatssekretariat in Aussicht ge-
nommen worden, in dem die Endfassung der Erklärung erarbeitet werden
sollte, der am selben Tag die anderen VEF-Vertreter möglichst ohne Ände-
rungswünsche zustimmen sollten. Am 25. oder 26. Januar sollte dann die
Erklärung in einer offiziellen Begegnung mit dem Staatssekretär unter-
zeichnet werden. Dieses Ereignis plante man zudem in geeigneter Weise in
der Presse zu veröffentlichen. Die Stellungnahme des Staatssekretärs zur
Unterzeichnung der Erklärung sollte vorsorglich durch einen Mitarbeiter
namens Haslinger erarbeitet werden. Aus der Aktennotiz wird deutlich,
dass das Staatssekretariat mit dem Verlauf der Beratungen zu diesem Zeit-
punkt sehr zufrieden war. Anders lässt sich die akribische Planung einer
öffentlichkeitswirksamen Verabschiedung der Erklärung im Staatssekre-
tariat nicht erklären. Es muss offen bleiben, welchen Entwurfstext die
staatlichen Verantwortlichen favorisierten. Da sie durchaus zufrieden
schienen, ist davon auszugehen, dass wohl ein Entwurf erwartete wurde,
der sich inhaltlich an Riedels Text vom 5. Dezember 1961 orientierte.

8.2.3. Die letzte Phase

Das nächste Gespräch fand wie geplant am 10. Januar 1962 mit den VEF-
Vertretern statt. Allerdings entspann sich gegen das eigentliche Vorha-
ben, bereits jetzt eine Endfassung zu beschließen, eine ausführliche Dis-
kussion, in der auch die Bedenken der beteiligten Freikirchen offen ausge-
sprochen wurden.86 Die Erklärung sollte laut Meinung der VEF-Vertreter
mit Anliegen und Problemen der einzelnen Freikirchen verbunden wer-
den, um ihren realen Nutzen für die Mitglieder und die Geistlichen deut-
lich werden zu lassen. Man wollte zudem den Vorwurf vermeiden, dass
sich die leitenden Verantwortlichen durch die Abgabe der Erklärung pro-
pagandistisch missbrauchen ließen. Die VEF-Vertreter betrachteten ihre
Kirche weiterhin als eine Einheit in beiden deutschen Staaten und wollten
auch ihre Verbindungen zu den internationalen Bünden nicht gefährden.

85 Vgl. Aktennotiz vom 20.12.1961, BA DO-4/1509.
86 Vgl. Bericht über die Aussprache vom 10.1.1962, BA DO-4/449, 92.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 273

In diesem Sinne forderten sie von staatlicher Seite im Zusammenhang
der Erklärung ein Entgegenkommen im Blick auf Reisegenehmigungen.
Als in seiner Wirkung auf das Kirchenvolk bis heute negatives Beispiel
führten sie das Kommuniqué von 1958 an, das in den evangelischen Lan-
deskirchen immer noch umstritten sei. Zudem habe die katholische Kirche
bisher noch keine entsprechende Stellungnahme abgegeben. Die Auf-
nahme von Grundsatzgesprächen mit Spitzenvertretern des Staates müsste
»gegenüber den Mitgliedern und der Geistlichkeit mit großem Kraftauf-
wand verteidigt werden«.87 Aus diesen Anmerkungen wird deutlich, dass
die freikirchlichen Vertreter mit dem Szenario rechneten, dass die Loyali-
tätserklärung zu einem inneren Konflikt in den beteiligten Freikirchen füh-
ren könnte. Der Berichterstatter notierte im Blick auf die geäußerten Be-
denken: »Aussprüche von Sup. Falk«, wodurch der methodistische Vertre-
ter als Urheber der Einwände benannt wurde. Gleichzeitig kritisierten die
freikirchlichen Gesprächspartner, dass sie – u.a. im Vergleich mit den jüdi-
schen Gemeinden – bisher in der Öffentlichkeit zu wenig wahrgenommen
würden. Dahinter mag sich der Vorbehalt verbergen, dass eine weitrei-
chende Loyalitätserklärung durch das bisher wenig kooperative Verhalten
des Staates gegenüber den Freikirchen nicht gedeckt sei. Kann man aus die-
sen Bemerkungen schließen, dass die VEF-Vertreter einen möglichst ho-
hen kirchenpolitischen Nutzen aus der Erklärung ziehen oder eine nach-
vollziehbare Begründung für ihre Zurückhaltung im Blick auf die inhaltli-
chen Vorgaben seitens des Staatssekretariats liefern wollten?

Von Seiten des Staatssekretariats wurde daraufhin erklärt, dass keine
unbedingte Notwendigkeit für die Abgabe der Erklärung bestünde, diese
aber helfen könne, Einzelfragen zu klären. Die Erklärung wäre für beide
Seiten vorteilhaft, da sie als Basistext für alle Ebenen der staatlichen Ver-
waltung, d.h. als Appellationsgrundlage, dienen könnte. Die Erläuterun-
gen der politischen Grundfragen sollte erst mit dem Staatssekretär im
geplanten Gespräch anlässlich der Unterzeichnung der Erklärung erfol-
gen. Daraufhin verlas Superintendent Falk den Konsenstext, der laut Be-
richterstatter dem ersten freikirchlichen Entwurf entsprach und nur im
geringen Maße die inhaltlichen Konkretionen des Staatssekretariats be-
rücksichtigte.

Der Entwurfstext vom 10. Januar 1962 beginnt mit dem Bekenntnis
zur Schriftautorität (Punkt 1).88 Die DDR wird dort als »von Gott ge-
setzte Obrigkeit« bezeichnet, der die Freikirchen »Loyalität und Unter-
ordnung schuldig sind« (Punkt 2). Darauf folgt eine Erläuterung des frei-
kirchlichen Selbstverständnisses und der Dank für die verfassungsmäßig
garantierte Glaubens- und Gewissensfreiheit, die auch die Unterweisung
von Kindern und Jugendlichen gewährleiste (Punkt 3). Die Entwicklung
zur neuen Gesellschaftsform wird – analog zum Kommuniqué von 1958 –

87 Vgl. a.a.O., 93.
88 Vgl. a.a.O., 98.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



274 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

»respektiert« und mit dem Hinweis auf die verantwortliche Mitarbeit von
vielen freikirchlichen Mitgliedern im öffentlichen Leben untermauert
(Punkt 5). Anschließend halten die Verfasser die grundsätzliche weltan-
schauliche Verschiedenheit zwischen Christen und Nichtchristen fest, die
dennoch keine Seite von einer »Zusammenarbeit« im Sinne der Mensch-
lichkeit entpflichte. Hier ist ein klarer Gegensatz zu dem wesentlich wei-
tergehenden Entwurf Riedels, besonders aber zur Bezugnahme auf die
programmatische Erklärung vom 4. Oktober 1960 festzustellen, die ge-
rade den Gegensatz der humanistischen Ziele von Christentum und Sozi-
alismus in Abrede gestellt hatte. Unter dem abschließenden Punkt 6 be-
kennen sich die Freikirchen zur Unterstützung der DDR-Friedenspolitik
und plädieren für den Abschluss eines Friedensvertrags, was einer der in-
haltlichen Forderungen des Staatssekretariats entsprach. Der Schlusssatz
gab der Hoffnung Ausdruck, dass alle Einzelfragen auf dem Weg von Ver-
handlungen »in gegenseitiger Achtung« geklärt werden könnten.

Entgegen den o.g. Hoffnungen, eine konkrete Endfassung gemäß den
Vorgaben des Staatssekretariats zu erhalten, sahen sich die staatlichen
Gesprächspartner genötigt ihre inhaltlichen Forderungen erneut zu ver-
deutlichen: Erfüllung staatsbürgerlicher Rechte und Pflichten; vertrau-
ensvolle Zusammenarbeit auf der Grundlage der Erklärung vom 4. Okto-
ber 1960; Teilnahme am Aufbau des Volkslebens; Gewährung ungestör-
ter Religionsausübung; Verpflichtung zur Mitarbeit als Konkretisierung
des Respekts vor der neuen Gesellschaftsentwicklung; das Wort »Jugend-
liche« (Punkt 4) sollte aus der Erklärung gestrichen werden. Die VEF-
Vertreter erklärten sich zur Berücksichtigung dieser inhaltlichen Wün-
sche sowie zur Formulierung einer Präambel bereit, die »über die Ein-
stellung der Evangl. Freikirchen in der DDR zum Staat der DDR sowie
über die Übereinstimmung mit dem Staatsapparat in grundsätzlichen
Fragen« informiere.89 Der Bericht macht deutlich, dass die Beratungen
mit der VEF nicht so positiv verliefen, wie noch im Dezember erwartet.

Riedel unterrichtete den stellvertretenden Staatssekretär Flint am 18.
Januar brieflich über den Fortgang der Ereignisse.90 Zwei Tage nach dem
letzten Zusammentreffen im Staatssekretariat am 10. Januar 1962 traf
Riedel mit Weist und Dammann zusammen. Sie berichteten ihm über
das vorangegangene Gespräch der VEF im Staatssekretariat und eine
weitere Aussprache im Kreis der VEF-Vertreter. Nach seiner Einschät-
zung seien die Anregungen des Staatssekretariats, einschließlich der po-
sitiven Stellungnahme zum Friedensvertrag, aufgenommen worden.
Riedel hatte ferner Kenntnis erhalten, dass der Landesbischof der Evan-
gelischen Landeskirche Sachsens G. Noth auf der Weltkirchenkonferenz
1961 in Neu Delhi91 den Generalsekretär des Baptistischen Weltbundes

89 A.a.O., 94.
90 Vgl. Brief Riedel an Flint vom 18.1.1961, BA DO-4/449, 100.
91 Die Konferenz fand vom 19.11.-5.12.1961 in Neu-Delhi statt.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 275

Nordenhaug auf die geplante Loyalitätserklärung hingewiesen habe. Der
bisher davon nicht unterrichtete Nordenhaug unterstütze jedoch nach ei-
nem klärenden Gespräch mit Weist in Berlin die geplante Erklärung.
Riedel wertete dieses Ereignis als Zeichen des Unmuts in Kreisen der
evangelischen Landeskirchen über die geplante Erklärung der Freikir-
chen und verwies auf die Befürchtung der Verantwortlichen, dass die Er-
klärung unzählige Diskussionen auslösen werde. Weist befürchtete öku-
menische, aber auch innerkirchliche Auseinandersetzungen. Riedel emp-
fahl dem Staatssekretariat daher, Weist im Gespräch auf evtl. notwendige
flankierende Stellungnahmen aller Vereinigungsleiter in »Wort und
Werk« hinzuweisen. Weiterhin sprach er sich bei der geplanten Unter-
zeichnung gegen eine Beschränkung der Teilnehmer auf die vier Vorsit-
zenden der VEF-Freikirchen aus. Es sollten vielmehr die gesamten Vor-
stände der beteiligten Freikirchen vertreten sein, um der Bedeutung des
Anlasses gerecht zu werden.

Der Plan für die Aussprache des Staatssekretärs mit den Freikirchen so-
wie die vorbereiteten Redenotizen vom 22. Januar 1962 verdeutlichen die
Intention und Einschätzung der staatlichen Seite.92 Im Rückgriff auf das
Gespräch vom 10. Januar meinte man, dass die Freikirchen eine Einsicht
in politische Notwendigkeiten vermissen ließen und in Unzufriedenheit
und Resignation im Blick auf die neue Lage nach dem Mauerbau verharr-
ten. Daher sollten politische Themen wie Friedensvertrag, Souveränität
der DDR, Klärung der Grenzfragen und die »Militärkirche im Westen«
offen angesprochen werden. Ein unverbindliches Lippenbekenntnis würde
in dieser Situation nicht ausreichen. Anschließend sollte den Freikirchen
verdeutlicht werden, dass es staatlicherseits keine »unbedingte Notwen-
digkeit« für eine solche Erklärung gäbe, diese sich aber für beide Seiten
positiv auswirken könnte. Dabei sollte die »Differenzierung« der Freikir-
chen von der EKD lobend hervorgehoben werden, die ihren Ausdruck
auch im begrüßenswerten Wahlverhalten freikirchlicher Gemeindemit-
glieder finde. Nach dieser Ansprache sollte die Erklärung übergeben und
danach Einzelfragen und Konflikte – wie Reiseerlaubnis, Baufragen,
Schule und Erziehung, Körperschaftsrechte – besprochen werden. Zur
Vorbereitung auf das geplante Zusammentreffen wurden dem Staatssek-
retär Informationen über die Vorberatungen und die Rolle bzw. Relevanz
der Freikirchen in der DDR übergeben.93 Darin wird der Mauerbau als ei-
gentlicher Anlass dafür gesehen, der die Freikirchen entgegen ihrem Ver-
halten in der ersten Jahreshälfte von 1961 nun dazu bewog, eine Erklä-
rung zu verabschieden. Sie wollten dadurch ihre Stellung bzw. den Status
quo unter den neuen Bedingungen sichern und auch die gesamtdeutsche
Ausrichtung nicht preisgeben, wie das Gespräch am 10. Januar 1962 erge-
ben habe. Der »gesamtdeutsche« Charakter zeige sich auch in den Orga-

92 Vgl. a.a.O., 102.
93 Vgl. a.a.O., 104f.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



276 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

nisationsformen der Freikirchen, die bisher eine Eigenständigkeit in der
DDR vermissen ließen.94 Dennoch werden die Beziehungen zu den west-
deutschen Leitungen und die Haltung der Vertreter der Freikirchen in der
DDR als durchaus unterschiedlich eingeschätzt. »Als positiv ist nur das
leitende Gremium der Methodistenkirche in beiden deutschen Staaten zu
bezeichnen.«95 Ein positiver Beleg für die Kooperationsbereitschaft der
Freikirchen war abschließend erneut das Wahlverhalten. Ein Aktenver-
merk vom 24. Januar 1962 unterstreicht noch einmal das Interesse des
Staatssekretariats.96 Der Text der Erklärung sollte eindeutig über das
Kommuniqué von 1958 und den darin ausgedrückten »Respekt« der Kir-
chen gegenüber dem Sozialismus hinausgehen und eine positivere Stel-
lung der Kirchen zur DDR fixieren. Damit sollte politischer Druck auf die
anderen Kirchenleitungen ausgeübt werden. Sollte dieses Ziel einer wei-
tergehenden Loyalitäts-Formulierung in der freikirchlichen Erklärung
nicht erreicht werden, sollte auf sie ganz verzichtet werden.

Der Text der endgültigen Erklärung weicht in einigen interessanten
Details von den bereits dargestellten Vorentwürfen ab.97 In Punkt 1 ist
nicht nur die Bindung an die Schrift enthalten, vielmehr wird ihr ein Be-
kenntnis zu Jesus Christus als dem Herrn der Gemeinde vorangestellt.
Diese christologische Zuspitzung fehlte bisher. Punkt 2 lautete nun:
»Wir anerkennen die Regierung der Deutschen Demokratischen Repub-
lik als eine von Gott eingesetzte Obrigkeit, der wir gemäß den Weisun-
gen der Heiligen Schrift Unterordnung und Loyalität schuldig sind, und
stehen zu unseren staatsbürgerlichen Pflichten.« Der vom Staatssekreta-
riat gewünschten inhaltlichen Präzisierung im Blick auf die staatsbürger-
lichen Pflichten wurde demnach Folge geleistet. Der dritte Punkt zum
freikirchlichen Selbstverständnis mit dem Grundsatz der Trennung von
Staat und Kirche wurde durch eine konkrete Bezugnahme auf den Ver-
fassungsartikel zur Glaubens- und Gewissensfreiheit ergänzt, der wört-
lich zitiert wird. Ein konkreter Hinweis auf die ungehinderte Unterwei-
sung von Kindern und Jugendlichen, die im Entwurf vom 10. Januar ent-
halten und von staatlicher Seite kritisiert wurde, fehlt dagegen. Die Ent-
wicklung der neuen Gesellschaftsordnung wird in Punkt 5 durch die
Freikirchen »geachtet« (im vorangegangenen Entwurf stand »respek-
tiert«). Zusätzlich wird die aktive Mitwirkung der Freikirchen im gesell-
schaftlichen Prozess angesprochen: »Wir […] fördern alle auf das Wohl
des Volkes gerichteten Maßnahmen und tragen so zum friedlichen Auf-
bau des Volkslebens bei.«98 Der Hinweis auf die Mitwirkung vieler Mit-

94 Interessanterweise wird die frühe Verselbstständigung des BFeG (1950) dabei nicht
berücksichtigt.

95 BA DO-4/449, 104. 
96 Vgl. a.a.O., 105f.
97 Erklärung BA DO-4/1509. 
98 Ebd.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 277

glieder »in verantwortlichen Positionen« schließt sich an. Die fünfte
These zur weltanschaulichen Verschiedenheit bei gleichzeitiger Bereit-
schaft zur Zusammenarbeit blieb im Vergleich zum Entwurf vom 10. Ja-
nuar unverändert. Auch der sechste Punkt zur »Friedenspolitik« der
DDR wurde, abgesehen von einer leichten Veränderung der Satzstruktur,
unverändert übernommen.

In der Nachschrift wird die programmatische Erklärung des Staatsrates
vom 4. Oktober 1960 als Grundlage für weitere Gespräche erwähnt, was
eine weitere Konzession hinsichtlich der Forderungen des Staatssekreta-
riats darstellte. Man hatte sich offensichtlich einigen Wünschen des
Staatssekretariats geöffnet. Dennoch fällt die Einschätzung der Erklärung
durch den Mitarbeiter des Staatssekretariats, Haslinger, eher negativ aus.
»Die vorliegende letzte Fassung der Erklärung zeigt gegenüber früheren
Entwürfen, trotz mehrfach gegebener Hinweise durch unsere Dienst-
stelle keine nennenswerten Veränderungen.« Im Vergleich mit der Erklä-
rung der evangelischen Landeskirchen vom 21. Juli 1958 klinge zwar
manches etwas konkreter, aber es finde sich auch jetzt noch kein eindeuti-
ger Bezug auf die veränderte politische Lage seit dem Mauerbau. »Alle
Darstellungen basieren auf der Bibel, deren Grundsätze dabei Vorrang
vor der staatlichen Gesetzlichkeit und Autorität haben.« Als Begründung
für dieses unbefriedigende Ergebnis werden die Auskünfte Riedels ange-
führt, wonach die freikirchlichen Vertreter Sorge vor dem Unmut der
evangelischen Landeskirchen und damit verbunden vor der Folge einer
ökumenischen Isolierung hätten. Superintendent Falk habe zudem am
10. Januar behauptet, dass das Verhältnis zum Staat »sowieso« klar sei,
aber man in einer Erklärung »nur als Kirche« formulieren könne. Der
Mitarbeiter des Staatssekretariats vermutete ferner, dass die VEF sich
durch konkretere Formulierungen keinesfalls der Kritik der westlichen
Schwesterkirchen aussetzen wollte und deren gesamtdeutschen Füh-
rungsanspruch weiterhin akzeptierte. »Insgesamt ist einzuschätzen, daß
die Kirchenvertreter versuchen, durch die Abgabe einer Erklärung etwas
zu gewinnen, ohne etwas zu geben.« Daher sollte ein weiteres Gespräch
geführt und die Angelegenheit endlich abgeschlossen werden.

Die geplante öffentlichkeitswirksame Unterzeichnung der Erklärung
in Anwesenheit des Staatssekretärs fand offensichtlich aufgrund dieser
negativen Beurteilung schließlich nicht statt. Die von den VEF-Vertre-
tern unterzeichnete Erklärung in ihrer endgültigen Fassung wurde viel-
mehr mit Datum vom 19. Februar 1962 an das Staatssekretariat geschickt
und nicht einmal in der staatlichen Presse veröffentlicht. Das eigentliche
kirchenpolitische Ziel war also nicht erreicht worden. Was diese Erklä-
rung theologisch und kirchenpolitisch für die Freikirchen letztlich bedeu-
tete, die sich zur DDR-Regierung als einer »von Gott eingesetzten« Re-
gierung bekannten, der sie Unterordnung und Loyalität schuldeten und
deren sozialistische Gesellschaftsform sie anerkannten, muss hier offen
bleiben. Bereitwillig wurden inhaltliche Vorgaben des Staatssekretariats

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



278 Ev.-Freik. Gemeinden in der DDR aus der Sicht des SED-Staates

in die Erklärung aufgenommen, wie die Forderung nach Abschluss eines
Friedensvertrags, die zu diesem Zeitpunkt einer indirekten Anerkennung
der Zweistaatlichkeit Deutschlands gleichkam. Die zuvor seitens des
BEFG vielfach beschworene Neutralität in politischen Fragen, die einmal
ein essentielles Kennzeichen dieser Freikirche war, wurde durch die Loy-
alitätserklärung preisgegeben. Bei aller taktischen Reserve führte der
Gesprächsprozess mit den staatlichen Stellen zu einer Textfassung der
Erklärung, die in einigen Punkten deutlich über das Kommuniqué von
1958 hinausging. »Das freikirchliche Verständnis von Loyalität gegenü-
ber dem DDR-Staat erschien damit bereit, in einem politisch sehr ange-
spannten Zeitabschnitt zügig aktive Elemente aufzunehmen.«99 Dennoch
reichte selbst diese Akkomodation für die staatliche Seite nicht aus, so
dass das eigentliche kirchenpolitische Ziel verfehlt wurde.

Eine Untersuchung wäre in diesem Zusammenhang auch die Schmie-
deberger Erklärung von 1971 im BEFG wert,100 die in einem veränderten
Kontext klare politische Stellungnahmen zur Zweistaatlichkeit und Sou-
veränität der DDR enthält. Hatte vielleicht die erste Loyalitätserklärung
den Weg für weitere Erklärungen dieser Art bereitet? Jedenfalls ist das
zähe Ringen um die Loyalitätserklärung von 1961/62 ein bemerkenswer-
tes Beispiel dafür, wie staatliche Stellen, die Freikirchen im Blick auf die
evangelische Kirche und später vor allem im Blick auf die westlichen
Schwesterkirchen in den USA zu instrumentalisieren und politisieren
versuchten.

Abkürzungen

OA Oncken-Archiv Elstal
BA Bundesarchiv

Bibliographie

1. Archivalien und nicht veröffentlichte Quellen

1.1. Akten der Bundesbeauftragten für die Unterlagen
des Staatssicherheitsdienstes der ehemaligen DDR in Berlin

MFS JHS 23506 BStU 9; BStU AIM 10036/78

1.2. Akten des Bundesarchivs Berlin

BA DO-4/719; BA DO-4/720; BA DO-4/2479; BA DO-4/98; BA DO-4/1214; BA
DO-4/733; BA DO-4/499; BA DO-4/449; BA-DO-4/1509; BA DO-4/1387

99 Beaupain, Eine Freikirche, 214.
100 Vgl. BA DO-4/1387.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Andrea Strübind 279

2. Literatur

Balders, G. / Dammann, R., Zeittafel, in: U. Materne / G. Balders (Hgg.), Erlebt
in der DDR. Berichte aus dem Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden,
Wuppertal / Kassel 1995, 387-404

Balders, G. (Hg.), Ein Herr, ein Glaube, eine Taufe. 150 Jahre Baptistengemeinden
in Deutschland 1834-1984, Wuppertal / Kassel 1984

Beaupain, L., Eine Freikirche sucht ihren Weg. Der Bund Freier evangelischer
Gemeinden in der DDR, Wuppertal 2001

Besier, G., Der SED-Staat und die Kirche. Der Weg in die Anpassung, München
1993

–, Der SED-Staat und die Kirche 1969-1990. Die Vision vom »Dritten Weg«,
Berlin / Frankfurt a.M. 1995

Dammann, R., Die Teilung des Bundes, in: U. Materne / G. Balders (Hgg.), Er-
lebt in der DDR. Berichte aus dem Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemein-
den, Wuppertal / Kassel 1995, 174-178

–, Die Bundeskonferenz 1960, in: U. Materne / G. Balders (Hgg.), Erlebt in der
DDR. Berichte aus dem Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden, Wup-
pertal / Kassel 1995, 168-174

Fuhrmann, K., Ausbildung im Kontext der DDR, in: U. Materne / G. Balders
(Hgg.), Erlebt in der DDR. Berichte aus dem Bund Evangelisch-Freikirchlicher
Gemeinden, Wuppertal / Kassel 1995, 310-316.

Maser P., Die Freikirchen und kleineren Religionsgemeinschaften in der Politik
des SED-Staates, in: Freikirchenforschung 4 (1994), 1-14.

Materne U. / Balders, G., Einführung, in: dies. (Hgg.), Erlebt in der DDR. Be-
richte aus dem Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden, Wuppertal /
Kassel 1995.

Meister, J. (Hg.), Bericht über den Kongreß der Europäischen Baptisten 26.-31.
Juli 1958 in Berlin, Kassel 1959.

Strübind, A., Kennwort: »Herbert aus Halle«. Ein Forschungsbericht über die
Verbindungen zwischen Baptisten und dem Ministerium für Staatssicherheit
in der DDR, ZThG 2 (1997), 164-175.

–, Die unfreie Freikirche. Der Bund der Baptistengemeinden im »Dritten Reich«,
Wuppertal / Kassel / Zürich 2 1995.

–, Art. Freikirchen (DDR), in: M. Behnen (Hg.), Lexikon der deutschen Ge-
schichte von 1945 bis 1990, Stuttgart 2002, 232-233.

–, Trennung von Staat und Kirche? Bewährung und Scheitern eines freikirchli-
chen Prinzips, in: ZThG 4 (1999), 261-288.

Weber, H., Geschichte der DDR, München 2 2000.

ZThG 8 (2003), 245–279, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Quellen der freikirchlichen Gemeinde-
geschichte in Staats- und Kommunalarchiven1

Christina Hillmann-Apmann

Der Aufbau des Referats bezieht sich zum einen auf methodische Frage-
stellungen, z.B. wie man ein Staatsarchiv benutzt, und zum anderen auf
die Ergebnisse von Recherchen zu freikirchlichen Quellen, also inhaltli-
chen Aspekten.

1. Zuständigkeit

Wofür ist ein Staatsarchiv überhaupt zuständig? Wie grenzt es sich zu
einem Kommunalarchiv ab? Die meisten Staatsarchive, nicht nur in Nie-
dersachsen, sind als Gebilde eines historischen Gefüges entstanden, als
Bewahrer landesherrlichen Schriftgutes ehemaliger selbstständiger Ter-
ritorialherrschaften: So ist das Staatsarchiv in Wolfenbüttel für die
schriftliche Überlieferung im ehemaligen Herzogtum Braunschweig-
Wolfenbüttel, das Staatsarchiv Oldenburg für die alte Grafschaft Olden-
burg zuständig. Darüber hinaus wird in der Regel ein Staatsarchiv für die
Nachfolgeterritorien zuständig sein, in diesem Fall Wolfenbüttel auch
für den ehemaligen Freistaat (bis 1945), dann den Verwaltungsbezirk
Braunschweig (bis 1978) und den heutigen Regierungsbezirk Braun-
schweig, wie er seit 1978 existiert. Immer wird ein Staatsarchiv im Zuge
von Verwaltungsreformen in seinem Sprengel Zuständigkeiten verlieren
oder dazu gewinnen. Die erste Frage, die ich mir daher stellen muss, lau-
tet: Welches Staatsarchiv ist für den Ort, über den ich etwas erfahren
möchte, zuständig? Hierfür gibt es Handbücher, aber man kann die benö-
tigte Information inzwischen auch schon aus dem Internet ziehen.

Staatsarchive verwahren in der Nachfolge der landesherrlichen Überlie-
ferung vor allem Schriftgut staatlicher Behörden. Dies können Behörden
unterschiedlichster Art sein: Amtsgerichte, Landgerichte, Staatsanwalt-
schaften, Katasterämter, Staatshochbauämter, Finanzämter, Gesundheits-
ämter, Gewerbeaufsichtsämter, Bezirksregierungen, Justizvollzugsanstal-
ten, Wasser- und Schifffahrtsämter u.v.m. Hauptstaatsarchive sind darü-
ber hinaus noch für die Betreuung der Ministerien zuständig. Daneben
können Staatsarchive Schriftgut zur Ergänzung ihres Sprengels verwah-

1 Der Artikel basiert auf einem Vortrag, der im Rahmen der Tagung der Theologischen
Sozietät des BEFG in Elstal am 8. Juni 2002 gehalten wurde.

ZThG 8, 280-294, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 280–294, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Quellen der freik. Gemeindegeschichte in Staats- und Kommunalarchiven 281

ren, so z.B., das Schriftgut einer Stadt, wenn die Stadt selber aus Kosten-
gründen nicht über ein eigenes Stadtarchiv verfügt. Ebenso können dort
das Schriftgut von Landkreisen, Firmen, Parteien und Nachlässe von Pri-
vatpersonen, wie Adligen, Schriftstellern, Politikern, Historikern und be-
deutenden Persönlichkeiten der Region deponiert sein.

Kommunalarchive sind Stadtarchive und Kreisarchive sowie Archive
von Gemeinden und Gesamtgemeinden. Sie sind für die Überlieferung
der jeweiligen Kommune zuständig, wobei ihre Zuständigkeit ganz strikt
und scharf zu den Staatsarchiven abgegrenzt ist.

2. Vorgehen

Es ist in der Regel hilfreich, wenn man weiß, was man sucht. Es kann
sein, dass der Benutzer mit einer so ungezielten Fragestellung wie »ich
suche etwas über Freikirchen« kommt. Dann wird der Archivar, i.d.R. die
aufsichtführende Person im Benutzersaal, das etwas hinterfragen:

2.1. Zu welchem Zweck werden die Daten benötigt und
was möchte ich darstellen?

Hier wird schon das Ordnungsprinzip eines Archivs deutlich: Nicht nach
Sachbetreffen, sondern nach der Behörde, bei der das Schriftgut entstan-
den ist und die Akten abgibt, sind die Akten geordnet (Provenienzprin-
zip). Das Gegenteil wäre das Pertinenzprinzip, das die Akten zu einem
Thema, z.B. alles über die Pest, in einem Findbuch vereinen würde. Die-
ses Prinzip hat sich jedoch als nicht praktikabel erwiesen und wurde in
den Archiven schon im 19. Jahrhundert aufgegeben.

2.2. Welchen Zeitraum umfasst das genannte Thema?

Die einzelnen Bestände sind noch einmal zeitlich unterteilt, wobei wich-
tige, für die jeweilige Landesgeschichte politische Einschnitte die An-
fangs- und Endpunkte markieren. Beispiel: Die Abt. Cal. für »Calenberg«
umfasst alle Bestände des Fürstentums Calenberg bis 1705, die Abt.
Hann.  für »Hannover« umfasst alle Bestände bis 1945 (also auch Kur-
fürstentum Hannover, Königreich Hannover), die Abt. Nds. (Niedersach-
sen) alle Bestände ab 1945 (mit den heutigen aktuell betreuten Behör-
den). Über die grobe Einteilung der Bestände informiert die Bestände-
übersicht. Sie enthält eine kurz gefasste Inhaltsangabe der einzelnen
Findbücher (Umfang, Gesamtlaufzeit, Inhalt anhand der Gliederung).

Meistens wird man sich auf die sachkundigen Empfehlungen des Ar-
chivars bei der Findbuchvorlage verlassen können. Denn es wird in der
Regel zunächst nur das jeweilige Findbuch vorgelegt, nicht die konkrete
Akte. Diese zu ermitteln muss dem »Benutzer« genannten Archivbesu-
cher aus Zeit- und Kostengründen vorbehalten bleiben. Da die Durch-

ZThG 8 (2003), 280–294, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



282 Christina Hillmann-Apmann

sicht der Findbücher Zeit erfordert und die Aktenausgabe i.d.R. zu
bestimmten Zeiten erfolgt, sollte der Benutzer auf jeden Fall viel Zeit
mitbringen. Hat er in Frage kommende Akten mit ihren Signaturen er-
mittelt, kann er die Akten auch zu einem gewünschten Termin (auch te-
lefonisch oder per Fax)  vorbestellen.

Trotz der Empfehlungen des Archivars schadet es nicht, sich mit den
jeweiligen behördlichen Strukturen des jeweiligen Territoriums, in dem
sich der historisch Interessierte befindet, vertraut zu machen. Ein Find-
buch sollte ein behördengeschichtliches Vorwort enthalten, das zu lesen
sich in vielen Fällen empfiehlt, weil man die ermittelten Akten bei ihrer
Auswertung schon einordnen kann.

Hilfsmittel wie historische Ortsbücher, die es für die meisten histori-
schen Territorien gibt und in den Präsenzbibliotheken vorhanden sind,
helfen, geographische Zuständigkeiten zu ermitteln (z.B. Ringlib oder
GOV). Ein Schock erwartet viele Benutzer beim Aufschlagen der Akte,
wenn sie sehen, dass individuelle Eigenheiten der Handschriften des je-
weiligen Beamten in alter deutscher Schrift das Lesen zum mühsamen
Entziffern werden lassen. Paläographische Hilfsmittel wie Schrifttabel-
len und Abkürzungsverzeichnisse können hierbei von Nutzen sein.

Bevor man anfängt, die Aktentitel zu lesen, sollte man kurz einen Blick
auf den Aufbau eines Findbuchs werfen. Dies erspart falsche Bestellun-
gen und unnötige zusätzliche Wartezeiten und häufig auch – so gern die
Archivare dem Benutzer beratend und hilfreich zur Seite stehen – einige
Fragen, die sich manchmal schnell von selbst erübrigen. Jedes Findbuch
sollte ein behördengeschichtliches Vorwort haben und ein Vorwort zur
Bestandsgeschichte (wann und unter welchen Umständen sind die Akten
ins Haus gekommen, wann und von wem unter Zugrundelegung welcher
Überlegungen verzeichnet). Danach folgt die Gliederung oder auch Klas-
sifikation genannt (eigentlich nicht gleichbedeutend mit dem Inhaltsver-
zeichnis, aber im Prinzip dasselbe). Dann folgen Aktenverzeichnis (Auf-
listung der Aktentitel mit Laufzeit und Signatur) und im günstigen Fall
ein Orts-, Personen- und Sachindex.

Nach diesen Anmerkungen zur methodischen Vorgehensweise möchte
ich an Beispielen aus dem Hauptstaatsarchiv Hannover, das ich gewählt
habe, weil ich dort zur Zeit tätig bin und den direkten Zugang zu den Ak-
ten habe, aufzeigen, welche Art von Akten in einem Staatsarchiv auf sei-
nen verschiedenen Verwaltungsebenen überliefert sein können. Damit
geht es mir nicht nur um die Erfassung der einzelnen Aktentitel; viel-
mehr geht es mir um generelle Strukturen bei den Recherchen zur Frei-
kirchenforschung, wobei das Hauptstaatsarchiv Hannover als Beispiel für
allgemeine Verwaltungsstrukturen und eine ähnliche Aktenlage in ande-
ren Staatsarchiven dienen soll. Für die Staatsarchive in der ehemaligen
DDR ist dabei vorwiegend die preußische Verwaltungseinteilung zu-
grunde zu legen. Leider konnte ich weder für den Verwaltungsaufbau im
Königreich Hannover noch für Preußen eine übersichtliche graphische

ZThG 8 (2003), 280–294, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Quellen der freik. Gemeindegeschichte in Staats- und Kommunalarchiven 283

Gesamtdarstellung ermitteln, da es immer wieder zu viele kleinere Ände-
rungen gegeben hat.

3. Quellen

3.1. Amt

Auf der unteren Verwaltungsebene befindet sich das Amt. Die Amtsver-
waltung, so wie sie in den welfischen Landen zwischen Elbe und Weser
zwischen dem 16. bis Ende des 19. Jahrhunderts bestand, entsprach dem
typischen Aufbau der staatlichen Lokalverwaltung, den der absolutistische
Fürstenstaat überall in Deutschland ausgebildet hatte. Ihre Kompetenz
umspannte in der unteren Instanz fast alle Tätigkeitsbereiche des Staates.
Das Amt vereinigte in der lokalen Ebene alle Zweige der eigentlichen
staatlichen Verwaltung, nämlich Hoheits- und Polizeiwesen einschließlich
Landesverteidigung und Aufsicht über Kirchen und Schulen, mit dem Fi-
nanzwesen, wozu insbesondere Kameralsachen zählten, und der Wahr-
nehmung der Gerichtsbarkeit. Der Aufrechterhaltung der öffentlichen
Ordnung und Sicherheit kam eine wichtige Rolle zu. Die Aufsicht wurde
ursprünglich von einzelnen Burgen her ausgeübt, auf denen ein lokaler
Amtmann saß. Die Ämter konnten von unterschiedlicher Größe sein und
umfassten meist mehrere Orte, ursprüngliche Gaue. Die Amtsakten spie-
geln die verschiedenen Aufgaben wieder. Eine Musterregistraturordnung
von 1752 empfahl 5 Generalabteilungen: I. Regierungssachen [Regimina-
lia], II. Kammer- und Domänensachen [Cameralia], III. Justiz- und Pro-
zesssachen [Judicialia, zerfallend in Civilia und Criminalia], IV. Kriegssa-
chen [Militaria] sowie V. Konsistorial- und Kirchensachen [Consistoria-
lia]. Die weitaus größte 2. Abt. war in 28 Rubriken (Unterabteilungen) ge-
gliedert, die erste in 7, nämlich Hoheitssachen, Landschaftliche Sachen,
Kommerziensachen, Manufakturen und Fabriken, Polizeisachen, Zunft-
und Gildesachen, Miscellanea.

Die Findbuchgliederung nimmt der Archivar je nach Aktenlage vor
und sie fällt je nach Umfang des Bestandes und Entscheidung des Archi-
vars, der die Akten des Bestandes verzeichnet, mehr oder weniger unter-
teilt aus. Unterschiedliche Kassationsgewohnheiten sowohl der Amtleute
wie der Staatsarchivare, Verluste infolge äußerer Einwirkungen (Kriegs-
oder Wasserschäden) oder schlichte Nachlässigkeit haben dazu geführt,
dass die heutige Überlieferung von Amt zu Amt differiert. Da der Spren-
gel des Hauptstaatsarchivs sehr groß ist, ergibt sich die Zuständigkeit für
62 Ämter, die mit der Bestandsbezeichnung Hann. 74 und dem jeweili-
gen Amtssitz gekennzeichnet sind.

Im Folgenden seien beispielhaft ausgewählte Aktentitel zum Thema
»Freikirchen« unter ihren Gliederungspunkten wiedergegeben, wie sie
sich im Findbuch präsentieren:

ZThG 8 (2003), 280–294, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



284 Christina Hillmann-Apmann

Hann. 74 Calenberg
Kirchen- und Schulsachen/Generalia/Kirchen- und Schulsachen

Nr. 1436 Pietisten und sonstige Separatisten (1734-1857)
Enthält u.a.: Steckbrief von Oncken

Hann. 74 Celle
Kirchen- u. Schulsachen/Spezialia/Pietisten-Schwärmer-Sekten/Generalia und
Miscellanea

Nr. 831 (1710-1867) Enthält: Verordnung wider Pietisten (1710); Verordnung
wider die Separatisten (1734); Verordnung, das Herrnhutische Gesangbuch
betreffend (1736); Das zu beobachtende Verfahren gegen die Personen Augs-
burgscher Konfession, welche aus separatistischen Grundsätzen ihre Kinder
von der ihnen angewiesenen Schule zurückbehalten (1824-1825); Ausschrei-
ben wegen des dem Johann Gerhard Oncken zu Hamburg verbotenen Eintritts
in das hiesige Königreich (1841); Sektierer und verbotene Religionsgesell-
schaften (1853-1867)

Hann. 74 Liebenburg
Konsistorialia/Separatisten

Nr. 668 Die Versammlung der Baptisten zu Upen und Othfresen, auch Be-
schwerden wegen Versäumnissen in der Schule und in der Katechismuslehre
(1852)

Hann. 74 Linden
Kirchen- und Schulsachen/christliche Kirche und Schule/Generalia/Kirchen-
und Schulwesen

Nr. 698 Fanatiker, Separatisten, Mennoniten, Herrenhuter (1734)

Hann. 74 Sulingen
VI Kirchen- und Schulsachen / A Christliche Kirche und Schule / 2. Einzelne
Kirchspiele / 1 Kirchspiel Sulingen / a Generalia

Nr. 940 Erlaubnis für den Lehrer der Herrenhuter-Brüdergemeinde, Schippang
in Bremen, die Anhänger und Freunde der Herrenhuteschen Brüdergemeinde
zu besuchen und dieselben im Glauben und Wandel zu ermuntern (1833)

Hann. 74 Winsen/L.
Consist. / XI Nichtprotestantische Konfessionen

Nr. 3282 Die Baptisten und ihre Religionsausübung (1853-1855)

Im Ergebnis lässt sich feststellen, dass die gesuchten Akten vorwiegend
unter dem Gliederungspunkt »Konsistorialia« oder »Kirchen- und Schul-
sachen« zu finden sind. Vereinzelt auch bei »Regiminalia«, und hier unter
»Sicherheitspolizei« oder auch »Religions- und Unterrichtspolizei«.

3.2. Kreise

Die Kreisordnung für die Provinz Hannover (vom 6. Mai 1884) markiert
das Ende der hannoverschen Amtsverwaltung. Die neue Gesetzgebung
trat am 1. April 1885 in Kraft und Kreise lösten die Ämter ab.

ZThG 8 (2003), 280–294, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Quellen der freik. Gemeindegeschichte in Staats- und Kommunalarchiven 285

Sie wurden mit der Kreisordnung vom 6. Mai 1884 eingeführt. Prinzi-
pien der Kreisordnung waren Institution und Funktion des Landrats,
Kreisausschuss und kommunale Selbstverwaltung. Der Kreis war als
Kommunalverband juristische Person mit eigenem Vermögen und Ein-
künften, über die der Landrat mit dem Kreisausschuss unter Kontrolle
des Kreistages verfügt. In erster Linie führte der hannoversche Landrat
jedoch die Funktionen des Amtmanns fort. Er führte als Organ der
Staatsregierung die Geschäfte der allgemeinen Landesverwaltung und
die örtliche Polizeiverwaltung aus. In der Regel waren 2, selten 3 Ämter
zu einem Kreis zusammengelegt worden, sodass noch 38 Landkreise und
6 Stadtkreise übrig blieben. Zum Aufgabengebiet gehörten die meisten
der in der Amtsordnung aufgezählten Gegenstände, u.a. Hoheitssachen,
Kirchen- und Schulsachen, Aufsicht über Standesämter und Sparkassen
und Polizeiverwaltung. Dazu kamen die Angelegenheiten des Kreiskom-
munalverbandes, zunächst nur Straßen- und Wegebau sowie soziale
Aufgaben (Fürsorge), später verstärkt Gesundheitswesen, Natur- und
Denkmalschutz. Ein Nds. Gesetz vom 28. Mai 1947 machte aus den Krei-
sen kommunale Gebietskörperschaften. Deren kommunales Schriftgut
aus der Zeit ab 1945 ist in der Regel in den Kreisarchiven zu finden.

Hann. 174 Dannenberg
3 Kirchen- und Schulsachen / 1. Kirchensachen / 4. Verschiedenes

Nr. 447 Der Schulbesuch jüdischer und adventistischer Kinder (unvollständig)
(1934)

Hann. 174 Hannover (Laufzeit 1720-1944)
X Kirchen und Schulen

I Nr. 165 Gesetz über Erteilung der Korporationsrechte an Baptisten (Druck)
(1875)

Hann. 174 Neustadt / Rbg.
II Verwaltung des Innern / 10. Polizeisachen / f Politische und Vereinspolizei

Nr. 584 Allgemeine Erlasse wegen Überwachung der Versammlungen und
Vereine, Bd. 1 (1857-1900)
Nr. 585 dito, Bd. 2 (1900-1927)
Nr. 603 Verleihung juristischer Persönlichkeit an Vereine usw. (1886-1887)

II Verwaltung des Innern/10. Polizeisachen/g Religionspolizei

Nr. 615 Überwachung sektiererischer Religionsübungen (1867-1912)

1 Polizei / 10 Organisation/100 Ortspolizeibehörden

Nr. 3113 Polizeipräsident-Landeskriminalpolizeistelle Hannover, dann Gehei-
mes Staatspolizeiamt Berlin und Staatspolizeistelle Hannover: Politische Mit-
teilungen und Berichterstattung in politischen Angelegenheiten, Überwa-
chung von Parteien, Organisationen, Personen, kirchlichen religiösen Verbän-

ZThG 8 (2003), 280–294, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



286 Christina Hillmann-Apmann

den, Maßnahmen gegen Juden, Verbot von Veranstaltungen und Druckwer-
ken (März 1933-Febr. 1934)
Nr. 3114 Geheimes Staatspolizeiamt Berlin und Staatspolizeistelle Hannover:
desgl. Darin: Was tun die Adventisten in der Wohlfahrtspflege? Tätigkeitsbe-
richt für die Zeit vom 1. Januar bis 31. Dezember 1933 (Dez. 1933, März 1934-
Juli 1934)

Hann. 174 Springe
X Verschiedenes

Nr. 684 Eintragung von Vereinen ins Vereinsregister (1900-1936)
Nr. 689 Die in das Vereinsregister eingetragenen Vereine (1908-1932)
Nr. 697 Unpolitische Vereine und Versammlungen (1934-1944)

3.3. Landdrosteien

1822 wurden in der Provinz Hannover 3 Landdrosteien (6 im König-
reich) als Mittelbehörde zwischen Staats- und Kabinettsministerium und
den Ämtern eingerichtet.

Die Gliederung der Aufgabenverteilung der Landdrosteien, wie sie
sich im Findbuch wieder findet, entspricht im Wesentlichen der der Äm-
ter. Nur enthalten sie eine größere Anzahl an Akten aufgrund der über-
geordneten Kompetenzen und eines wesentlichen größeren Zuständig-
keitsbereichs der Landdrosteien.

Die Landdrostei war zuständig für die Regiminalverwaltung u.a. mit
Domänensachen, Militärsachen, Polizeisachen, Hoheits- und Grenzsa-
chen, technische und finanzielle Aufsicht über Kirchen und Schulen,
Aufsicht über sämtliche Bedienstete der Unterbehörden, daher auch Kon-
trollfunktion über die Justizverwaltung, Kirchen- und Schuldiener. Aus-
genommen waren Justiz- und eigentliche geistliche Sachen. Im Vergleich
zu den preußischen Regierungen war die Zuständigkeit eingeschränkt, da
die oberen Landesbehörden wie Kammer, Kriegskanzlei, Obersteuerkol-
legium und Konsistorien ihre Aufgaben behielten. Als Ausdruck ihrer
Kontrollfunktion dienten jährliche Bereisungen des Distrikts und Visita-
tionen, deren Ergebnisse in Form von Berichten an das Ministerium ge-
sandt wurden.

Hann. 80 Hannover (Landdrostei Hannover)2

A Generalia / II C Geistliche und Unterrichtsangelegenheiten / I Geistliche An-
gelegenheiten / 7. Religiöse Sekten

Nr. 2610 Der Wiedertäufer Joh. Gerhard Oncken in Hamburg, ingl. die an ei-
nigen Orten entdeckten pietistischen Umtriebe (mit Steckbrief, u.a. Bericht

2 Die Landdrostei Hannover umfasst den Sprengel des Fürstentums Calenberg und der
Grafschaften Hoya und Diepholz und ist somit zuständig für 18 Ämter und 9 Städte. Der
Umfang an Akten misst ca. 25000 Nr., die 214 laufender Meter entsprechen.

ZThG 8 (2003), 280–294, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Quellen der freik. Gemeindegeschichte in Staats- und Kommunalarchiven 287

der Polizeidirektion Hannover über Privatversammlungen, Durchführung der
Taufe durch Steinhof, auch im Winter) (1841-1845)

B Spezialia/Verwaltung der Ämter / a Einzelne Ämter nach Alphabet / III Regi-
minalverwaltung / C Polizeisachen / 2. Sicherheitspolizei: bei Hann. 80 Hanno-
ver keine Betreffe, jedoch bei
B / Y. Amt Springe / IV Kirchen- und Schulsachen

By Nr. 399 Religionsübungen der Wiedertäufer in Neustadt und Hachmühlen
(1860)

B / Amt Syke / IV Kirchen- und Schulsachen

Baa Nr. 441 Umtriebe des baptistischen Missionsgehilfen Haupt aus Breslau
[in Heiligenrode] (1856-1859)

C Verwaltung der Städte / d Stadt Hannover / VI Kirchen- und Schulsachen / 1.
Kirchensachen / h. Varia

Cd Nr. 1329 Die Begründung einer freien Gemeinde [in Hannover] (1851)

Hann. 80 Hildesheim (Landdrostei Hildesheim)
E Generalpolizeisachen / DD Städte-, Flecken- und Ämtersachen / 29. Amt Lie-
benburg / a. Varia

E Nr. 1151 Die in Othfresen stattgefundenen separatistischen Wiedertäufer-
Konventikel (1841-1844) 1885 wurden die Landdrosteien in preußische Regie-
rungsbezirke umgewandelt (Provinzialordnung vom 07.Mai 1884)

3.4. Regierungen

Sie führten die landdrosteiliche Verwaltung fort und beschränkten sich bei
Kirchensachen auf die traditionelle Aufsichtsfunktion der Landdrosteien:

Kirchspielgrenzen, Patronatsrechte, Vermögen, Pfarr- und Kirchenge-
bäude, soweit Staat und Gemeinden beteiligt waren.  Den ev. Konsisto-
rien in der Provinz Hannover sollten in Kirchensachen ihre bisherigen
Zuständigkeiten verbleiben. Neu war die Übertragung des ges. Volks-
schulwesens vom Konsistorium Hannover an die drei Regierungen.

Hann. 180 Hannover3

Polizei / Politische Polizei / Polizeiliche Maßnahmen in nationalsozialistischer Zeit

Nr. 756 Verbote von Zeitungen, Druckschriften und Broschüren; Überwachung
der Gottesdienste; Sekten-Verbote (Sept. 1935 – Sept. 1936) Enthält u.a.: Ver-
zeichnis polizeilich gesuchter Personen

3 Die Akten der Regierung Hannover umfassen den Zeitraum von 1751-1992, die meis-
ten Akten haben eine Laufzeit von ca. 1885 bis spätestens 1945. Der Umfang beträgt ca.
16244 Nr., das entspricht ca. 252 lfdm. Die Regierung Hannover war seit 1885 zuständig
für den Stadtkreis Hannover und 12 weitere Kreise.

ZThG 8 (2003), 280–294, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



288 Christina Hillmann-Apmann

Kirchen und Schulen / Kirchenangelegenheiten / Religionsgemeinschaften /Sekten

e2 Nr. 27 Werbetätigkeit und Ausweisung von amerikanischen Mormonen
(1893-1951) Enthält u.a.: Unterlagen zur Adventisten- und Baptistengemeinde,
u.a. Schulbesuch der Adventistenkinder

Hann. 180 Lüneburg
Kirchen und Schulen / Schülerangelegenheiten / Allgemeines

cc. 3/021 Nr. 379 Schulbesuch der Adventistenkinder (1907-1940)

Kirchen und Schulen / Kirchen- und Religionsangelegenheiten / weitere Religi-
onsgemeinschaften und Sekten

Acc. 3/088 Nr. 49 Erteilung der Rechtsfähigkeit an die Baptisten-Gemeinde in
Platendorf, Kreis Gifhorn (1901) Enthält u.a.: Glaubensbekenntnis und Ver-
fassung der Gemeinde der getauften Christen (Baptisten)

Hann. 180 Hildesheim
Präsidialabteilung / Kommunalangelegenheiten / Einzelne Städte / Münden

Nr. 19615 Anträge und Beschwerden in Gemeindeangelegenheiten der Stadt
Münden (1903-1926) Enthält u.a.: Entwässerung des Grundstücks der Metho-
distengemeinde An der Casseler Schlagd 2 (1904)

3.5. Konsistorium

Das Konsistorium ist in der 2. Hälfte des 16. Jahrhunderts entstanden.
Der Landesherr war summus episcopus und für Kirchensachen depu-
tierte Räte und Theologen waren mit der Kirchenleitung betraut. Das
Konsistorium zu Hannover wurde 1636 von Herzog Georg eingerichtet. 

Es war zuständig für
– Kirchen und Schulen
– Prüfung und Bestallung der Pfarrer und Lehrer
– Lehrstreitigkeiten
– Anklagen gegen geistliche Personen
– Ehesachen
– kirchliche Vermögensverwaltung
– geistliche Jurisdiktion.
Der Geheime Rat war übergeordnete Behörde; das Departement für Kon-
sistorialsachen im Geheimen Rat ging 1832 im Kultusministerium auf.
1866 wurde ein Landeskonsistorium eingerichtet (Vorläufer der hanno-
verschen Landeskirche).

Hann. 83 (Kurfürstliches bzw. königliches Konsistorium und Provinzialkon-
sistorium zu Hannover (1509-1887)
I. Generalia

III Nr. 319 Die Separatisten zu Harburg (1710-1711)
I Nr. 7 Anzeige des Predigers zu Marienwerder über Aberglauben mit der Bibel

ZThG 8 (2003), 280–294, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Quellen der freik. Gemeindegeschichte in Staats- und Kommunalarchiven 289

zur Ermittelung eines Diebes. Neigung der Töchter des Obersten v. Schneen
zur Herrnhutischen Sekte (1742-1749)
I Nr. 9 Das Eindringen der Herrnhuter oder Zinzendorffschen Sekte im Celli-
schen (u.a. mit Protokoll eines Verhörs)(1748-1750) 

3.6. Geheimer Rat

Der bei der Zentralbehörde erwachsene Bestand betrifft die innere Landes-
verwaltung in allen ihren Zweigen. Seine Gliederung in 53 alphabetisch an-
geordnete Abschnitte dürfte im Wesentlichen auf das Registraturschema
der Geheimerats-Registratur zurückgehen; in einzelnen Fällen schimmert
die Departementseinteilung des Geheimen Rates noch durch. Folgende De-
partements haben die Akten bearbeitet: Aus dem Bereich des späteren In-
nenministeriums das General-Polizei- und Städtedepartement, das Wege-
bau-Departement, das Landesökonomiedepartement, aus dem Bereich des
späteren Finanzministeriums das Landschaftliche Lizenz-, Kontributions-
und Schatzdepartement, das Münzdepartement, das Postdepartement, aus
dem Bereich des späteren Kultusministeriums das Konsistorialdeparte-
ment, das Klosterdepartement und das Universitätsdepartement.

Hann. 93 (Akten der Geheimen Räte die innere Landesverwaltung betreffend
[1329-1850, Schwerpunkt 1705-1823])4

10. Konsistorialsachen, kirchliche Bauten, Stiftungen/Abweichende Lehren, ins-
besondere Pietismus

Nr. 250 Die Separatisten im Lande, welche sich des öffentlichen Gottesdienstes
enthalten und sonst irrige Meinungen in Glaubenssachen hegen, insonderheit
die auf dem Harz, auch Erneuerung der Sabbatordnung und ihre Publikation
auf dem Harz (Bd. 1.) (1724-, 1733-1735)
Nr. 253 Das erneute Hervortreten des Pietismus auf dem Harze, auch in Han-
nover und anderen Teilen des Landes, insbesondere in Münden
Darin: Verordnung von Kurfürst Georg Ludwig gegen Pietismus und andere
Schwärmerei, 1703 Febr. 20; Verordnung Georgs II. betr. die Separatisten,
1734 Mai 28 / Juni 8 (1703, 1738-1745)

42. Religionssachen

Nr. 1943 Wegschaffung der sog. Pietisten aus hiesigen und benachbarten Lan-
den, insbesondere auf dem Harz, Ausrottung deren irriger Meinungen in Glau-
benssachen und damit umherlaufende skandalöse Unziemlichkeiten (1703-
1724) Darin: Warnungsschrift an die Clausthalische Gemeinde von Caspar Cal-
vör (1712) sowie »Christ-erbaulicher Spiegel des Heiligen Vaterunsers …«5

Die Mehrzahl der von dieser Zentralbehörde direkt bearbeiteten Landes-
verwaltungssachen wurde 1823 den Landdrosteien übertragen. Die De-
partements wurden dann 1832 zu den Ministerien zusammengefasst.

4 Umfang: 180 Fach.
5 In der Abteilung Polizeisachen sowie unter den Kirchen- und Polizeisachen bei der

Verwaltung der Städte und Flecken fanden sich keine einschlägigen Betreffe.

ZThG 8 (2003), 280–294, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



290 Christina Hillmann-Apmann

3.7. Innenministerium (Hann. 104)

Das Ministerium der inneren Angelegenheiten entstand 1831/32 aus der
Zusammenfassung der Geheimerats-Departements der Polizei- und
Städtesachen, der Wegebau-, der inneren Hoheits- und der Landesöko-
nomiesachen. Der Aktenbestand, der 900 Fach aus der Zeit vom Anfang
des 18. Jahrhunderts bis 1868 umfasste, ist 1943 leider vollständig ver-
brannt. Sicher dürften sich hier unter den Polizeisachen weitere rele-
vante Akten befunden haben.

Das Departement für Konsistorialsachen im Geheimen Rat ging 1832,
wie vorher erwähnt, im Kultusministerium auf.

3.8. Kultusministerium (Hann. 113)

Das Kultusministerium ist 1832 aus dem Departement der Universitäts-
sachen, der geistlichen Sachen, der Schulsachen und der Klostersachen
hervorgegangen. Die Geschäfte des Kultusministeriums beschränkten
sich auf die Aufsicht über die Universität, die Konsistorien, das Ober-
schulkollegium und die Klosterkammer. Eine staatliche Schulverwaltung
gab es noch nicht. Der Bestand umfasst 616 Fach und hat eine Gesamt-
laufzeit von 1423-1870.

Hann. 113 (Kultusministerium)6

K Geistliche und Schulsachen / I. Generalia / 8. Religionssachen

K I Nr. 1541 Das Verfahren bei Taufen erwachsener Proselyten (1841)

K Geistliche und Schulsachen / III Reformierter Kultus und Sekten / 8 a Sektie-
rer, Generalia und Varia

K III Nr. 345 Das zu beobachtende Verfahren gegen s.g. Baptisten, welche die
Taufe ihrer Kinder verweigern (1842-1856) Enthält u.a.: Berechtigungen der
Baptisten-Sekte; Verfassung der Baptisten; Monatsschrift über die Baptisten,
Mitgliederlisten; Gesuch der Baptisten um Korporationsrechte
K III Nr. 346 Der wiedertäuferische Separatismus in der hiesigen Residenz-
Stadt (1844-1859) Enthält u.a.: Das zu beobachtende Verfahren gegen s.g. Bap-
tisten, welche die Taufe ihrer Kinder verweigern; auch Bericht über Oncken
und Taufen durch Steinhof
K III Nr. 361 Die Umtriebe des baptistischen Missionsgehilfen, des Schuster-
gesellen Wilhelm Haupt im Amt Syke, des Schuhmachers Wilkens zu Wittin-
gen (1856-1864)
K III Nr. 362 Eine Eingabe von Deputierten der religiösen Gesellschaft der
Freunde in England (Quäker) (1857)

6 Die Gliederung umfasst eine Klassifikation nach Buchstaben von A-M.

ZThG 8 (2003), 280–294, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Quellen der freik. Gemeindegeschichte in Staats- und Kommunalarchiven 291

K Geistliche und Schulsachen / III Reformierter Kultus und Sekten / 8 b Menno-
niten

K III Nr. 367 Die Vorstellung der Mennoniten-Gemeinde zu Norden wegen
des Beitrages zu der dortigen lutherischen Kirche (1817-1818)
K III Nr. 372 Der An- und Verkauf von Grundstücken der mennonitischen
Kirchengemeinde zu Emden (1842-1866)

K Geistliche und Schulsachen / III Reformierter Kultus und Sekten / 8 c Herren-
huter

K III Nr. 375 Die Erlaubnis für die Herrenhutschen Lehrer, ihre Gemeindemit-
glieder und Freunde im Königreich Hannover besuchen zu dürfen (1734-1748,
1828-1837) Enthält u.a.: Instruktion für die Arbeiter unter den auswärtigen
Freunden der Brüdergemeine
K III Nr. 376 Die Verhältnisse der Herrenhuter in Ostfriesland (1852-1867)
Durch die Einverleibung des Königreichs Hannover in den preußischen Staat
1866 verlor das Kultusministerium seinen Rang und seine Aufgabe als oberste
Landesbehörde. Es wurde als Departement des Kultus der preußischen Zivilad-
ministration eingegliedert und führte als solches die nicht auf den Kultusmi-
nister in Berlin übergehenden Geschäfte fort, bis das am 17.09.1867 errichtete
Oberpräsidium der Provinz Hannover eingerichtet war. Zum 01.07.1868 ord-
nete der Oberpräsident die Aufhebung des Departements des Kultus an.

3.9. Der Oberpräsident der Provinz Hannover

Am 17. September 1867 übernahm der erste Oberpräsident der preußi-
schen Provinz Hannover die Aufgaben der ehemaligen Ministerien. Die-
ser Bestand stellt eine Brücke dar zwischen den Ministerialakten des Kö-
nigreichs Hannover und denjenigen des 1946 neu entstandenen Landes
Niedersachsen. Die Akten dokumentieren eine genau 80 Jahre währende
Periode, in der Hannover nicht Sitz einer obersten Regierungsgewalt
war, sondern die Geschicke des Landes unter dem preußischen Adler von
Berlin aus gelenkt wurden. Sein formelles Ende fand das Oberpräsidium
durch die Verordnung Nr. 46 der britischen Militärregierung vom 23.
August 1946, durch die die preußischen Provinzen in der britischen Zone
aufgelöst und statt ihrer Länder gebildet wurden. In der Folge sind aus
den Büros des Oberpräsidiums die Staatskanzlei und die Ministerien des
Landes Niedersachsen hervorgegangen.

Hann. 122 a (Umfang: 804 Fach, Laufzeit: 1830-1955)7

17 Kirchenwesen / 3. Religionssekten

Nr. 3678 Die Methodisten (1876) Enthält u.a.: Schreiben des Oberpräsidenten
an die Landdrostei Osnabrück zwecks Einziehung von Erkundigungen

7 Der Bestand ist in 37 Untergruppen gegliedert, die wiederum nach dem Dezimalsys-
tem unterteilt sind.

ZThG 8 (2003), 280–294, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



292 Christina Hillmann-Apmann

Nr. 3681 Religions-Sekten (Verschiedenes) (1868-1945) Enthält u.a.: Wieder-
zulassung der Adventisten

34 Militär und Marine; Kriegsmaßnahmen/3. Wehrpflicht und Ersatzwesen

Nr. 6667 Die Militärverhältnisse der Mennoniten (1867-1868)

Kultusministerium, Nds. 400 (Laufzeit ab 1946)
2 Grundsatzfragen der Bildungs- und Schulpolitik / 4. Kirchenfragen: Beziehun-
gen zur ev. und kath. Kirche, Staatskirchenrecht und Konkordat

Nds. 400 Acc. 31/86 Nr. 444 Anerkennung der »Vereinigung der Deutschen
Mennonitengemeinden als Körperschaft des öffentlichen Rechts« (1948-1964)
Nds. 400 Acc. 31/86 Nr. 445 Verleihung der Körperschaftsrechte an die Ge-
meinschaft der Sieben-Tags-Adventisten (1949-1956) Enthält u.a.: Ablehnung
der Körperschaft, auch Druckschriften der Adventisten, Statistik
Nds. 400 Acc. 31/86 Nr. 446 dito (1957-1959) Enthält: Umfangreiche Korres-
pondenz mit endgültiger Verleihung der Körperschaft, Druckschriften der Ad-
ventisten: Jahrbuch 1955, Wohlfahrt

Amtsgerichte, Hann. 172 xx (Amtsgerichte bis 1945), Nds. 725 xx (Amtsge-
richte nach 1945)8

Hann. 172 Peine Acc. 37/79 Nr. 7 Vereinsregisterakte der Baptistengemeinde
Peine (1920-1943)
Nds. 725 Winsen/Luhe Acc. 156/82 Nr. 7 Austritte aus der Neuapostolischen
Kirche und ev. Freikirchlichen Gemeinde (Baptisten) (1967-1970)

Für das 18. Jahrhundert finden sich in den Staatsarchiven Verordnungs-
sammlungen, die teilweise durch Sachindices erschlossen sein können.
Hier hat man eine Fundgrube landesherrlicher Reskripte, die auch den
Umgang mit pietistischen und sektiererischen Elementen regeln. Für das
19. Jahrhundert existieren Verordnungssammlungen in gedruckter Buch-
form.

Möchte man die eigene Gemeindechronik mit Bildmaterial ergänzen
und ist im privaten Kreis, oder im Oncken-Archiv noch nicht fündig ge-
worden, kann man die in den meisten Staatsarchiven vorhandenen Ab-
bildungssammlungen sichten. Vielleicht findet sich dort ein zeitgenössi-
sches Foto von dem Straßenzug, wo sich damals das Versammlungsge-
bäude der Gemeinde XY befand.

8 In den Amtsgerichten, die 1852 eingerichtet wurden, sind u.a. Vereinsregister und
Vereinsregisterakten überliefert. Während die Vereinsregister in toto als archivwürdig
übernommen werden, wird aufgrund der Vielzahl nur eine kleine qualitative Auswahl an
Vereinsregisterakten übernommen. Als Bewertungskriterium dient hierbei zum einen die
Spiegelung regional typischer Vereinstätigkeit, zum anderen hängt die Auswahl jedoch von
den persönlichen Interessen des Archivars ab. So ist es leider zum Zufall überlassen, wenn
sich die Vereinsregisterakte z.B. der Baptistengemeinde in xy im Staatsarchiv wiederfindet.

ZThG 8 (2003), 280–294, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Quellen der freik. Gemeindegeschichte in Staats- und Kommunalarchiven 293

4. Zusammenfassung

Bei freikirchlichen Betreffen in staatlichen Akten handelt es sich vorwie-
gend um den Niederschlag staatlicher Überwachungs- und Aufsichtstä-
tigkeit zur Zeit des landesherrlichen Kirchenregiments. Die Akten begin-
nen frühestens im 17. Jahrhundert; das entsprechende Schriftgut endet
vorwiegend 1918 mit dem Ende des landesherrlichen Kirchenregiments.
Aus der NS-Zeit und unmittelbaren Nachkriegszeit finden vereinzelt
Folgen der NS-Gesetzgebung und deren Aufhebung durch die Militärre-
gierung Niederschlag. Es geht um die Überwachung freikirchlichen Le-
bens zum Zweck der staatlichen Reglementierung. Dies kann zum einen
von oben nach unten geschehen mittels Reskripte, Verordnungen und
Dekrete, entweder des Landesherrn selber, oder durch die Behörden im
Auftrag des Landesherrn: z.B. Ministerien an Landdrostei, Landdrostei an
das Amt. Zum anderen bilden Berichte unterer Behörden an ihre dienst-
vorgesetzte und weisungsbefugte Behörde Mittel zum Zweck staatlicher
Kontrolle und Lenkung, z.B. Berichte des Amtes an die Landdrostei,
Landdrostei an Ministerium, Konsistorium an Ministerium. Ebenso kön-
nen Akten Suppliken (Bittschriften, Eingaben) des betroffenen Personen-
kreises enthalten, in denen sie um Duldung ihres Kultus und Befreiung
von Strafgeldern und Disziplinarmaßnahmen wie z.B. eine Ausweisung
aus dem Land und eine Entlassung aus dem Gefängnis Gefängnis, bitten.

Als Zeugnisse freikirchlichen Lebens, die zum einen als Bewertungs-
grundlage für obrigkeitliche Entscheidungen dienen, andererseits als Be-
weismittel gegen die betroffenen Personen verwendet werden, finden sich
Anzeigen von Beobachtern, Zeugenaussagen von Probanden und Ver-
dächtigen oder freikirchliche Druckschriften und Satzungen als Beilagen.

Zum Schluss möchte ich mit einem erheiternden Beispiel aus den Ak-
ten Zeugnis davon geben, daß unsere Vorfahren im Herrn – allen Wider-
ständen zum Trotz – nicht nur fest im Glauben, sondern auch hart im
Nehmen waren:

»Auch Onken aus Hamburg hat denselben [Versammlungen] früher beigewoh-
net, ist aber seit geraumer Zeit nicht mehr in ihnen erschienen, sondern wird
durch den von ihm zum Apostel geweiheten Tischlergesellen Steinhof aus Ein-
beck vertreten, der nebst anderen Personen öfterer im Interesse und auf Kosten
der Gesellschaft Reisen macht, auch die Taufhandlungen, eine nothwendige Be-
dingung der neu aufzunehmenden Mitglieder besorgt. Bei diesem Acte wird fol-
gendermaßen verfahren. Nachdem jemand durch vorgängige mehrmalige Prü-
fung als genugsam vorbereitet sich erwiesen und nachdem er erklärt hat, nicht
mehr sich selbst, sondern im weitesten Sinne der Gesellschaft angehören zu
wollen, wird kurz darauf die Taufe angesetzt, und die eifrigsten Mitglieder bei-
derlei Geschlechts wohnen derselben bei. Man versammelt sich zu dem Ende in
der Nacht, oder in einer frühen Morgenstunde irgend wo am Ufer eines Flusses.
Der Aspirant legt seine Kleider ab, hüllt sich in eine Art von Sack, welcher unter
dem Kinn zugeschnürt wird, umwickelt den Kopf mit einem Tuch und kniet in
diesem Aufzuge neben dem Wasser nieder, damit er von dem Steinhof, unter

ZThG 8 (2003), 280–294, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



294 Christina Hillmann-Apmann

Auflegung der Hand, eingesegnet werde. Ist dieses geschehen, so treten beide
ins Wasser, wo Steinhof, die Taufe selbst durch gänzliches Untertauchen unter
die Wasserfläche, wobei kein Theil des Körpers sichtbar bleiben darf, vornimmt.
Unter vielen Glückwünschen und Bezeugungen der Theilnahme und Zunei-
gung der Zuschauer bekleidet sich der Getaufte und man geht in kleinen Trupps
nach Hause. Durch üble Witterung und winterliche Jahreszeit läßt man sich kei-
nes Weges abhalten die Taufe zu vollziehen. Wenigstens hat der Steinhof geäu-
ßert, daß er sich einst bei einer im Winter vorgenommenen Taufe die Füße an
dem Eise verletzt, welches den Flußrand in großen Stücken bedeckt habe.«9

Ich hoffe, mit diesen Beispielen bei Ihnen Interesse und Neugier am Re-
cherchieren und die Freude geweckt zu haben, sich auf Spurensuche nach
Ihren gemeindlichen Wurzeln zu begeben.

9 Zitat aus: Hann. 113 K III Nr. 346 Bericht der Polizeidirektion Hannover an die Land-
drostei Hannover vom 26. November 1844, Abschrift (Original auch in Hann. 80 Hannover
Nr. 2610).

ZThG 8 (2003), 280–294, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Suchen. Und Finden?

Aufgaben und Aufbau des Gemeindearchivs1

Hans-Volker Sadlack

1. Aufgaben des Gemeindearchivs: Rechtssicherung,
Identitätswahrung, Gemeindeverwaltung

In seinem Kriminalroman »Wenn der Tod tanzt« beschreibt Christian
Uecker ein Gemeindearchiv. Die Schlüsselfunktion dieses Archivs bei der
Aufklärung eines Verbrechens ist ungewöhnlich – sein Zustand leider
nicht.

»Wieder ging ihm das Skelett vom Dachboden der Kirche durch den Kopf. Die
Polizei hatte sich festgelegt, der Tote war mit an Sicherheit grenzender Wahr-
scheinlichkeit im Spätsommer 1945 ermordet worden. Die Chronik des Pastor
Böhme fiel ihm ein, er könnte doch in der Chronik des Pastor Böhme nachlesen,
was dieser über jenes Jahr geschrieben hatte. Es gehörte zu den Aufgaben der
Pastoren, eine Chronik zu führen, und gerade in früheren Zeiten hatten die Pas-
toren diese Pflicht sehr ernst genommen. Pastor Falke seufzte. Das Archiv der
Kirchengemeinde befand sich auf dem Dachboden des Pastorats in einem völlig
ungeordneten, chaotischen Zustand. Er würde lange suchen müssen, bis er die
entsprechenden Texte fand. Das Glück kam ihm zu Hilfe. Nachdem er die
schmale Treppe zum Dachboden hinaufgestiegen war, sich kopfschüttelnd den
Bergen von übereinander gestapelten Aktenstücken und Büchern genähert
hatte, erwies sich schon das zweite Buch, das er in die Hand nahm, als die ge-
suchte Chronik. Gespannt begann Falke zu blättern.« 2

Eine treffende Situationsbeschreibung: Untergebracht ist das Gemeinde-
archiv in einem entlegenen Winkel, Dachboden oder Keller. Es befindet
sich »in einem völlig ungeordneten, chaotischen Zustand«. Finden kann
man etwas nur nach langem unsystematischem Suchen, wenn überhaupt
– reine Glückssache. Und was das Verhältnis des Pastors zum Gemeinde-
archiv betrifft, kann man es noch besser sagen? »Pastor Falke – seufzte.«
Vielleicht auch aus schlechtem Gewissen. Die Verwaltung des Gemein-
dearchivs ist in den evangelischen Landeskirchen per Kirchengesetz gere-
gelt. Der Gemeindepastor kann die Betreuung zwar delegieren, behält
aber selbst gegenüber dem landeskirchlichen Archiv die Verantwortung
für das Archivgut der Gemeinde. Das landeskirchliche Archiv wiederum

1 Der Artikel basiert auf einem Vortrag, der im Rahmen der Tagung der Theologischen
Sozietät des BEFG in Elstal am 8. Juni 2002 gehalten wurde.

2 C. Uecker, Wenn der Tod tanzt. Kriminalroman, Kiel 21994, 44.

ZThG 8, 295-305, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 295–305, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



296 Hans-Volker Sadlack

repräsentiert das Landeskirchenamt. Kurz: Die sachgemäße Verwaltung
des Gemeindearchivs gehört zu den Pflichten des Pfarramtes, sie kann
bei der Visitation kontrolliert werden und, bei notorischem Versäumnis,
disziplinarische Folgen haben.

Vergleichbare Vorschriften für das Gemeindearchiv existieren im
BEFG nicht. Die Datenschutzordnung des Bundes betrifft Archivgut in
Gemeinden indirekt, insofern es sich um die aktenmäßige Erfassung und
Speicherung bzw. Aufbewahrung personenbezogener Daten handelt (§3,
Abs. 4). In Erläuterungen wird noch darauf aufmerksam gemacht – die
köstliche Bemerkung folgt im Wortlaut –, »dass Akten und Aktensamm-
lungen sicher aufzubewahren und nicht weitergegeben (Müllabfuhr!)
werden sollten.«3

Aus dieser Empfehlung ergeben sich Fragen: Welche Unterlagen sind
aufzubewahren? Wie lange? An welchem Ort? Wer darf sie ggfs. benut-
zen? Zu welchem Zweck? Diese Fragen und einige mehr beantwortet die
Archivordnung des BEFG, veröffentlicht im »Handbuch« des Bundes un-
ter B 9. Sie wurde im Jahr 2000 von der Bundesleitung verabschiedet und
»regelt Ablieferung, Aufbewahrung und Nutzung von Archivgut« – al-
lerdings nur der Bundesgremien, -arbeitszweige und -mitarbeiter. Für
Gemeinden gilt die Archivordnung also nicht, es sei denn, sie machen
sich diese durch Beschluss zu eigen.4

1.1. Sicherung von Gemeinderechten

Auch ohne Geltung der Archivordnung geschehen Archivgutverwah-
rung und -benutzung in der Gemeinde nicht im rechtsfreien Raum.
Grundsätzlich sind allgemeine Rechte, neben Personenschutzrechten vor
allem Eigentums- und Urheberschutzrecht, in diesem Bereich relevant.
Archivgut bedarf folglich der Sicherung, und beim Stand der Dinge ist
die Gemeinde, bzw. die Gemeindeleitung dafür verantwortlich! Dieser
Sachverhalt ist vermutlich kaum im Bewusstsein. Bekannt sein dürfte
hingegen, dass Archivgut in speziellen Fällen der Rechtssicherung die-
nen kann. Insbesondere Personal-, Bau- und Finanzakten dokumentieren
auch Rechtsverhältnisse. Zum Rechtsnachweis herangezogen, können sie
unter Umständen materielle und andere Konsequenzen haben.

Zu den Aufgaben des Gemeindearchivs gehört somit die Rechtssiche-
rung. Im Protokoll der Bundeskonferenz von 1857, der ersten Erwäh-
nung des Archivs in einer baptistischen Quelle, steht seine juristische
Funktion sogar im Vordergrund:

Oncken: »[…] Ich glaube, alle hier versammelten Brüder sollten bei ihrer
Rückkehr ihre Gemeinden, welche Capellen besitzen, veranlassen, ein Docu-

3 Datenschutzordnung des BEFG, in: Handbuch, hg. vom BEFG, B 5, 3, 20.
4 Archivordnung des BEFG, in: Handbuch, hg. vom BEFG, B 9, § 1, 2.

ZThG 8 (2003), 295–305, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Suchen. Und Finden? 297

ment auszufertigen, worin sie erklären, daß ihre Capellen, resp. Gebäude, zu
gottesdienstlichen Zwecken bestimmt, nur denjenigen Baptisten ihrer Ge-
meinde für alle Zeiten als Eigentum verbleiben sollen […]«5

1.2. Wahrung der Gemeindeidentität

Die juristische Funktion, Sicherung des Gemeindeeigentums, steht hier
im Dienst der historischen Funktion des Archivs, Geschichtspflege bzw.
Traditionssicherung. Die Gebäude sollen also nur denjenigen für alle Zei-
ten als Eigentum verbleiben …,

»[…] welche auf dem Grunde des Bekenntnisses und der Verfassung der Ge-
meinde getaufter Christen, Hamburg 1847, stehen, die Lehre festhalten und
nur Getaufte zum Abendmahl zulassen. Diese Documente sollen eingesendet
und an irgend einem Ort in einem Archiv aufbewahrt werden, während die
Gemeinden eine Abschrift davon in ihren Händen behalten.«6

Die Klärung der baptistischen Identität – wie wir heute sagen würden –
setzt die Möglichkeit der Gemeinde voraus, sich selbst und öffentlich Re-
chenschaft zu geben über Sein und Werden. Wie aber soll das möglich
sein, wenn die geschichtliche Entwicklung kaum quellenmäßig doku-
mentiert, nicht erschlossen und nicht zugänglich ist oder nicht vermittelt
wird? Bedauerlicherweise sind vorangegangene Verluste und Versäum-
nisse bei der Archivierung später nicht mehr oder nur mit erheblichem
Aufwand zu korrigieren. Im Jahr vor dem Gemeindejubiläum ist es dafür
in der Regel zu spät!

Die Notwendigkeit des sorgfältigen Umgangs mit Dokumenten über
das Wirken in Vergangenheit und Gegenwart ergibt sich meines Erach-
tens gerade für eine freikirchliche Gemeinde, weil sie auf Mitgliederak-
zeptanz angewiesen ist und sich als konfessionelle Minderheit um gesell-
schaftliche Relevanz bemühen muss.

1.3. Informationsquelle für die Gemeindeverwaltung

Zurück zur Bundeskonferenz 1857. Jede Gemeinde sollte also eine solche
Erklärung aufsetzen und eine Abschrift davon behalten, die Sicherungs-
kopie. Das Original soll »in einem Archiv aufbewahrt werden«, und zwar
in »Hamburg, als dem Ort, wo alle andern Documente aufbewahrt sind
und wo die leitenden Brüder des Bundes wohnen«.7 Die räumliche Nähe
des Archivs zur Verwaltung verweist auf seine verwaltungsinterne
Funktion. Leitungskompetenz beruht auch auf der Kenntnis von Sach-
verhalten und Zusammenhängen, die sich aus zurückliegenden Entwick-

5 Protocoll-Auszug der Bundes-Conferenz … der vereinigten Gemeinden getaufter
Christen …, Hamburg 1857, 47.

6 Ebd.
7 A.a.O., 48.

ZThG 8 (2003), 295–305, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



298 Hans-Volker Sadlack

lungen und Entscheidungen, Erkenntnissen und Erfahrungen ergeben
haben. Das Archiv kann somit dem Informationsfluss für Zwecke der
Gemeindeleitung dienen, langfristig und zuverlässig, unabhängig von
Personen, von Wahl- und Berufungsperioden, Strukturveränderungen
und Interessenlagen.

1.4. Gemeindearchiv – warum eigentlich nicht?

Allerdings stehen freikirchliche Strukturen und freikirchliche Mentalität
dem Anliegen einer systematischen Dokumentation in mancher Hinsicht
entgegen.

1. Der hohe Anteil freiwilliger, ehrenamtlicher Mitarbeit fördert die
Neigung zur »Privatisierung« von Archivgut.

2. Schriftgut freikirchlicher Gemeinden ist auch gekennzeichnet durch
die enge Verbindung dienstlicher, persönlicher und seelsorgerlicher An-
gelegenheiten. Aus Gründen der »Vertraulichkeit« wird es darum dem
Archiv vorenthalten – auf Kosten der Dokumentation.

3. Wenig Verwaltungsaufwand produziert wenig Archivgut. Dieses
wird sich in Zukunft noch weiter reduzieren durch Techniken der Büro-
kommunikation, die den Schriftverkehr ersetzen.

4. Die Eigenständigkeit der evangelisch-freikirchlichen Ortsgemeinde
macht die örtliche Überlieferung oft zur einzigen Überlieferung – und
deren Verlust zum Totalverlust, wie im Fall der Gemeinden in den ehe-
mals deutschen Ostgebieten.

5. Schließlich wird Archivarbeit immer noch erschwert durch mangeln-
des Geschichtsbewusstsein. Von Ausnahmen abgesehen und manchen Be-
mühungen zum Trotz haben Freikirchen »bisher eigentlich kein Verhältnis
zu ihrer Geschichte entwickelt, sondern lebten so, dass sie meinten, unter
Absehung von ihrer Tradition direkt auf die Heilige Schrift zurück greifen
zu können.«8

Das Bewusstsein für die Bedeutung von Archivmaterial scheint in den
Freikirchen jedoch zuzunehmen. Dieser Eindruck ergibt sich angesichts
verstärkter Bemühungen um Archivräume, Archivordnungen und Ar-
chivstellen. Der BEFG hat sich in den letzten Jahren ein neues Archiv in
Elstal geleistet, auch die Mennoniten bauten ein Archiv in Weierhof, und
an der Bibelschule Wiedenest, dem Standort des Archivs für Brüderge-
schichte, bildete sich eine Archiv-Arbeitsgemeinschaft. Der Verein für
Freikirchenforschung hat eine Muster-Archivordnung für Freikirchen
erarbeitet und verbreitet, auf deren Grundlage BEFG und BFEG eigene
Archivordnungen erhalten haben.

Es gibt überzeugendere Gründe für Aufbau und Pflege eines Gemein-
dearchivs als Nostalgie. Je systematischer und kontinuierlicher Samm-

8 E. Geldbach, Freikirchen: Erbe, Gestalt und Wirkung, Göttingen 1989, 17.

ZThG 8 (2003), 295–305, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Suchen. Und Finden? 299

lung, Aufbewahrung und Sicherung von Archivgut erfolgen, desto bes-
ser ist der Rechtssicherung, der Identitätswahrung und der Gemeinde-
verwaltung gedient.

2. Aufbau des Gemeindearchivs: Sammeln, Ordnen, Verzeichnen

Aufbau und Betreuung des Gemeindearchivs sind keine große Kunst.
Manches wird im Folgenden nur deshalb kompliziert erscheinen, weil
man noch nicht darüber nachgedacht hat. Aber mit Abstand und Übung
stellt sich heraus: Es ist eigentlich ganz einfach, es lässt sich schnell erler-
nen, es kostet nicht viel – außer Zeit -, es kann sogar interessant werden,
wenn man weiß, welches Material ein Gemeindearchiv sammelt, welche
Arbeitsschritte das Archivieren umfasst, und welche Ausstattung (Ver-
packungsmaterial, Raum) dafür erforderlich ist.

2.1. Sammeln

Was sammelt ein Gemeindearchiv? In Anlehnung an die Archivordnung
des BEFG alles, was »Selbstverständnis, Auftrag und Arbeit« der Ge-
meinde dokumentiert: das Wirken ihrer Gremien, Gruppen, Mitarbeiter
und gegebenenfalls ihrer Einrichtungen in Vergangenheit und Gegen-
wart, sowie historisch und aktuell bedeutsame Ereignisse, Entwicklun-
gen, Persönlichkeiten und Verhältnisse.9 Anderes kann, unter Beachtung
gesetzlicher Vorschriften, vernichtet werden. Von dieser Möglichkeit
sollte aber bei dezimierten Archivbeständen nur mit größter Vorsicht
Gebrauch gemacht werden. Im Zweifelsfalle: Aufbewahren!

Checkliste: Was ist davon im Gemeindearchiv vorhanden?

»Amtsbücher« (Protokolle, Mitgliederverzeichnisse, Kassenbücher)
rechtsverbindliche Akten (Verträge, Satzungen, Prozessakten)
Personalakten (Berufungsverfahren, Aufgabenbeschreibung, Gehalt und
Versicherung)
Bauakten und -pläne (auch von nicht ausgeführten Vorhaben)
Gemeindebriefe (vollständig?)
dienstliche Korrespondenz (der Pastoren, Gemeindeleiter, Gruppen- und
Projektleiter)
Darstellungen zur Geschichte (Festschrift, unveröffentl. Chronik, Interviews)
Nachlässe (Tagebücher, Briefe)
Pressedokumentation
Sammlungen (Fotos, Plakate, Ton- und Videokassetten, Stempel, Briefkopf)
Sachen (ausgedientes Abendmahlsgeschirr, Kanzelbibel, Sonntagschulge-
schenke, Mobiliar, Taufkleid, Kollektenkorb …)
Material für Öffentlichkeitsarbeit (Diaserien, Ausstellungstafeln)

9 Archivordnung des BEFG, § 4, 2f.

ZThG 8 (2003), 295–305, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



300 Hans-Volker Sadlack

Fremdmaterial (von Nachbar-, Mutter-, Zweiggemeinde, diak. Einrichtung,
Vereinigung)
Archivbibliothek (ältere Bücher, Zeitschriften, Jahrbücher des Bundes,
Kleinschriften, Traktate, Noten)
Theologie und Frömmigkeit (Predigten, Gottesdienstprogramme, Themen-
ausarbeitung, Aufzeichnungen über Lebens- und Glaubenserfahrungen)

So kann das Archiv dem Anspruch gerecht werden, »Selbstverständnis,
Auftrag und Arbeit« der Gemeinde zu dokumentieren. Im Gegensatz
dazu vermittelt das übliche Gemeindearchiv den Eindruck, das Leben ei-
ner Evangelisch-Freikirchlichen Gemeinde würde sich in Vorstandssit-
zungen und Gemeindeversammlungen erschöpfen und sich dabei vor al-
lem um Bauvorhaben und um Geld drehen. Denn Sitzungsprotokolle,
Bau- und Kassenunterlagen machen gewöhnlich den größten Teil des
Archivbestands aus. Das gibt zu denken. Schlussfolgerungen im Hinblick
auf baptistische Identität möchte ich daraus nicht ziehen. Aber bemer-
kenswert ist doch, dass Verkündigung, Seelsorge und persönliche Fröm-
migkeit kaum dokumentiert sind.

Wir kommen hier nicht um die Feststellung herum, dass dies vor al-
lem ein Versäumnis der Pastoren gewesen ist. Die Chronistenpflicht für
das Gemeindeleben in seiner Gesamtheit kann man ihnen zwar nicht zu-
muten, aber irgendeine Form der Buchführung über den eigenen pasto-
ralen Dienst ist nicht zuviel verlangt. Carl Schneider, 1922-1939 Lehrer
für Praktische Theologie am Predigerseminar, hat den Zusammenhang
von »Schreibarbeit und Seelsorge« im gleichnamigen Kapitel seiner »Be-
rufslehre für Diener am Wort und der Gemeinde« so begründet:

»Auch die schriftliche Arbeit stehe unter dem Blickpunkt der Seelsorge. Es ist
ein ideeller Gewinn, wenn Erfolg oder Fehlschlag der Arbeit symbolisch in
Namen, Zahlen und Registern vor das Auge tritt. Viele Winke und Antriebe
zu größerer Freudigkeit oder ernsterer Gewissenhaftigkeit in der Gesamt- und
Einzelseelsorge kann diese Symbolik vermitteln […] Dem jeweiligen Prediger
ist es eine ergiebige Quelle von Erkenntnissen über magere und fette Jahre,
Sturm und Stille, Leid und Freude, Geburt und Tod, Taufe und Ausschluss,
Treue und Untreue, Kommen und Gehen im Leben der Gemeinde. Unordent-
lich geführt bleibt dieses [Hauptbuch] ein Denkmal der Schande für den ver-
antwortlichen Prediger und ein Ärgernis für den Nachfolger.«10

Viel wäre schon gewonnen, wenn gelegentlich ein Gottesdienstpro-
gramm, eine Predigt(-kassette) und Ausarbeitungen für das Gemeindear-
chiv zurückgelegt würden, wenn bei Dienstende die Seelsorgekartei dort-
hin käme – natürlich unter Verschluss! – und selbstverständlich der voll-
ständige dienstliche Schriftverkehr von Pastor und Gemeindeleitung.
Dieses Schriftgut ist entstanden im Rahmen einer Tätigkeit, zu der die
Gemeinde berufen oder beauftragt hat, für die sie im Falle des Pastors so-

10 C. Schneider, Das Werk eines evangelischen Predigers. Eine Berufslehre für Diener
am Wort und der Gemeinde, Kassel o. J., 10f.

ZThG 8 (2003), 295–305, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Suchen. Und Finden? 301

gar bezahlt. Das dienstliche Schriftgut gehört dem Auftraggeber, der Ge-
meinde, es gehört somit ins Gemeindearchiv – spätestens bei Dienstende!
Es ist erstaunlich, mit welcher Selbstverständlichkeit Verantwortliche in
Gemeinden, Werken und auch im Bund diesem Grundsatz zum Trotz an-
nehmen, sie könnten über den Verbleib ihres dienstlichen Schriftver-
kehrs frei verfügen. §5 (1) der Archivordnung des BEFG schreibt Bundes-
bediensteten und -beauftragten vor:

»Gremienmitglieder, Mitarbeiter und Beauftragte des Bundes, seiner Arbeits-
zweige, Einrichtungen und Werke, denen in dieser Eigenschaft Schriftgut und
anderes Material übergeben worden ist, sind verpflichtet, dieses vollständig zu
übergeben, sobald es zur Erledigung der dienstlichen Aufgaben nicht mehr be-
nötigt wird. Dasselbe gilt für im Dienst entstandenes Schriftgut und anderes
Material. Gegenüber den Erben hat der Bund einen Herausgabeanspruch.«11

Es wäre sehr zu empfehlen, dass die Gemeindeleitung sich mindestens
diese Ablieferungsverpflichtung in irgendeiner Form zu eigen macht,
nicht nur für Pastoren sondern für alle leitenden Mitarbeiter.

2.2. Ordnen

Für das Ordnen des Archivs hat sich ein Vorgehen bewährt, das hier in
den wichtigsten Regeln erläutert wird, ohne in Details zu gehen. Falls
nicht schon geschehen, sortiert man zunächst grob in drei Archivalien-
gattungen: Bibliotheksgut, Sammlungsgut, Archivgut.

Priorität für das Archiv der Gemeinde hat das aus dem Wirken ihrer ei-
genen Gremien, Gruppen, Mitarbeiter und Einrichtungen entstandene
Archivgut im engeren Sinne, wie »Amtsbücher«, Akten, Gemeindebriefe,
usw. Das Gemeindearchiv sollte darüber hinaus Material archivieren, das
nicht unmittelbar aus dem pastoralen, missionarischen oder diakonischen
Wirken der Gemeinde entstanden ist, es aber durch Bezugnahme darauf
illustriert oder interpretiert, so genannntes Sammlungsgut: Pressedoku-
mentation, Plakatsammlung, Fotosammlung … Das Gemeindearchiv
kann schließlich Veröffentlichungen des Bundes und Festschriften der
Nachbargemeinden sammeln. Als Bibliotheksgut können letztere ohne
weiteres jedem zugänglich sein, was im Falle von Sammlungsgut und erst
recht bei Archivgut nicht ratsam ist. Deshalb lohnt sich die getrennte
Aufbewahrung.

Bibliotheksgut wird sodann mit Verfasser, Titel, Erscheinungsort und
-jahr katalogisiert, wie man es kennt. Sammlungsgut ist nach Gattung
und evtl. Format zu trennen. Großformatige Plakate und Zeichnungen sind
möglichst liegend ausgebreitet aufzubewahren, nicht stehend gerollt. Fotos
behalten nur beschriftet Wert, dazu vielleicht im Seniorenkreis fragen:
»Wer kennt Personen auf dem Bild? Wann und wo könnte das aufgenom-

11 Archivordnung des BEFG, §5 (1), 3.

ZThG 8 (2003), 295–305, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



302 Hans-Volker Sadlack

men sein?« Die Beschriftung kann vorläufig mit dünnem Bleistift auf der
Rückseite erfolgen. Das schadet dem Foto nicht, im Gegensatz zum Einkle-
ben – Klebematerial zerstört auf Dauer die Trägersubstanz. Besser noch die
Fotos einzeln in speziellen Fotohüllen in Kartons legen. Von Klarsichthül-
len, wie sie im Fotohandel angeboten werden, ist wegen ihres PVC-Gehalts
abzuraten. Aber im Großen und Ganzen sind Bibliotheksgut und Samm-
lungsgut im Gemeindearchiv unproblematisch.

Hingegen erfordert das Archivieren von Akten zusätzliche Überlegun-
gen. Zu beachten ist die »Provenienz« der Akte, d.h. der Entstehungszu-
sammenhang. Hat der Pastor die vorliegende Akte angelegt? Oder der
Gemeindeleiter? Ist es wirklich eine Akte aus dieser Gemeinde? Oder aus
der Stationsgemeinde, die sich mittlerweile aufgelöst hat? Oder ist es eine
Akte über die diakonische Einrichtung, in deren Trägerkreis der frühere
Gemeindeleiter mitgearbeitet hat? Oder eine Akte der Vereinigung, weil
der Pastor zugleich Vereinigungsleiter war? Die Provenienz ergibt sich
evtl. schon aus der Beschriftung des Aktendeckels, sonst müssen Adressa-
ten und Absender der darin enthaltenen Schriftstücke geprüft werden.
Manchmal helfen auch Farbe und Art der Aktenordner bei der Zuord-
nung. Jedenfalls ist die Kenntnis der Gemeindegeschichte von Vorteil –
Namen, Funktionen, Gemeindestrukturen und -geographie und ihre Ver-
änderungen im Laufe der Zeit. Gemäß solcher Entstehungszusammen-
hänge sind die Akten einander zuzuordnen. Nur so kommen wir den his-
torischen Gegebenheiten näher.

Und wenn nun der Gemeindeleiter in ein und derselben Akte Gemein-
dekorrespondenz und die Protokolle der diakonischen Einrichtung und au-
ßerdem private Autoreparaturrechnungen und weiteres Schriftgut völlig
ungeklärter Herkunft vermischt hat? Trotzdem: Grundsätzlich die einzel-
nen Akten in der Form belassen, wie sie entstanden sind, also nicht nach-
träglich neu und »besser« ordnen! Vielleicht hatte er auf dem Weg zur Di-
akoniesitzung einen Unfall und wollte sich die Reparaturkosten vom Dia-
koniewerk erstatten lassen. Oder er war ein chaotischer Typ in der Akten-
führung (und als Autofahrer), aber ein sehr beweglicher Gemeindeleiter
und deshalb auch in übergemeindlichen Gremien gefragt, hatte darum
aber keine Zeit für den »Papierkram«. Wie auch immer: Die vorgefundene
Ordnung innerhalb einer Akte – mag sie vordergründig auch als Aktenun-
ordnung erscheinen – ist in dieser Form aus bestimmten Gründen ange-
legt worden. Oder sie hat sich weniger absichtsvoll aus Umständen erge-
ben, die wir nicht kennen. Sie ist, so wie sie ist, der Geschichte am nächs-
ten, deshalb selbst ein »Dokument« und als solches zu bewahren. Unter
dem Gesichtspunkt des Ordnens ist also bezüglich einzelner Akten inso-
weit festzuhalten, dass sie nicht neu geordnet werden dürfen!

Was das Ordnen des gesamten Archivbestands betrifft, war schon von
der Aufteilung nach Archivaliengattungen (Bibliotheksgut – Samm-
lungsgut – Archivgut) die Rede. An dieser Stelle geht es um das Ordnen
des Archivgutes, der Akten, im engeren Sinne. Der folgende Entwurf ei-

ZThG 8 (2003), 295–305, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Suchen. Und Finden? 303

ner Systematik bedarf in jedem Fall der Anpassung an örtliche Gegeben-
heiten durch Ergänzung oder Weglassung. In einer größeren Gemeinde
wird er aber vieles abdecken.12

Gemeindearchiv-Systematik für Schriftgut

Grundsätzlich: Altbestand möglichst nach gewachsener Struktur (Proveni-
enz!) ordnen; Archivbibliothek und Sammlungsgut (Bild- / Tondokumente,
Sachen etc.) trennen

1. Gemeindegeschichte im Überblick
Festschrift, Chronik, Statistik-Übersicht, etc.

2. Gemeindeordnungen und -satzungen
auch »Handbuch des Bundes«, »Rechenschaft vom Glauben«

3. Gemeindeleitung
Pastoren: Schriftverkehr, Älteste, Gemeindeleiter / Vorstand: Protokolle,
Schriftverkehr, Gemeindeversammlung

4. Gemeindemitarbeiter
Angestellte: Vertrag, Aufgabenbeschreibung, Gehaltsabrechnung, etc.
(»Personalakten«), Ehrenamtliche

5. Gemeindemitglieder
Mitgliederverzeichnisse, Mitgliederangelegenheiten A-Z: Schriftverkehr,
Überweisungen, etc.

6. Gemeindegruppen
7. Gemeindeveranstaltungen

Gottesdienste: Programme, Verkündigung, Bekanntmachungen; Ge-
meindefeste; Evangelisation; Bildungsarbeit

8. Diakonische Einrichtungen / Projekte
Kindergarten, etc.

9. Gebäudeverwaltung
10. Kassenverwaltung
11. Kontakte zu Gemeinden, Vereinigung, Bund, Werke, EBM
12. Kontakte zu Allianz und Ökumene

Nach Bedarf hinzufügen: z.B. Außenmission, Theologie und Frömmig-
keit (nach Themen), Öffentlichkeitsarbeit, Zweiggemeinden, Nachlässe
(nach Personen), etc.

Exkurs: Archivraum

Zum Ordnen des Gemeindearchivs im weiteren Sinne gehört die räumli-
che Unterbringung. Zur langfristigen Erhaltung von Archivalien, zum
Schutz vor Beschädigung und vor Missbrauch trägt die Beschaffenheit
des Archivraumes entscheidend bei. Ein separater Archivraum im Ge-
meindezentrum mit verschließbarer, feuerhemmender Tür, der nur die-

12 Im Fall einer kleinen Gemeinde, deren Archiv ich geordnet habe, ergaben sich nur
fünf Gruppen: 1. Gemeindegeschichte (im Überblick), 2. Gemeindeleitung, 3. Gemeinde-
gruppen und -veranstaltungen, 4. Gebäudeverwaltung und 5. Kassenverwaltung.

ZThG 8 (2003), 295–305, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



304 Hans-Volker Sadlack

sem Zweck dient, wäre zu empfehlen. Dieses Ideal wird sich aber nur bei
einem Neubau verwirklichen lassen. Dann sollte man die Gelegenheit
aber auch nutzen!

Die Realität in Gemeinden ist, dass Archivschränke und -regale in
Mehrzweckräumen stehen. Von dieser Realität sollten wir ausgehen:
Gruppenräume und Flure sollten es auf keinen Fall sein wegen der leich-
ten Zugänglichkeit. Eher kommt das Vorstandszimmer oder das Büro des
Pastors dafür in Frage, eventuell auch ein verschließbarer Abstellraum.
Nach Möglichkeit zu meiden sind Kellerräume (wegen zu hoher Luft-
feuchtigkeit) und Dachböden (wegen Temperaturschwankungen und
Brandgefahr). Raumgröße und Statik müssen auf langfristig steigenden
Umfang ausgelegt sein. Druckführende Wasserleitungen in der Nähe er-
höhen das Risiko von Wasserschäden. Brennbare Gegenstände, auch Ein-
richtungsgegenstände (Holzmöbel, Gardinen, Teppichboden) sollten sich
in dem für Archivzwecke mit genutzten Raum auf das Unvermeidliche
beschränken. Ein Feuerlöscher (und zwar Wasser – kein Schaum!) sollte
in der Nähe sein; und vor allem: Absolutes Rauchverbot!

Dieser Aufwand für ein Gemeindearchiv mag übertrieben erscheinen.
Nicht alle Anforderungen werden erfüllbar sein. Aber die Kombination
von Maßnahmen erhöht die Sicherheit. Und für Verbesserungen ist ge-
wiss in jeder Gemeinde noch Spielraum. – Im »Spielraum« wäre das Ge-
meindearchiv übrigens völlig fehl am Platz.

2.3. Verzeichnen

Zurück zu unserem fiktiven Gemeindeleiter und seiner chaotischen Ak-
tenführung. Wenn einzelne Akten also in der vorgegebenen (Un-)Ord-
nung belassen werden müssen und nicht neu sortiert werden dürfen – wie
findet man dann ein bestimmtes Schriftstück? Der Aktenordner, und zwar
jeder einzelne, muss zu diesem Zweck jeweils auf einer Karteikarte (oder
in einem Datensatz) durch eine Inhaltsangabe erschlossen sein. Diese Er-
schließungsarbeit, im Fachjargon »Verzeichnen« genannt, gehört zu den
Kernaufgaben des Gemeindearchivars. Nur in sehr dünnen Akten ist es al-
lerdings möglich, tatsächlich jedes einzelne Schriftstück im »Enthält«-
Vermerk mit stichwortartigem Inhalt und Entstehungsjahr anzugeben.
Bei umfangreicheren Akten erfolgt die Inhaltsangabe in Auswahl. Es heißt
dann, die Akte »Enthält v.a.« oder »Enthält u.a.«, je nach dem, wie weitge-
hend ihr Inhalt aufgelistet werden soll. Ein die Akte inhaltlich umfassen-
der Aktentitel, eine sie zeitlich umfassende Laufzeit (Entstehungsjahr des
frühesten und des spätesten Schriftstückes), sowie Angaben zum Bestand
(z.B. Gemeindearchiv EFG x), zur Systematik (z.B. 9. Gebäudeverwal-
tung), zur Provenienz (z.B. Akte von Pastor y) und eine Signatur runden
die Verzeichnungsarbeit ab. Akteninhalte, die wegen ihrer geschichtlichen
Bedeutung, ihrer Form, zeitlich oder sonst wie aus dem Rahmen fallen
(z.B. die privaten Autoreparaturrechnungen), werden zusätzlich unter

ZThG 8 (2003), 295–305, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Suchen. Und Finden? 305

»Enthält auch« aufgeführt und damit, einem Ausrufungszeichen oder Fra-
gezeichen vergleichbar, markiert. So liefert die Verzeichnungsarbeit An-
haltspunkte für das Zurechtfinden unter Beibehaltung der vorgegebenen
Ordnung – oder Unordnung – innerhalb der Akten, besonders, wenn der
in Kartei, Datei oder Findbuch vollständig verzeichnete Aktenbestand am
Ende außerdem durch Sach-, Personen- und Ortsregister erschlossen ist.
Mit der Verzeichnung gehen Maßnahmen zur Erhaltung des Archivgutes
einher, wie Reinigung, Entfernen von Büroklammern und anderen Me-
tallteilen, Umbetten in säurefreie Mappen mit Kunststoffbügeln und ab-
schließend Lagerung in Archivkartons.

Wenn der Aufbau des Gemeindearchivs beendet ist, könnte die ein-
gangs wiedergegebene Passage des Kriminalromans so lauten:

»[…] Die Chronik fiel ihm ein, er könnte doch in der alten Chronik des Pastor
Böhme nachlesen, was dieser über jenes Jahr geschrieben hatte. Es gehörte zu
den Aufgaben der Pastoren, eine Chronik zu führen und wie seine Vorgänger
in früheren Zeiten wurde diese Pflicht zur Dokumentation der pastoralen Tä-
tigkeit auch von ihm sehr ernst genommen. Pastor Falke seufzte vor Erleichte-
rung. Er konnte sich beglückwünschen, dass er gleich zu Beginn seiner Dienst-
zeit dafür gesorgt hatte, dass das Gemeindearchiv auf die Tagesordnung der
Gemeindeleitung kam. Es wurde der Beschluss gefasst, ein zuverlässiges Ge-
meindemitglied, fachmännischem Rat folgend, mit dem Sammeln, Ordnen
und Verzeichnen des Archivmaterials zu beauftragen. Außerdem hatte die Ge-
meindeleitung sich selbst, ihn als Pastor und die Gruppen- und Projektleiter
dazu verpflichtet, in Zukunft solche Unterlagen an das Gemeindearchiv abzu-
geben, die für die Mitarbeit nicht mehr benötigt würden. Für die Unterbrin-
gung des Archivs wurde ein ehemaliger Abstellraum in der ersten Etage des
Gemeindezentrums bestimmt. Brennbare Einrichtungsgegenstände wurden
daraus entfernt, soweit das möglich war, und stattdessen zweckmäßige Metall-
regale aufgestellt. Pastor Falke schloss die feuerhemmende Tür auf – außer
ihm besaßen nur der Gemeindearchivar und der Hausmeister einen Schlüssel
– und ließ seinen Blick voller Befriedigung an den akkurat auf- und nebenein-
ander gestapelten säurefreien Archivkartons entlang gleiten, in denen das Ar-
chivgut nun gut geschützt lag, nachdem Metallteile entfernt und Aktenordner
durch Archivmappen ersetzt worden waren. Er würde nicht lange suchen müs-
sen, bis er die entsprechenden Texte fand. Ein Blick ins Findbuch: Das Sachre-
gister verwies unter dem Stichwort »Chronik« auf Seite 3. Richtig, da war sie
verzeichnet mit der Signatur 1.15 ( also als Nr. 15 in der Gruppe 1 »Gemeinde-
geschichte im Überblick«; das hätte er sich aber auch denken können), mit dem
Aktentitel »Chronik der Gemeinde«, dem Enthält-Vermerk »handschriftliche
Aufzeichnungen von Pastor Böhme« und der Laufzeit »1930-1950«. Da, der
Karton mit der Aufschrift »Gemeindearchiv 1.13-1.16«. Ein Griff – und er
hielt die gesuchte Chronik behutsam in der Hand. Gespannt und ohne die Fin-
ger zu befeuchten, begann Falke zu blättern.«

ZThG 8 (2003), 295–305, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Dokumentation

»Wir sehen uns in die Schuld unseres Volkes
und unserer Bundesgemeinschaft

verflochten«

Zur Entstehungsgeschichte und Funktion
des Schuldbekenntnisses von 19841

Günter Hitzemann und Andrea Strübind

Auf dem Kongress der Europäisch-Baptistischen Föderation, der aus An-
lass des 150. Jubiläums des Kontinentalen Baptismus 1984 in Hamburg
stattfand, gab unser Bund ein einstimmig vom Bundesrat (West) be-
schlossenes Schuldbekenntnis zum Weg unserer Freikirche im »Dritten
Reich« ab. Wie war es zu diesem für den deutschen Baptismus einzigar-
tigen Ereignis gekommen und was können wir im Blick auf dieses »Stück
Zeitgeschichte« über den Umgang mit der eigenen und der gemeinsamen
Schuld lernen? Die nachstehenden Erinnerungen, Recherchen und Über-
legungen erscheinen ein Jahr, bevor sich das Hamburger Schuldbekennt-
nis der deutschen Baptisten zum 20. Mal jährt, und sind diesem Ereignis
gewidmet.

1. Reflexionen und Erfahrungen zur Schulderklärung von 1984

Die Teilnehmer der Festveranstaltung zur 150-Jahrfeier der kontinental-
europäischen Baptistengemeinden am 2. August 1984 im Congress Cen-
trum Hamburg werden sich gerne an wertvolle und originelle Beiträge
sowie die großartigen Chor- und Instrumentaldarbietungen erinnern.
Ein Höhepunkt besonderer Art war aber zweifellos die Erklärung unse-
res baptistischen Gemeindebundes zu seinem Verhalten in der Zeit des
Nationalsozialismus, die von der Bundesleitung erarbeitet und am Vor-
tag vom Bundesrat einstimmig angenommen worden war. Ich habe sie,
verbunden mit Worten aus Bußpsalmen, als damaliger Präsident des
Bundes verlesen dürfen.

1 Leicht überarbeitete und vollständige Fassung des Beitrags in »Die Gemeinde«, Nr. 6-
7 (23.3.2003), 10-13. Dort konnte der Beitrag nur in gekürzter Form erscheinen. An dieser
Stelle kann er nun vollständig und um einen Dokumentenanhang erweitert veröffentlicht
werden.

ZThG 8, 306-321, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Entstehungsgeschichte und Funktion des Schuldbekenntnisses (1984) 307

Sooft ich an diese Stunden von »großer Bedeutung für die Geschichte
unseres Bundes und der europäischen Baptisten« (Wolfgang Müller) zu-
rückdenke, bewegt mich, mit welch gespannter Aufmerksamkeit die Anwe-
senden bereit waren, die Worte der Erklärung nicht nur entgegenzuneh-
men, sondern sich selbst mit ihnen zu identifizieren. Viele waren ergriffen,
spontan versöhnungsbereit – ganz gleich, ob es sich um Delegierte, Ge-
meindemitglieder, Gäste oder Freunde handelte. Auch die ausländischen
Teilnehmer, in deren Namen der Vorsitzende des Resolutionsausschusses,
Dr. David Russell, in der Vollversammlung  des EBF-Kongresses am 4. Au-
gust antwortete, zeigten sich bewegt. In der von ihm vorgetragenen Soli-
daritätsbekundung heißt es u.a.:

Wir, die nicht-deutschen Teilnehmer des Europäischen Baptistischen Kongres-
ses haben mit Dankbarkeit und Respekt die Erklärung gehört, die der Bund
Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden über die Rolle der Baptisten in der
Zeit des Naziregimes gab, und wissen den Mut und die Demut zu schätzen, die
diese Worte zeigten. Beim Zuhören wurde uns um so mehr bewusst, dass die
Last der Geschichte schwer auf uns liegt, zugleich jedoch auch, dass es Barm-
herzigkeit und Vergebung durch das Kreuz Christi gibt. In Christus vereinen
wir uns mit den deutschen Gemeindemitgliedern und ihren ernsten Gebeten,
wissend, dass auch wir der Barmherzigkeit und Gnade Gottes bedürfen.

Die Teilnehmer der EBF-Vollversammlung waren mit Herz und Sinn
eins vor Gott, als sie sich über alles vormals Belastende hinweg anschlie-
ßend die Hand reichten.

Dieses Ereignis hat über den Tag hinaus Wirkung gezeigt. Es wurde
von Kirchen im In- und Ausland beachtet und wiederholt als Vorbild für
eigenes Bekennen genommen. Auch aus Israel kamen Bezeugungen des
Respekts. Bei aller Freude über diese positive öffentliche Resonanz be-
deutete mir die Tatsache, dass gerade junge Leute aus unseren Gemein-
den sich aufgrund des Schuldbekenntnisses überzeugter mit unserer
Freikirche identifizieren konnten, besonders viel. Bedauerlicherweise
kam es nicht – wie lange Zeit erhofft – zu einem gemeinsamen Wort un-
seres Bundes und des Bundes  in der DDR.

Den ersten Anstoß zu dieser Erklärung verdanken wir Horst Rauschke
aus Hannover, der sich im Mai 1982 brieflich an mich wandte. Die sich an-
schließenden Überlegungen der BL bestätigten seine Einschätzung über
das weitgehende Versagen unserer Bundesgemeinschaft angesichts der
Herausforderungen des totalitären NS-Staates. Sind wir doch nicht nur
für das verantwortlich, was wir tun, sondern auch für das, was wir nicht
tun (Mt 25,45). Gerade die Unterlassungen standen in unseren Gesprä-
chen stärker im Zentrum der Überlegung, als es bei den Vertretern jener
Generation der Fall war, die vor uns Verantwortung getragen hatten.

Dennoch blieb der Prozess, der schließlich zur Erklärung von 1984
führte, nicht ohne kontroverse Diskussionen. Kritisch wurde der zeitli-
che Abstand zu den Ereignissen als Argument gegen ein Schuldbekennt-
nis angeführt. Ein Beteiligter gab damals zu bedenken: »Man stelle sich

ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



308 Günter Hitzemann und Andrea Strübind

vor, wie peinlich es für ausländische Kongressteilnehmer sein würde, mit
vierzigjähriger Verspätung so etwas miterleben zu müssen.« Auch die
grundsätzliche Frage nach dem Bekenntnis individueller und kollektiver
Schuld wurde eingehend erörtert. Bereits im September 1982 beschloss
die Bundesleitung jedoch einmütig, eine Stellungnahme zu erarbeiten,
die auf dem EBF-Kongress 1984 in Anwesenheit der Delegierten aus den
europäischen Unionen abgegeben werden könnte. Generalsekretär Sieg-
fried Kerstan legte der Bundesleitung einen ersten Entwurf vor, an dem
weiter gearbeitet wurde, bis schließlich die mittlerweile siebte Text-
fassung nach eingehender Beratung  am  31. Juli 1984 – also zwei Tage
vor Beginn des EBF-Kongresses – von der Bundesleitung und tags darauf
überraschend auch vom Bundesrat einstimmig angenommen wurde. Die
Resonanz war überwältigend, viel tiefgreifender jedenfalls, als zunächst
erwartet werden konnte. Wichtig war der gemeinsame Mut zur Wahr-
heit vor Gott – sowohl hinsichtlich der eigenen Existenz als auch in den
Gemeinden – im Gegensatz zu aller Verdrängung von Unaufgeräumtem
und Belastendem aus der Vergangenheit. Darüber hinaus stärkte es un-
ser Vertrauen auf die Gnade Gottes, der durch Vergebung einen Neuan-
fang gewährt. Günter Hitzemann

2. Buße als Schulderklärung, Hintergründe und Folgerungen
des Schuldbekenntnisses von 1984

Das Schuldbekenntnis von 1984 hat eine lange Vorgeschichte, die hier
nur skizziert werden kann. Ausgelöst durch die »Stuttgarter Erklärung«
der Evangelischen Kirche von 1945 wurde auch in unserem Bund in den
ersten Jahren der Nachkriegszeit eine Diskussion um den rechten Um-
gang mit der Schuld ausgelöst. Deutliche Aussagen zur schuldhaften Ver-
strickung des Bundes, insbesondere seiner Entscheidungsträger, sucht
man in den ersten offiziellen Verlautbarungen an die Gemeinden nach
Kriegsende jedoch vergeblich. Faktisch vollzog sich bis Ende der fünfziger
Jahre keine personelle Erneuerung auf der Leitungsebene des deutschen
Baptismus. Aufkeimende kritische Diskussionen um den Weg des Bundes
während des »Dritten Reiches« und das Handeln der Leitungsebene sowie
Forderungen nach einem offiziellen Schuldbekenntnis wurden unter
Hinweis auf die gefährdete Einheit (Zusammenschluss von Baptisten-
und Brüdergemeinden) und dem katastrophalen organisatorischen Zu-
stand des Bundes unterdrückt und verdrängt. Die Stuttgarter Erklärung
galt als Bekenntnis zur »Kollektivschuld« und wurde vom damaligen
Bundesdirektor Paul Schmidt in seinem Rechenschaftsbericht zum Weg
des Bundes in der NS-Zeit abgelehnt, wobei er dieser Erklärung eine rein
taktische Motivation unterstellte. Der Bundesrat stellte sich einstimmig
zu diesem dezidiert apologetischen Bericht. Einzelne – wie Jacob Köbber-
ling, der baptistische Theologieprofessor Johannes Schneider und Fried-

ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Entstehungsgeschichte und Funktion des Schuldbekenntnisses (1984) 309

rich Wilhelm von Viebahn –, die zu einer kritischen Auseinandersetzung
mit der jüngsten Vergangenheit mahnten bzw. Entwürfe für ein offiziel-
les Schuldbekenntnis vorlegten, wurden nicht gehört. Mitte der siebziger
und zu Beginn der achtziger Jahre verstärkte sich jedoch in verschiedenen
Bereichen unseres Bundes die Beschäftigung mit der NS-Zeit (Studen-
tenzeitschrift, Tagungen, Veröffentlichungen).

Die Aufarbeitung der NS-Vergangenheit hatte im Jahr 1982 in der
Bundesrepublik Deutschland, auf die ich mich vorwiegend beziehe, be-
reits verschiedene Phasen durchlaufen (u.a. Entnazifizierung durch die
alliierte Besatzungspolitik; Kriegsverbrecherprozesse; Auschwitz-Pro-
zess 1963-1965; Anfragen durch die 68-er Bewegung; Nationale Gedenk-
tage als kollektives Gedächtnis). Dabei muss beachtet werden, dass der
Umgang mit der NS-Vergangenheit in den beiden deutschen Staaten
sehr unterschiedlich verlief und in der DDR durch ihre ideologische
Selbstdefinition als »antifaschistisches Deutschland« bis in die achtziger
Jahre hinein bestimmt wurde. Die Aneignung der NS-Vergangenheit
war ein zentrales Thema des »Kalten Krieges« und wurde von beiden po-
litischen Lagern in Deutschland zur gegenseitigen Diffamierung miss-
braucht. Durch die Friedensbewegung der frühen achtziger Jahre, die
viele Menschen erfasste, traten zudem Themen der politischen Verant-
wortung der Kirche auch in unseren Gemeinden ins Bewusstsein.

Am 14. Mai 1982 schrieb Horst Rauschke, ein engagiertes Gemeinde-
mitglied aus Hannover, der sich bereits für die Gedenkgeschichte der Op-
fer des »Dritten Reiches«, speziell der des Holocausts, eingesetzt hatte, an
den damaligen Präsidenten, Günter Hitzemann, sowie in Kopie an Wolf-
gang Müller (Redakteur für »Die Gemeinde)« und Siegfried Kerstan (Ge-
neralsekretär). In seinem Schreiben bat er die Thematik der Geschichts-
aufarbeitung des »Dritten Reiches« im Blick auf unseren Bund aufzugrei-
fen. »Mein Anliegen ist […], dass uns deutschen Baptisten deutlich wird,
wie wir in den Jahren von 1933-1945 mit dazu beigetragen haben, dass so
viel Unrecht geschehen konnte.« Er empfahl der Bundesleitung zwar
keine konkreten Maßnahmen, deutete aber wiederholt die Möglichkeit
eines offiziellen Schuldbekenntnisses anlässlich eines Bundesrates an.
Bezug nehmend auf das »Wort der Bundesleitung« von 1978 zur Reichs-
pogromnacht formulierte er sein Ziel, dass die Bundesgemeinschaft ge-
meinsam ihre Schuld erkennen und bekennen möge, um auf diese Weise
Vergebung zu erfahren. Weitere Motive waren für ihn der mögliche Zu-
sammenhang von einer ausbleibenden »Erweckung« aufgrund unberei-
nigter Schuld in der Vergangenheit und das Fehlen einer ausgewogenen
Beziehung unserer Bundesgemeinschaft zu Israel. »Mir geht es um un-
sere Schuld als deutsche Baptisten, die wir geschwiegen haben, wo wir
hätten reden müssen, die wir geredet haben, wo wir hätten schweigen
müssen, die wir vieles gewusst, zumindest aber geahnt haben.« Als Vor-
bild für sinnvolles Gedenken führte er die Schulderklärung von 1982 an-
lässlich des hundertjährigen Bestehens der evangelisch-reformierten Kir-

ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



310 Günter Hitzemann und Andrea Strübind

che in Nordwestdeutschland an (der Hinweis auf dieses Ereignis war
möglicherweise für die Wahl des Zeitpunkts der baptistischen Erklärung
von 1984 mitverantwortlich). Zum Abschluss schrieb er: »Es sollte dabei
nicht um eine Diskussion dieses Themas gehen. Über Schuld und Sünde
braucht nicht diskutiert werden – sie muss bekannt werden!« Damit hatte
er den Weg der weiteren Entwicklung vorgezeichnet.
In seinem Antwortschreiben vom 22. Juni 1982 nahm der Präsident die
Anregung positiv auf. Laut seiner Einschätzung, die in ihren Formulie-
rungen an die Stuttgarter Erklärung erinnerte, war den beteiligten Ver-
antwortlichen bewusst, dass »die Gemeinden unseres Bundes insgesamt
nicht genügend bekannt, gebetet und Widerstand geleistet und darum
Mitschuld auf sich geladen haben.« Günter Hitzemann hatte am 12. Juni
den Ausschuss »Personelles und Bundeshaus« der Bundesleitung über
Rauschkes Anliegen informiert. Das weitere Vorgehen der Bundeslei-
tung stand zu diesem frühen Zeitpunkt – wie das Schreiben belegt – und
nur wenige Wochen nach der Anfrage bereits fest: »Die Brüder des Aus-
schusses haben beschlossen, auf der Europäischen Jubiläumskonferenz,
die im August 1984 in Hamburg stattfinden wird, auf das Verhältnis des
Baptismus zum Nationalsozialismus in besonderer Weise einzugehen.
Das Internationale Programmkomitee soll gebeten werden, Vorkehrun-
gen zu treffen, dass der ganze Komplex behandelt wird. In Verbindung
damit soll Schuld bekannt, der Weg der Sühne aufgezeigt und beschrit-
ten werden. Die Anwesenheit von Vertretern aus Ländern, die unter
Hitler-Deutschland gelitten haben und heute noch leiden, ist richtig und
ich meine sogar erforderlich.« Hier wurde eindeutig festgehalten, wel-
chen Sinn die Weiterarbeit in den Gremien haben sollte: Ein Schuldbe-
kenntnis als symbolischer Akt, das den Weg zur Sühne vor den Delega-
tionen der europäischen Unionen freimachen sollte. Der Konnex mit
dem EBF-Kongress als geeigneter historischer Rahmen stand seitdem
fest.

In der Septembersitzung der Bundesleitung 1982 kam es, wie der Proto-
kolltext und die Erinnerungen Günter Hitzemanns zeigen, zu kontrover-
sen Beratungen über den eingeschlagenen Weg. Protokollarisch wurde
zunächst festgehalten, dass »kein Schuldbekenntnis« geplant sei. Auf der
nächsten Sitzung im November 1982 präzisierte man diese Formulie-
rung, die im diametralen Gegensatz zur ursprünglichen Intention stand,
im Protokolltext dahingehend: »Die Form eines großen, nachträglichen
Schuldbekenntnisses ist in diesem Zusammenhang allerdings wohl kaum
angebracht.« Die Widerstände gegen ein solches Vorhaben fast vierzig
Jahre nach Kriegsende schimmern in diesen textlichen Änderungen noch
durch. Von diesem Zeitpunkt an wurde auch offiziell nicht mehr von ei-
nem »Schuldbekenntnis« gesprochen, sondern von einer »Erklärung der
Bundesleitung zur Haltung des Bundes in der Zeit des Nationalsozia-
lismus«, und der Tagesordnungspunkt der Bundesleitungssitzungen hieß
fortan: »Aufarbeitung der Vergangenheit unseres Gemeindebundes 1933-

ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Entstehungsgeschichte und Funktion des Schuldbekenntnisses (1984) 311

45«. Die kontroversen Gespräche führten daher zum einen zu einer ge-
wissen Retardierung des zuvor klar benannten Zieles (Schuldbekennt-
nis), aber zugleich auch zur Ausweitung der Thematik auf eine notwen-
dige historische Aufarbeitung der Zeitgeschichte unseres Bundes. Dazu
sollte in der folgenden Sitzung ein Entwurf vorgelegt werden. Günter
Balders präsentierte im Mai 1983 eine detaillierte Gliederung für eine
wissenschaftliche Erarbeitung der Geschichte unseres Bundes im »Drit-
ten Reich«, die auf seinen bereits veröffentlichten Vorarbeiten und sei-
nen Studien für die Chronik zum 150-jährigen Jubiläum basierte. Zu-
gleich wollte die Bundesleitung die wissenschaftliche Erarbeitung unter
Einbeziehung von Zeitzeugen vorantreiben.

Nach der nächsten Bundesratstagung, auf der sowohl die zukünftige
Beschäftigung mit der Geschichtsaufarbeitung als auch das geplante
»Wort zur NS-Zeit« bekannt gegeben wurden, beriet die Bundesleitung
im September 1983 einen ersten Entwurfstext von Siegfried Kerstan. Im
Protokoll hielt man fest, dass eine Abstimmung bzw. Einigung mit dem
Bund in der DDR unbedingt erreicht werden sollte. In der Sitzung der
Bundesleitung am 5. November 1983 wurde jedoch bereits bezweifelt, ob
es im Blick auf den Textentwurf aufgrund der drängenden Zeit noch zu
einer Einigung mit dem Ost-Bund kommen würde. Am 31. Juli 1984 –
zwei Tage vor dem Beginn des EBF-Kongresses – wurde der siebte Text-
entwurf von der Bundesleitung beraten und verabschiedet.

Ein gemeinsames Wort von Ost und West war, entgegen dem ur-
sprünglichen Vorhaben, nicht erzielt worden. Dafür machen heute beide
Seiten eher pragmatische und zeittechnische Gründe verantwortlich als
ideologische Hemmnisse. Im Rahmen des alljährlichen Präsidentenbe-
richts nahm Manfred Sult, der Präsident des Bundes in der DDR, im
Auftrag der Bundesleitung anlässlich der Bundesratstagung vom 30. Mai
bis zum 1. Juni 1984 – also noch vor dem EBF-Kongress –  zur NS-Ver-
gangenheit Stellung. Seine Ausführungen gipfelten in den Sätzen: »Es
hat nach Beendigung des zweiten Weltkrieges und der Befreiung vom
Faschismus nicht an derartigen Bekenntnissen und an Bezeugungen des
Angewiesenseins auf Gnade und Vergebung, aber auch des Dankes für
den von Gott geschenkten Neuanfang gefehlt. Wir können auch heute
nicht anders, ganz gleich wie und ob wir jene Zeit miterlebt haben, als
uns unter die Schuld zu stellen, uns der Vergebung Gottes zu vergewis-
sern, die erfahrene Vergebung von Seiten derer, an denen unser Volk und
damit auch wir schuldig wurden, dankbar zu bezeugen und um Verge-
bung zu bitten, wo noch Schuld trennt. […] Möge Gott uns helfen, auch
aus diesem Teil der Geschichte zu lernen, unseren bleibenden Auftrag zu
erkennen und Zuversicht zu gewinnen.«

Vergleicht man den westdeutschen Erstentwurf der Erklärung von 1984
mit dem endgültigen Text, lassen sich unter fast vollständiger Beibehal-
tung des Gesamtduktus einige Veränderungen feststellen, die im Einzel-
nen hier nicht besprochen werden können. Bereits die erste Textfassung

ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



312 Günter Hitzemann und Andrea Strübind

fällt jedoch durch die klare und bekenntnishafte Sprachgestalt auf. In die-
sem noch frühen Stadium ging es nicht um eine Kommentierung oder Ab-
wägung verschiedener Standpunkte zur NS-Zeit, sondern um bekenntnis-
hafte Rede, wie dies bereits im Juni 1982 angedacht worden war.

Die neuen sprachlichen Präzisierungen bezogen sich u.a. auf das NS-
Regime als »Gewaltherrschaft«, die Judenverfolgung als »Massenver-
nichtung« und die Konsequenzen des Weltkrieges für »viele Völker«
(nicht nur für die »Nachbarvölker«). Letzteres wurde noch dadurch ver-
stärkt, dass das Ende der NS-Diktatur nicht – wie im Erstentwurf – als
Katastrophe nur für das eigene Land, sondern für die internationale Völ-
kergemeinschaft benannt wurde. Die Folgen des Zweiten Weltkrieges
wurden nicht nur für Deutschland, sondern in ihrer internationalen Be-
deutung erfasst. Durch diese textliche Veränderung vermied man jede
Aufrechnung von Schuld im Blick auf die Endphase des Krieges und die
leidvolle Nachkriegszeit. Bedauerlicherweise kann nicht eindeutig belegt
werden, wann die einzelnen textlichen Veränderungen erfolgten, da mir
nur die erste und die letzte Version vorlagen.

Eine wichtige Veränderung zum Erstentwurf bezog sich auf die
mangelnde Solidarisierung mit der Bekennenden Kirche: »Doch wir
haben uns nicht öffentlich mit dem Kampf und dem Leiden der Beken-
nenden Kirche verbunden und ebenso versäumt, eindeutig den Verlet-
zungen göttlicher Gebote und Ordnungen zu widerstehen.« Hier ist
eine bis in die wörtliche Übereinstimmung hinein wahrnehmbare An-
leihe an das »Schuldbekenntnis« von Johannes Schneider (1945) nach-
weisbar. Insgesamt lässt sich im Prozess der Überarbeitung eine Ver-
schärfung des eigenen Schuldanteils und die Betonung der kollektiven
Solidarität in der Schuld feststellen. Zusätzlich wurden das Verhalten
nach dem Krieg und die Motivation für die jetzige Erklärung angefügt,
die in den Kernsatz mündete: »Als Menschen, die jene Zeit nur in unter-
schiedlicher Dauer oder auch gar nicht miterlebt haben, sehen wir uns in
die Schuld unseres Volkes und unserer Bundesgemeinschaft verflochten
und tragen sie mit.« Auch der Schlusssatz, der über den zukünftigen
Nutzen dieser Erklärung Aufschluss gibt, wurde in signifikanter Weise
durch die Gespräche in der Bundesleitung modifiziert. Während man
vorher gemeinsam mit den anwesenden europäischen Unionen aus die-
sem geschichtlichen Zeitabschnitt für die Gegenwart lernen wollte, heißt
es im endgültigen Text: »Wir bitten Gott, dass wir aus diesem Teil unse-
rer Geschichte lernen, um dadurch wacher zu sein im Blick auf die geisti-
gen Verführungen dieser Zeit.« Insgesamt führte der Gesprächsprozess
in der Bundesleitung zu einer erstaunlichen Konzentration der Aussagen
auf das eigene Versagen des Bundes, die eindeutige Beschreibung der
Auswirkungen der NS-Gewaltherrschaft für das europäische Judentum
und die am Krieg beteiligten Völker sowie zu einer Verhältnisbestim-
mung zur Bekennenden Kirche. Dabei wurde die Sprache des Bekennt-
nisses nicht verwässert, sondern im Gegenteil noch verstärkt.

ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Entstehungsgeschichte und Funktion des Schuldbekenntnisses (1984) 313

Im Präsidentenbericht auf dem Bundesrat 1984 in Hamburg wurde den
Delegierten die »Erklärung der Bundesleitung zur Haltung des Bundes in
der Zeit des Nationalsozialismus«, die für den EBF-Kongress vorgesehen
war, erneut angekündigt. Der Text war jedoch im Plenum nicht als Vor-
lage verteilt worden. Daraus ist ersichtlich, dass die Bundesleitung auf
dem Weg der Erarbeitung, der nicht ohne Konflikte vonstatten gegangen
war, ihr ursprüngliches Ziel eines Schuldbekenntnisses der gesamten
Bundesgemeinschaft nicht länger verfolgte. Vielmehr war in deutlich ab-
geschwächter Form von einer Erklärung der Bundesleitung die Rede. Pas-
tor Friedhelm Lorenz bat in der Aussprache zum Präsidentenbericht je-
doch um die Bekanntgabe des Wortlauts. Daraufhin bot der Präsident die
Verlesung der Erklärung an. Der Bundesrat stimmte der Verlesung zu,
die der Verfasser des Erstentwurfs, Siegfried Kerstan, vornahm. Auf ei-
nen Antrag aus der Versammlung stellte sich der Bundesrat anschließend
ohne Gegenstimme bei zwei Enthaltungen hinter die Erklärung und
machte sie sich so zu eigen. Das war das eigentliche »Wunder« – oder
sollte man von der wundersamen Ironie der Geschichte sprechen? War
doch 1982 zunächst ein Schuldbekenntnis des Bundes angeregt und von
der Bundesleitung ins Auge gefasst worden, bis die kontroversen Diskus-
sionen aus dem beabsichtigten gemeinsamen Schuldbekenntnis eine Er-
klärung der Bundesleitung zum Verhalten des Bundes in der NS-Zeit
machten. Dann stellte sich auf Antrag aus seiner Mitte der gesamte Bun-
desrat jedoch einstimmig zu dieser Erklärung und machte sie dadurch zu
seinem Bekenntnis. Durch den Vortrag auf dem europäischen Kongress
in Hamburg als einem historischem Kairos und angesichts der Geschwis-
ter aus den Nationen, die besonders unter der NS-Gewaltherrschaft gelit-
ten hatten, wurde daraus ein einzigartiges Schuldbekenntnis, das, ver-
bunden mit ausgewählten Schriftworten aus Bußpsalmen,2 den Weg zur
Versöhnung öffnete. Die Erklärung wurde, wie das Bundesleitungsproto-
koll im September 1984 festhält, überall als »Schuldbekenntnis« aufge-
nommen und gewertet.

Unter Verweis auf die  »Stuttgarter Erklärung« von 1945 hatte Hans
Asmussen vor der damaligen ökumenischen Delegation erklärt: »Wir sa-
gen es Ihnen, weil wir es Gott sagen.« Das also war die Zielrichtung des
Bekenntnisses. Der Adressat war eindeutig Gott und erst in zweiter und
untergeordneter Linie die anwesenden Mitchristen, unabhängig von allen
sonstigen Motiven, Nützlichkeitserwägungen und Erwartungshaltungen
von außen. Der Rat der EKD hatte sich für die eigene Kirche dem richten-
den und rettenden Urteil Gottes gestellt. Seine Schuld zu bekennen heißt
also, vor Gott zu treten, sich zu ihm und der Herrschaft seines Sohnes zu
bekennen. Ein Schuldbekenntnis ist nichts anderes als eine Anrufung Got-
tes und sieht eigene und fremde Schuld – auch in ihrer Verflochtenheit –

2 Ps 130,1-2a. 3f.; 66,10a und 62,2.4.

ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



314 Günter Hitzemann und Andrea Strübind

als eine unerträgliche Last, die nur durch Gottes Vergebung aus der Welt
geschafft werden kann (Gerhard Sauter). Gerade in diesem Sinne ist auch
die Erklärung von 1984 inhaltlich und sprachlich vorbildlich.

Hüten sollten wir uns dagegen vor einer Inflation von Schuldbeteue-
rungen und -inszenierungen, die gegenwärtig in unserem Bund für alles
Mögliche gefordert werden. Sie können zur Masche oder zum bloßen
Mittel zum Zweck werden, wenn sie letztlich nichts anderes im Sinn ha-
ben als eine moralisch aufgeladene Kommentierung (kirchen-)politischer
Vorgänge. Schuld in der Öffentlichkeit zu bekennen, darf auch nicht zur
geistlichen »Technik« verkommen, durch die Gottes Geist angeblich frei-
gesetzt wird. Im Blick auf die hausgemachte »Bundeskrise« von 2002 ver-
bietet sich schon aufgrund der unterschiedlichen Gravität der Vorgänge
jeder Vergleich mit dem Verhalten unseres Bundes in der NS-Diktatur.
Dennoch sollte nach den beschämenden Bundesräten von Kassel und Kre-
lingen, die durch einzelne Personen zum öffentlichen Tribunal umfunkti-
oniert wurden, der Weg zur Umkehr nicht in einer eigens dafür stimu-
lierten Öffentlichkeit oder einer sicherlich gut gemeinten »geistlichen
Werkstatt« gesucht werden, an der – laut Einladungsschreiben – diejeni-
gen teilnehmen sollten, die den Prozess der Verarbeitung an sich schon
heilsam vollzogen haben. Was ist denn mit den anderen? Zwar wurde in
letzter Zeit viel von Schuld, Umkehr und Buße als »Bedingung« für einen
Neuanfang gesprochen. Es muss jedoch verwundern, dass man auf dem
Bundesrat 2002 in Kassel, der wegen einer drohenden Finanzkrise im
Blick auf Elstal und den Oncken-Verlag einberufen wurde, denjenigen ge-
genüber mit Vertrauensentzug reagierte, die selbst gar nicht die Verursa-
cher der enormen Kostenüberschreitungen und Fehlplanungen waren.
Von denen, die vor Jahren die weitreichenden Entscheidungen fällten, ist
dagegen öffentlich bis heute immer noch keine Äußerung des Bedauerns
zu hören.

Kritisch zu hinterfragen wäre in diesem Zusammenhang auch die Ideo-
logie charismatischer Gebetsbewegungen, die – wenn auch manchmal
unausgesprochen – auf dem fragwürdigen Konzept einer »Geistlichen
Kampfführung« beruhen. Stellvertretende Buße und Fürbitte für ganze
Nationen soll hier im Kampf mit der unsichtbaren Welt den Weg für eine
effektive Mission frei machen. Ein Schuldbekenntnis darf aber nicht
zweckentfremdet werden, und sei die Absicht noch so fromm.

Die Geschichte zur Schulderklärung von 1984 zeigt im Nachhinein,
dass die seinerzeit Verantwortlichen den geistlichen Impuls eines einzel-
nen ernst nahmen und bestätigten. Im Anschluss daran wurde in den zu-
ständigen Gremien mit Fachleuten über die hochsensible Thematik theo-
logisch und historisch gearbeitet. Zwei Jahre dauerte dieser Gesprächs-
prozess, der aufgrund der zeitlichen Fixierung auf den Jubiläumskongress
1984 in Hamburg leider nicht bis zu einem einvernehmlichen Resultat
mit dem Bund in der ehemaligen DDR fortgesetzt werden konnte. Der
»Erklärung« wuchs – wie mir scheint – auf ihrem Weg von der Anregung

ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Entstehungsgeschichte und Funktion des Schuldbekenntnisses (1984) 315

aus Hannover über die Textarbeit bis hin zur Verlesung und der positiven
Rezeption im In- und Ausland eine unerwartete und für alle segensreiche
Tiefe und Bedeutung zu, die über die ursprünglichen Intentionen und In-
teressen weit hinausgingen. Darin scheint das Geheimnis christlichen Be-
kennens zu liegen, das andere zum Einstimmen einlädt.

PD Dr. Andrea Strübind

3. Dokumente zur Schulderklärung des BEFG vom 2. August 1984

3.1. Schreiben von Horst Rauschke (Hannover) an den Präsidenten
des BEFG, Günter Hitzemann (Berlin), vom 14. Mai 1982

Sehr geehrter Bruder Hitzemann,

beigefügt übersende ich Ihnen die Ablichtung eines Schreibens, in dem
ich versucht habe, ein Anliegen zu formulieren, das mich schon seit län-
gerer Zeit, aber in immer stärkerem Maße, bewegt.

Im Original ist es an Bruder Wolfgang Müller, den Schriftleiter unse-
rer Zeitschrift DIE GEMEINDE, gegangen. Ich bitte Sie, mein Anliegen
in einer geeigneten Form aufzugreifen. Ich bin bereit, hierfür auch Zeit
einzusetzen, wenn es erforderlich werden sollte. Voraussichtlich werde
ich 1983 an der Bundesratstagung in Mannheim teilnehmen.

Eine Durchschrift erhält Bruder Siegfried Kerstan [Bundesdirektor,
Anm.], Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden, zur Kenntnis.

Mit brüderlichen Grüßen
[gez.] H. Rauschke

Anlage [ohne Titel]
In meinen Gedanken habe ich in der Vergangenheit schon häufiger das,
was ich jetzt versuche hier festzuhalten, geschrieben. Ich habe es immer
wieder gelassen. Mir fehlte der Mut dazu. Ich war und bin unsicher, ob
mein Anliegen überhaupt richtig verstanden wird. Auslöser dafür, dass
ich nun doch schreibe, ist der Bericht von Horst Westmeier in DIE GE-
MEINDE Nr. 16/82 mit der Überschrift »Wie war das alles möglich?«
Das ist auch meine Frage schon lange Zeit. Mir geht es nicht darum, eine
oder gar viele Antworten zu erhalten. Mein Anliegen ist vielmehr, dass
uns deutschen Baptisten deutlich wird, wie wir in den Jahren von 1933-
1945 mit dazu beigetragen haben, dass so viel Unrecht geschehen konnte.

Dabei denke ich aber nicht an Schuldzuweisungen an einzelne, damals
Verantwortung tragende Brüder. Mir geht es um unsere Glaubensge-
meinschaft. Die verantwortlichen Brüder konnten letztlich nur das arti-
kulieren, was an der Basis mitgetragen wurde.

Ist es möglich, dass wir Baptisten als Nachfolger Jesu, als seine Ge-
meinde und als Bund erkennen, wo unser Versagen gelegen hat? Die
Fernsehserie »Holocaust« hat viele Deutsche erschüttert und vor Augen

ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



316 Günter Hitzemann und Andrea Strübind

gehalten, in welchem Ausmaß Unrecht begangen worden war. Diese Er-
schütterung hat sicher vielen Landsleuten das bewusst gemacht, was so
lange aus dem deutschen Bewusstsein verdrängt worden ist. Ob es uns
Baptisten gelingt darüber hinaus zu erkennen, dass wir als Christen ver-
sagt haben? Sicherlich haben einzelne – vielleicht sogar viele – hierüber
Buße getan und Vergebung erlebt.

Ich gehe davon aus, dass das »Wort der Bundesleitung zur Reichskris-
tallnacht 1938«, abgedruckt in DIE GEMEINDE Nr. 48/78, und der Be-
richt über die »Reichskristallnacht« in Nr. 50/78 und andere kleinere
Beiträge an entsprechender Stelle nicht ohne Wirkung geblieben sind.
Dass dies geschehen ist, ist gut. Ich halte es darüber hinaus für erforder-
lich, dass uns als Gemeinden, vor allem aber als Bund bewusst wird, dass
wir versagt und viel Schuld auf uns geladen haben. In dem Umfang: (und
nur in dem Umfang), wie wir im Bund dies erkennen und vor Gott be-
kennen, werden wir Vergebung erfahren. Viele Christen fragen sich, wa-
rum es in unserem Land keine Erweckung größeren Umfanges gibt, nach
der wir uns doch alle sehnen. Könnte dies evtl. mit unserer nicht berei-
nigten Vergangenheit zusammenhängen? Warum auch fällt es vielen
Baptisten schwer, eine gute und ausgewogene Beziehung zum heutigen
Israel zu entwickeln? Viele halten es hier mit den »Israel-Jublern«. An-
dere lehnen Israel ab und manche haben überhaupt keine Beziehung zu
diesem Volk und Staat.

Erfreulich in diesem Zusammenhang der Arbeitszweig unseres Bun-
des »Dienste in Israel«. Hier geschieht etwas Gutes in aller Stille. Für
mich ist dies ein aufgerichtetes Zeichen. Interessant aber sicher auch,
dass es sich bei Geschwister Villiger [die damaligen Leiter von Dienste in
Israel, Anm.] um deutschsprachige Schweizer Staatsbürger handelt.
Könnte es sein, dass sie zwischen unserm Bund, den Christen in Israel
und dem Volk Israel für uns eine Brücke bauen? Ich habe mit großem In-
teresse gelesen, was über die führenden Männer unseres Bundes wäh-
rend des Dritten Reiches in DIE GEMEINDE geschrieben wurde. Ich war
sehr enttäuscht über das, was nicht zu lesen war. Mir fehlte der Mut,
Versagen aufzuzeigen. Mit einem Pauschalsatz (so bei einer Lebensbe-
schreibung über Paul Schmidt nachzulesen) ist das sicher nicht getan.

Noch einmal: Mir geht es nicht um persönliche Schuldzuweisungen an
einzelne Brüder. Mir geht es um unsere Schuld als deutsche Baptisten,
die wir geschwiegen haben, wo wir hätten reden müssen, die wir geredet
haben, wo wir hätten schweigen müssen, die wir vieles gewusst, zumin-
dest aber geahnt haben. Mir ist sehr deutlich, dass wir unseren jungen
Leuten in den Gemeinden zu antworten haben (auch wenn wir nicht aus-
drücklich danach gefragt werden) auf die Fragen nach unserem Stand-
punkt während der Nazizeit. Wir müssen ehrlich bleiben und da, wo wir
es nicht sind, wieder werden.

In DIE GEMEINDE Nr. 4/80 schreibt Herbert Gudjons in der Serie
»Jungschararbeit im Hitlerstaat« u.a. »Darum darf es nicht erlaubt sein,

ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Entstehungsgeschichte und Funktion des Schuldbekenntnisses (1984) 317

mit wenigen groben Pinselstrichen die deutschen Baptisten und ihre Ge-
meinden auf die veröffentlichten, zum Teil einseitig kommentierten Ver-
haltensweisen von Konferenzen und Spitzenvertretern des Bundes zu re-
duzieren. Es gibt noch einen anderen Baptismus. […] Diese Geschichte
noch zu schreiben, ist zur Orientierung der Nachkriegsgeneration not-
wendig, zumal wir als Christen in Sonderheit zur Wahrheitsfindung an-
gehalten sind.« Ich habe bis jetzt aber vor allem gehört, dass Einzelne den
damaligen Machthabern Widerstand entgegengesetzt haben, indem sie
sich, sehr verschieden, verweigerten. Ich habe aber noch nichts von einem
Schuldbekenntnis unseres Bundes gehört oder gelesen. Sicher wäre auch
eine Geschichte des baptistischen Widerstandes zu schreiben, – ich danke
Gott, dass es Männer wie Herbert Gudjons in dieser Zeit gab – doch zu-
nächst muss Schuld bekannt werden.

Könnte uns die evangelisch-reformierte Kirche in Nordwestdeutsch-
land zum Vorbild werden? Deren Landessuperintendent Nordhold sagte
anlässlich des 100-jährigen Jubiläums dieser Kirche im Zusammenhang
mit zwei Ausstellungen über die Juden und das heutige Israel Folgendes:
»Wir bekennen uns mitschuldig daran, dass es zu dem unfassbaren und
unbeschreiblichen Holocaust in der Zeit des so genannten Dritten Reiches
kommen konnte« (Hannoversche Allgemeine Zeitung vom 20.4.82).
Weiter heißt es in dieser Zeitung: »Es bleibe belastend, sagte Nordhold,
dass sich der deutsche Protestantismus bis heute nicht zu einem Bekennt-
nis habe durchringen können, das von der christlichen Schuld gegenüber
den Juden spreche.«

Sind wir deutschen Baptisten hier nicht auch gefordert? Wahrschein-
lich fällt es einer bestimmten Generation sehr schwer, diese Seite unserer
Vergangenheit in der vollen Breite und Tiefe zu erkennen und sich darun-
ter zu stellen und sich zu beugen. Vielleicht sind wir Jüngeren – und dazu
zähle ich mich mit 45 Jahren in diesem Fall – hier gefordert. Wir haben
den Untergang des Dritten Reiches erlebt und sind in unserer Kindheit
durch die Kriegs- und Nachkriegsjahre entscheidend geprägt worden.
Wann fangen wir an uns zu sagen, dass wir, wie wir und wo wir als Bund
versagt haben? Wer von den Älteren ist bereit, aus dem persönlichen Er-
leben heraus zu antworten? Wer von den Jüngeren ist bereit, sich mit un-
ter die Schuld der Väter zu stellen? Wer ist bereit, vor Gott hinzutreten
und um Vergebung für unsere Vergangenheit als Bund zu bitten?

Ich könnte mir vorstellen, dass eine Bundesratstagung (1983 in Mann-
heim?) der geeignete Weg hierfür wäre. Es sollte dabei aber nicht um
eine Diskussion dieses Themas gehen. Über Schuld und Sünde braucht
nicht diskutiert zu werden – sie muss bekannt werden!

Hannover, den 7.5.82 Horst Rauschke

ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



318 Günter Hitzemann und Andrea Strübind

3.2. Schreiben von Günter Hitzemann an Horst Rauschke
vom 22. Juni 1982

Lieber Bruder Rauschke!

Nehmen Sie Dank für Ihren Brief vom 14.5. dieses Jahres, den ich noch
vor der Bundesratstagung mit Interesse gelesen habe. Der Ausschuss
PERSONELLES UND BUNDESHAUS der Bundesleitung wurde von
mir am 12. Juni in Hamburg über Ihr Anliegen unterrichtet. Allen betei-
ligten Brüdern ist bewusst, dass in der Zeit des Dritten Reiches, von Ein-
zelpersönlichkeiten und Gruppen abgesehen, die Gemeinden unseres
Bundes insgesamt nicht genügend bekannt, gebetet und Widerstand ge-
leistet und darum Mitschuld auf sich geladen haben.

In Ihren Ausführungen fragen Sie, ob die nicht bereinigte Vergangen-
heit eventuell einer Erweckung größeren Umfangs im Wege stehen
könnte. Das kann von uns natürlich niemand ergründen oder ausschlie-
ßen. Aber Gott, der uns kennt, hat auch den Weg gewiesen, auf dem wir
durch Beugung unter unsere Schuld und auch der Väter Versagen Ver-
söhnung erlangen können. Diesen Weg sind wir gegangen und wollen
ihn in Zukunft noch mutiger beschreiten. Was Sie über unser Verhältnis
zu Israel sagen, kann ich nur unterstreichen. Im Rahmen unserer Mög-
lichkeiten haben wir versucht, Brücken zu bauen. Die verantwortlichen
Brüder sind bereit, die heilsgeschichtlichen Aspekte unseres Verhältnis-
ses zu Israel noch stärker ins Bewusstsein der Gemeinden zu rücken. Die
bestehenden Aktivitäten sollen weiter gefördert werden. Die Brüder des
Ausschusses haben beschlossen, auf der Europäischen Jubiläumskonfe-
renz, die im August 1984 in Hamburg stattfinden wird, auf das Verhält-
nis des Baptismus zum Nationalsozialismus in besonderer Weise einzu-
gehen. Das Internationale Programmkomitee soll gebeten werden, Vor-
kehrungen zu treffen, dass der ganze Komplex behandelt wird. In Ver-
bindung damit soll Schuld bekannt, der Weg der Sühne aufgezeigt und
beschritten werden. Die Anwesenheit von Vertretern aus Ländern, die
unter Hitler-Deutschland gelitten haben und heute noch leiden, ist rich-
tig, und ich meine sogar erforderlich.

In der Erwartung, dass Sie dem vorgeschlagenen Weg zustimmen kön-
nen, verbleibe ich mit guten Wünschen für Ihren Dienst und brüderli-
chen Grüßen

[gez.] Ihr Günter Hitzemann

3.3. Wort zur NS-Zeit anlässlich des EBF-Kongresses 1984 (Entwurf 
von Bundesdirektor Siegfried Kerstan vom 2. September 1983)

Die Rückschau auf 150 Jahre unserer baptistischen Geschichte in Deutsch-
land schließt auch die verworrene Zeit unter der nationalsozialistischen
Herrschaft ein. In unserem Volk und durch unser Volk ist viel Unrecht ge-

ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Entstehungsgeschichte und Funktion des Schuldbekenntnisses (1984) 319

schehen. Scham und Trauer erfüllen uns, wenn wir der Verfolgung und
Ausrottung der Juden gedenken. Wegen dieser Schuld unseres Volkes blei-
ben wir auf die Vergebung Gottes angewiesen. Der durch Deutschland aus-
gelöste 2. Weltkrieg brachte unermessliches Leid über unsere Nachbarlän-
der und darüber hinaus und führte schließlich zum katastrophalen Zusam-
menbruch unseres Landes. Die Folgen haben wir bis heute zu tragen.

Das Böse von Anfang an zu erkennen war schwerer, als es heute im
Rückblick erscheint. Doch gab es unter uns Menschen, die das damalige
Regime durchschauten, davor warnten und sich tapfer dem Unrecht wi-
dersetzten. Es beugt uns aber, dass wir als deutscher Bund – nicht zuletzt
in offiziellen Verlautbarungen – der ideologischen Verführung jener Zeit
erlegen sind, statt mutig im Namen Jesu Wahrheit und Gerechtigkeit zu
bekennen und uns dafür einzusetzen.

Wir bekennen dies vor euch, unseren Brüdern und Schwestern der
baptistischen Unionen Europas, und wissen uns mit euch verpflichtet, im
Blick auf die geistigen und geistlichen Tendenzen unserer Zeit umso
wachsamer zu sein.

[gez.] S. Kerstan

3.4. Das Hamburger Schuldbekenntnis des Bundes Evangelisch-
Freikirchlicher Gemeinden in Deutschland vom 2. August 1984
vor den Delegierten der Europäisch-Baptistischen Föderation

Die Rückschau auf 150 Jahre unserer baptistischen Geschichte in
Deutschland schließt auch die verworrene Zeit unter der nationalsozia-
listischen Gewaltherrschaft ein. In unserem Volk und durch unser Volk
ist viel Unrecht geschehen. Scham und Trauer erfüllen uns, besonders
wenn wir an die Verfolgung und Massenvernichtung von Juden denken.
Wegen dieser Schuld unseres Volkes bleiben wir auf die Vergebung Got-
tes angewiesen.

Der durch Deutschland ausgelöste Zweite Weltkrieg brachte uner-
messliches Leid über viele Völker und endete schließlich in einer furcht-
baren Katastrophe. Die Folgen haben wir und in noch viel stärkerem
Maße Angehörige anderer Völker bis heute zu tragen. Das Böse von An-
fang an zu erkennen war schwerer, als es heute im Rückblick erscheint.
Es gab unter uns Menschen, die das damalige Regime durchschauten, da-
vor warnten und sich tapfer dem Unrecht widersetzten. Doch wir haben
uns nicht öffentlich mit dem Kampf und Leiden der Bekennenden Kirche
verbunden und ebenso versäumt, eindeutig den Verletzungen göttlicher
Gebote und Ordnungen zu widerstehen. Es beugt uns, dass wir als deut-
scher Bund der ideologischen Verführung jener Zeit oft erlegen sind und
nicht größeren Mut zum Bekenntnis für Wahrheit und Gerechtigkeit be-
wiesen haben. Auch nach dem Zusammenbruch des Hitlerregimes wurde
nur von Einzelnen, aber nicht offiziell für den Bund Evangelisch-Frei-
kirchlicher Gemeinden zu jenen Geschehnissen Stellung genommen.

ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



320 Günter Hitzemann und Andrea Strübind

Als Menschen, die jene Zeit nur in unterschiedlicher Dauer oder auch
gar nicht miterlebt haben, sehen wir uns in die Schuld unseres Volkes
und unserer Bundesgemeinschaft verflochten und tragen sie mit. Wir be-
kennen dies heute auch vor Euch, unseren Brüdern und Schwestern der
baptistischen Union Europas. Wir bitten Gott, dass wir aus diesem Teil
unserer Geschichte lernen, um dadurch wacher zu sein im Blick auf die
geistigen Verführungen dieser Zeit.

3.5. Antwort von Dr. David Russell, dem Vorsitzenden des Resolutions-
ausschusses der EBF, und Peter Barber vom 4. August 1985

1. Wir, die nicht-deutschen Teilnehmer des Europäischen Baptistischen
Kongresses, versammelt in Hamburg am 4. August 1984, haben mit
Dankbarkeit und Respekt die Erklärung gehört, die der Bund Evange-
lisch-Freikirchlicher Gemeinden über die Rolle der Baptisten in der
Zeit des Nazi-Regimes [ab]gab, und wissen den Mut und die Demut zu
schätzen, die diese Worte zeigten.

2. Beim Zuhören wurde uns umso mehr bewusst, dass die Last der Ge-
schichte schwer auf uns liegt, zugleich jedoch auch, dass es Barmher-
zigkeit und Vergebung durch das Kreuz Christi gibt. In Christus verei-
nen wir uns mit den deutschen Gemeindemitgliedern in ihren ernsten
Gebeten, wissend, dass auch wir der Barmherzigkeit und der Gnade
Gottes bedürfen.

3. Wir erkennen umso deutlicher, dass wir wachsam sein müssen und
uns nicht durch die vielfältigen Einflüsse, die Böses und Krieg herauf-
beschwören, verführen lassen dürfen und dass wir mit Entschlossen-
heit alles tun, was dem Frieden dient.

3.6. Kommentar von Wolfgang Müller, Schriftleiter der Zeitschrift
»Die Gemeinde«, Nr. 36 (1984), 2

Schlussstrich und Neubeginn

Vielleicht wäre es etwas gar zu vollmundig, wollte man von Sternstunden
in der Geschichte unseres Bundes und der europäischen Baptisten spre-
chen, wenn man an die Abgabe der Erklärungen auf dem EBF-Kongress in
Hamburg denkt […]. Aber von großer Bedeutung sind sie auf jeden Fall.
Man spürte den Beteiligten ihre Bewegung ab: Günter Hitzemann, als er
die Erklärung verlas und durch die Worte eines Bußpsalms ergänzte, Wolf-
gang Lorenz, als er in einer Pressekonferenz dazu Stellung nahm, und Da-
vid Russell, als er in einer Vollversammlung des Kongresses im Namen der
ausländischen Teilnehmer darauf antwortete, aber auch allen, Deutschen
wie Ausländern, die sich dann brüderlich die Hand reichten.

Es wäre müßig, darüber zu streiten, ob solche Worte nicht früher hätten
ausgetauscht werden sollen. Wer jene »finsteren Zeiten« miterlebt hat,

ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Entstehungsgeschichte und Funktion des Schuldbekenntnisses (1984) 321

weiß, wie verwundbar Menschen hüben und drüben in der Nachkriegszeit
waren, weiß, wie viele Christen in der Stille vor Gott gerungen haben,
auch dann, wenn ihnen das öffentliche Wort des Bekennens nicht über die
Lippen gehen wollte, oft genug deshalb, weit sie meinten, andere nicht be-
lasten zu dürfen, so betroffen sie selbst auch gewesen sein mochten. Das
Wort jetzt, nach fast vierzig Jahren, wird von denen verantwortet, die es
gesprochen haben. Und es ehrt sie, dass sie sich nicht einfach hinter der
Tatsache versteckt haben, damals ja noch zu jung zu verantwortlichem
Handeln oder sogar noch gar nicht geboren gewesen zu sein. Sie haben
sich damit nicht gegen ihre Väter gestellt, sondern zu ihnen – in ihrem
Leiden und Kämpfen, aber auch in ihrem Versagen und in ihrer Schuld.

Nun aber ist ein Schlussstrich gezogen. Bekennen und Vergeben gehö-
ren für Christen zum rechten Umgang mit Gott und miteinander: »Da
ich’s wollte verschweigen, verschmachteten meine Gebeine […]. Darum
bekannte ich dir meine Sünde, und meine Schuld verhehlte ich nicht
[…]. Bekennt einer dem andern seine Sünden« (Psalm 32,3.5; Jak 5,16).

Wo so ehrlich bekannt wird, geschieht Vergebung. Davon leben wir ja:
von der Vergebung Gottes um Jesu willen und von der Vergebung unter-
einander. Durch die Tränen über erkannte und bekannte Schuld hindurch
führt Gott uns zur Freude, von der ganzen Last unserer Sünde frei ge-
worden zu sein, weil Jesus sie für uns getragen hat. »Wohl dem, dem die
Übertretungen vergeben sind, dem die Sünde bedeckt ist!« (Psalm 32,1).
Bekenntnis und Vergebung ermöglichen den Neubeginn, weil nun die
Schuld wirklich gleichsam ins tiefste Meer versenkt ist und nicht mehr
gegen uns aufstehen darf.

Mit dem, was in Hamburg geschehen ist, wurde ein gut[es] Stück Ver-
gangenheitsbewältigung geleistet. Manches, was während der dunklen
Zeit der nationalsozialistischen Gewaltherrschaft geschah, wird gewiss
historisch noch aufzuarbeiten sein. Aber eben das können wir nun viel
unbefangener tun.

Noch eines allerdings gilt es zu bedenken: Der Hamburger Kongress
hat uns neu gezeigt, das wir auf den Austausch, die Hilfe, die Anregun-
gen und auch die Korrekturen von Brüdern und Schwestern aus anderen
Ländern angewiesen sind. Mit Sorge habe ich manchmal in letzter Zeit
bemerkt, dass wir in der Gefahr stehen, wieder einem Provinzialismus zu
verfallen, so als müsse am deutsch-baptistischen (oder evangelisch-frei-
kirchlichen) Wesen die (christliche) Welt genesen. Gott bewahre uns vor
solcher Haltung! Genesen können wir nur an Gottes Wort, durch seinen
Geist, der in unseren Schwestern und Brüdern in Ost und West, Nord
und Süd genauso wirkt wie in uns. In einer klein gewordenen und in
gleicher Weise von den Mächten des Bösen, der Gewalt und des Hasses in
ihrer Existenz bedrohten Welt können Christen mehr als je zuvor ihrer
Aufgabe, Salz der Erde und Licht der Welt zu sein, nur dann nachkom-
men, wenn die Welt erkennt: »Wir als die von einem Stamme stehen
auch für einen Mann.«

ZThG 8 (2003), 306–321, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?«

Jugendumfrage zum Thema Bibellesen

Thomas Greiner

Einleitung

Die Jugendlichen heute leben in einer künstlichen Erlebnisgesellschaft.
Da werden Adventure Games gespielt, virtuelle Erlebnisse ermöglicht,
Extremsportarten erfunden und ekstatische Erlebnisse in dem Techno-
Tempel heraufbeschworen. Das Schlimmste, was einem Jugendlichen
heute passieren kann ist, nichts zu erleben oder noch schlimmer: ein Er-
lebnis zu verpassen!

Eigene Erfahrungen und Erlebnisse werden als höchster Maßstab an-
gesehen. In der Postmoderne ist nicht mehr ›wahr‹, was wissenschaftlich
belegbar ist, sondern was ich erlebt habe! Heute ist ›richtig‹, was mit
meinem Gefühl übereinstimmt und nicht, was äußere Maßstäbe vorge-
ben. Diese natürliche Gegenreaktion auf eine nüchterne, wissenschaftli-
che Epoche beinhaltet damit ihre Gefahren. Die eigene Erlebniswelt ist
allzu subjektiv und gefühlsabhängig.

Im christlichen Bereich besteht die Gefahr darin, dass die eigene Ge-
fühlslage zur Grundlage des Glaubens werden kann. In Diskussionen um
strittige Themen argumentiert man mit subjektiven Gotteserfahrungen
oder seinem Bild von Gott und sucht nicht nach theologischen Grundlagen.

So genannte ›Erlebnischristen‹ finden sich vermehrt in der Seelsorge
wieder. Wer z.B. in der Anbetungszeit nichts mehr ›erlebt‹, wird verunsi-
chert, ob Gott noch bei ihm ist. Wer nach der Taufe schwierige Zeiten er-
lebt, fragt sich, ob seine Bekehrung echt war. Und wer keine Gebetserhö-
rungen erlebt, dem fällt es schwer an Gott zu glauben.

Ich finde es eine große Bereicherung, dass wieder Erlebnisse und Ge-
fühle gefragt sind, und doch sehe ich eine Gefahr darin, wenn die objek-
tive Seite des Glaubens über Bord geworfen wird. Allzu schnell wird
mein Glaube dann von Gefühlen und Erlebnissen hin und her gerissen.

Die biblischen Aussagen geben meinem Glauben ein Fundament über
alle subjektiven Erlebnisse oder Gefühlsschwankungen hinweg. In der Bi-
bel erklärt Gott, wie er ist und wie sehr er mich liebt. Darauf kann ich bauen
und daran festhalten, auch wenn mir sonst der Boden unter den Füßen weg
bricht. Jesus selbst hält sich an Bibelworten fest, als der Teufel ihm Erleb-
nisse vorspielt, die seinen Glauben an Gott auf den Kopf stellen sollen.

Vor dem Hintergrund dieser Beobachtungen ist das Thema ›Jugend &
Bibel‹ entstanden. Bibellesen kann meinem Glauben Halt geben. Dann

ZThG 8, 322-356, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 323

bin ich wie ein Baum gepflanzt an Wasserbächen und nicht wie Spreu,
die vom Wind meiner eigenen Gefühle hin und her geweht werden.
Doch wie erleben die Jugendlichen heute das Bibellesen? Bietet die Bibel
ihnen Halt im Glauben?

Um diese Fragen beantworten zu können, wurde ein Fragebogen ent-
wickelt, mithilfe dessen die gegenwärtige ›Bibellesekultur‹ der Teenager
und Jugendlichen ermittelt wurde.1 Wie geht es der jungen Gemeinde
mit ihrer Bibel überhaupt? Welche Übersetzungen benutzen sie? Wie
viel lesen sie persönlich in der Bibel? Haben sie Vorbilder? Warum lesen
sie in der Bibel und welche Schwierigkeiten haben sie damit?

1. Ergebnisse der Umfrage

Aus diesem Gebiet der empirischen Forschung sind bislang noch keine
weiteren Arbeiten bekannt, weshalb die hier vorliegende Forschungsar-
beit auf Fortsetzung durch andere ausgelegt ist.

Im ersten Teil der Arbeit werden alle sechzehn Fragen der Umfrage
ausgewertet sowie deren Ergebnisse dargestellt. Oft wird mit Durch-
schnittswerten oder Kennzahlen gearbeitet, um einen besseren Vergleich
zu bekommen.2

Bei der Fülle der Daten, musste ich mich auf einige Themen konzen-
trieren. So werden bei der Auswertung vor allem die Aspekte des Alters,
des gemeinsamen und des persönlichen / alleinigen Lesens, der Frage
nach Vorbildern und der Benutzung eines Bibelleseplanes / Andachtsbu-
ches beachtet. Im zweiten Teil der Arbeit werden die Ergebnisse gebün-
delt und nach den Konsequenzen für die Jugendarbeit gefragt.

1.1. Allgemeines

Es wurden insgesamt ca. 500 Umfragebögen an alle Teenager- und Ju-
gendgruppen der 45 Evangelisch-Freikirchlichen Gemeinden in Bayern
geschickt. Insgesamt haben 289 Jugendliche aus 22 Evangelisch-Frei-
kirchlichen Gemeinden3 an der Aktion teilgenommen. Somit kann man
behaupten, dass diese Umfrage repräsentativ für die baptistische Jugend
in Bayern ist.

1 Der Fragebogen befindet sich am Ende dieses Artikels.
2 Z.B. wird die Frage nach dem persönlichen Bibellesen in einer Skala von 1 bis 4 ausge-

löst. 1 bedeutet dann ›Ja, regelmäßig‹; 2 = ›Ja, aber unregelmäßig‹; 3 = ›Selten‹ und 4 = ›Nein‹.
3 21 Baptistengemeinden und 1 Brüdergemeinde: Augsburg, Bamberg, Bayreuth-Fried-

richstraße, Erlangen, Freilassing, Geretsried, Heiligenstadt, Heilsbronn, Hersbruck, Ingol-
stadt, Kempten, Landshut, Memmingen, München-Holzstr., München-Perlach, Nürnberg-
Siebenkeesstr., Passau, Pfaffenhofen, Pfarrkirchen, Regensburg, Straubing und Würzburg.
Diese Gemeinden sind in ihrer Frömmigkeitsausprägung sehr verschieden. Von charismatisch
bis evangelikal und von Brüdergemeinden bis nahezu Pfingstgemeinden ist alles vertreten.

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



324 Thomas Greiner

Es haben sich 142 Jungen und 147 Mädchen beteiligt. Der Alters-
durchschnitt beträgt 16,7 Jahre. Die Aufteilung der Altersgruppen sind
der Grafik zu entnehmen.4

1.2. Spontane Äußerungen zum Thema ›Bibel‹

Auf die Frage »Was fällt dir ganz spontan zum Thema Bibel ein« haben
236 Jugendliche geantwortet. Die häufigsten Begriffe sind Gott (115
mal), Gottes Wort (65 mal) und Jesus (40 mal). Die Äußerungen der Ju-
gendlichen lassen sich größtenteils in grobe Kategorien aufteilen:

1.3. Bibelübersetzung

197 Jugendliche haben angegeben, dass sie nur eine Bibelübersetzung be-
nutzen. Diese teilt sich wie folgt auf die verschiedenen Bibelausgaben auf:
Außerdem wurden 1 × Luther 1912, 1 × Zürcher und 2 × Schlachterbibel
genannt.

4 Es wird deutlich, dass der Besuch der Teenagergruppen (14-16 Jahren) wesentlich über
dem der Jugendgruppen (ab 16 Jahren) liegt.

Bildhafte Vergleiche Orientierung, Liebesbrief, Kraftquelle, Richtlinie, Lebenshilfe, Lebensan-
leitung, Schwert, Post für jeden Tag, Gebrauchsanweisung zum Leben,
Lebensberaterin, Wegweiser, Ratgeber, Nahrung, Fundament, Wasser

profane Äußerungen Buch, dick, schwarz, alt, Bestseller, 66 Bücher, AT+NT, viele Autoren,
viel Papier

Inhaltliche Themen Mose, Maria, Ägypten, Jesus, Heiliger Geist, Gott, Erbe, Taufe, Prophe-
ten, Hoffnung, Gleichnisse, Schöpfung, Erlösung, Bergpredigt, Sünde,
Rettung …

von Gott her Botschaft Gottes, Gott spricht, Gottes Testament, Gute Nachricht, Got-
tes Wort, Geschichten über Gott

Eigenschaften positiv abwechslungsreich, nützlich, toll, spannend, interessant, cool, lehrreich,
hilfreich

Eigenschaften negativ langweilig, schwer zu verstehen, unverständlich, hat tausend Siegel

25

57

47

39

32

24

16
13

4
8 8 8

3 5

0

10

20

30

40

50

60

13
Ja

hr
e

14
Ja

hr
e

15
Ja

hr
e

16
Ja

hr
e

17
Ja

hr
e

18
Ja

hr
e

19
Ja

hr
e

20
Ja

hr
e

21
Ja

hr
e

22
Ja

hr
e

23
Ja

hr
e

24
Ja

hr
e

25
Ja

hr
e

26
Ja

hr
e

Gesamt

Mädchen

Jungen

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 325

1.4. Bibelkenntnis

279 Jugendliche haben ihre eigene Bibelkenntnis wie folgt eingeschätzt:

Die Frage nach der eigenen Bibelkenntnis ist schwierig auszuwerten, da
wohl jede/r andere Maßstäbe anlegt, um sich selbst einzuschätzen. Doch
die Zahlen zeigen, wie die Jugendlichen sich selbst sehen.

Bei den folgenden Vergleichen wird auf die Einordnung ›sehr gut‹ und
›ungenügend‹ verzichtet, da sie nicht aussagekräftig sind und zu Fehlein-
schätzung führen würden.5

Diese Übersicht zeigt, dass die Selbsteinschätzung der Bibelkenntnis nicht
vom Alter abhängt. Auffällig ist jedoch der Sprung der Ergebnisse zwi-

Einschätzung der 
eigenen Bibelkenntnis

durchschnitt-
liches Alter Alleinlesen* Gruppenlesen** Bibelleseplan***

2 17,1 1,8 86% 50%

3 16,6 1,8 87% 51%

4 17,0 2,4 78% 38%

5 16,4 2,4 70% 37%

Gesamt-durchschnitt 16,7 2,1 80% 44%

* 1 = Ja, regelmäßig; 2 = Ja, aber unregelmäßig; 3 = Selten; 4 = Nein
** Prozent der Jugendlichen, die die Bibel regelmäßig oder manchmal mit anderen gemeinsam lesen
*** Prozent der Jugendlichen, die einen Bibelleseplan haben

5 Es gab zum Beispiel ein 14-jähriges Mädchen an, sehr gute Bibelkenntnisse zu haben,
aber nie in der Bibel zu lesen. Ein 20-jähriger Junge erklärte seine ungenügende Bibel-
kenntnisse mit dem Kommentar, dass man doch nie genug Bibelkenntnis haben könnte.

4
14

39

69 71

0
10
20
30
40
50
60
70
80

Eine Bibelübersetzung

Einheitsübersetzung
Revidierte Elberfelder
Luther 84
Hoffnung für Alle
Gute Nachricht

5

50

104

73

37 10

0

20

40

60

80

100

120

sehr gut gut befriedigend ausreichend mangelhaft ungenügend

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



326 Thomas Greiner

schen Note 3 und 4. Sowohl die Häufigkeit des persönlichen Bibellesens
als auch des Bibellesens in der Gruppe nimmt stark ab. Auch die Benut-
zung eines Bibelleseplanes geht deutlich zurück. Darin zeigt sich die logi-
sche Wechselseitigkeit zwischen Bibellesen und Bibelkenntnis. Somit ist
auch die Benutzung eines Bibelleseplanes (mit erklärenden Texten zu den
Bibelstellen) sehr gewinnbringend für die eigene Bibelkenntnis!

1.5. Veranstaltungen

246 der 289 Jugendliche haben angekreuzt, dass sie regelmäßig im Got-
tesdienst Texte aus der Bibel hören. Erwartungsgemäß haben 192 dies
für die Jugendgruppe und 95 für die Teenagergruppe angegeben.6

Noch interessanter sind die Zahlen
für die anderen Veranstaltungen: 

21 × in einer Familienandacht
18 × im Schülerbibelkreis

115 × Hauskreis / Kleingruppe 
24 × Mitarbeiterkreis

Sonstiges: 
1 × Taufbegleiter
4 × Gemeindeunterricht
4 × Bibelkurs
1 × Royal Rangers
1 × Schule

Die folgende Tabelle zeigt, dass Jugendliche, die gemeinsam in einer kleinen
Gruppe Bibel lesen, öfter auch alleine lesen, mehr Vorbilder haben und m.E.
häufiger einen Bibelleseplan benutzen als Jugendliche ohne Kleingruppe.

6 Der Fragebogen wurde an die Leiter der Jugend- oder Teenagergruppen verschickt und
unter ihren Gruppenmitgliedern ausgefüllt. Diese Zahlen legen nahe, dass einige Jugendli-
che zwar regelmäßig die Gruppenstunden, aber nicht den Gottesdienst besuchen.

Veranstaltungen Alter ∅ Alleinlesen* Häufigkeit** Vorbild *** Bibelleseplan****

Schülerbibelkreis 14,9 1,7 2,0 76% 39%

Familienandacht 16,0 1,9 2,1 78% 52%

Hauskreis 18,0 1,9 2,1 77% 56%

Mitarbeiterkreis 19,7 1,6 1,7 83% 42%

Gesamtdurch-
schnitt

16,7 2,1 2,5 68% 44%

* 1 = Ja, regelmäßig; 2 = Ja, aber unregelmäßig; 3 = Selten; 4 = Nein
** 1 = täglich; 2 = zwei- bis dreimal pro Woche; 3 = einmal pro Woche; 4 = ca. einmal im Mo-

nat; 5 = nie
*** Prozent der Jugendlichen, die ein Vorbild haben, dass sie motiviert Bibel zu lesen
**** Prozent der Jugendlichen die einen Bibelleseplan haben

246

192

95
115

24 21 18

0

50

100

150

200

250

G
ot

te
sd

ie
ns

t

Ju
ge

nd
st

un
de

T
ee

ny
st

un
de

H
au

sk
re

is

M
it

ar
be

it
er

kr
ei

s

Fa
m

ili
ea

nd
ac

ht
en

Sc
hü

le
rb

ib
el

kr
ei

s

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 327

Schülerbibelkreis
Dort finden sich vor allem die hoch motivierten jungen Teenager7 wie-
der. Sie lesen weit regelmäßiger und häufiger in der Bibel als der Durch-
schnitt. Jedoch besitzen weit weniger einen Bibelleseplan.

Familienandachten
Die Jugendlichen, die Zuhause Familienandachten erleben, lesen etwas
häufiger in der Bibel als der Durchschnitt. Sie haben mehr Vorbilder und
öfter einen Bibelleseplan.

Hauskreis / Kleingruppe
Die große Anzahl der Jugendlichen, die eine Kleingruppe besuchen (40%
der Gesamtbefragten) ist weit älter als der Durchschnitt und benutzt we-
sentlich häufiger einen Bibelleseplan oder ein Andachtsbuch.

Mitarbeiterkreis
Es überrascht kaum, dass der Altersdurchschnitt der Mitarbeiter weit über
dem Durchschnitt liegt. Die Regelmäßigkeit und Häufigkeit des Bibelle-
sens ist erstaunlich. Auch die Rolle von Vorbildern nimmt zu. Daneben re-
duziert sich die Benutzung eines Bibelleseplanes.

1.6. Gemeinsames Bibellesen

Die Frage, ob die Jugendlichen gemeinsam mit anderen in der Bibel lesen,
beantworteten:

53 mit ›Ja, regelmäßig‹
177 mit ›Manchmal‹
56 mit ›Nein‹

Der Vergleich mit anderen Werten der Umfrage zeigt, dass die Jugendli-
chen, je älter sie sind, umso regelmäßiger gemeinsam mit anderen Chris-
ten in der Bibel lesen. Auch die Häufigkeit des Alleinlesens, die Benut-
zung eines Bibelleseplanes und die Funktion von Vorbildern nimmt zu
bei Jugendlichen, die in Gruppen oder Veranstaltungen Bibel lesen.

7 Das durchschnittliche Alter aller ›Bibelalleinlesen-Ja,regelmäßig‹-Leser ist 17,6 Jahre.
Das durchschnittliche Alter aller ›Bibelalleinlesen-Ja,aber unregelmäßig‹-Leser ist bei 16,9
Jahren!

53

177

56

53 x Ja

177x Manchmal

56x Nein

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



328 Thomas Greiner

Nach der Frage, wo die Befragten gemeinsam mit anderen in der Bibel le-
sen, nannten

171 die oben genannten Veranstaltungen 
171 (Gottesdienst, Jugendstunde, Hauskreis …)

3 eine feste Zweierschaft
36 eine/n Freundin/Freund
30 Eltern

Sonstiges: 5 mit Geschwistern
2 auf Freizeiten
1 Ehemann
1 Familie
1 Religionsunterricht
1 Taufpartner
1 Kinderdienst

1.7. Persönliches Bibellesen

Wenn man die vier vorgegebenen Antworten auf einer Skala von 1 bis 4
einordnet (1 = Ja, regelmäßig; 2 = Ja, aber unregelmäßig; 3 = Selten; 4 =
Nein), erreichen die 289 abgegebenen Fragebögen einen Gesamtdurch-
schnitt von 2,1.

Dieser Durchschnitt teilt sich wie folgt auf:

Auch hier soll eine Tabelle weiteren Aufschluss geben:

Gemeinsames
Bibel lesen Alter ∅ Alleinlesen

(Frage 6)*
Vorbild 

(Frage 12)**
Bibelleseplan 
(Frage 10)***

Ja, regelmäßig 18,3 1,9 75% 47%

Manchmal 16,6 2,1 71% 50%

Nein 15,9 2,4 52% 21%

Gesamtdurchschnitt 16,7 2,1 68% 44%

* 1 = Ja, regelmäßig; 2 = Ja, aber unregelmäßig; 3 = Selten; 4 = Nein
** Prozent der Jugendlichen, die ein Vorbild haben, dass sie motiviert Bibel zu lesen
*** Prozent der Jugendlichen die einen Bibelleseplan haben

75

123

70

21

Ja, regelmäßig 26 %

Ja, aber unregelmäßig 43 %

Selten 24 %

Nein 7 %

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 329

Es zeigt sich auch hier, dass Jugendliche, je älter sie sind, umso regelmä-
ßiger und häufiger in der Bibel lesen. Auch die Rolle der Vorbilder spielt
bei den Jugendlichen die mindestens zwei- bis dreimal in der Woche Bi-
bel lesen eine höhere Rolle. Die Funktion eines Bibelleseplanes nimmt
mit der Häufigkeit und Regelmäßigkeit des Lesens zu.

1.8. Häufigkeit des Bibellesens

Der Gesamtdurchschnitt
auf einer Skala von 1 bis 5
(1 = täglich; 2 = zwei- bis
dreimal pro Woche; 3 =
einmal pro Woche; 4 = ca.
einmal im Monat, 5 = Nie)
beträgt 2,5 und teilt sich
wie folgt auf:

Auch hier ist eine Aufschlüsselung nach den Kernfragen dieser Arbeit
interessant:

Persönliches Bibellesen Alter ∅ Geschlecht Häufigkeit* Vorbild** Bibelleseplan***

Ja, regelmäßig 17,6 51% weiblich
49% männlich

1,2 72% 61%

Ja, aber unregelmäßig 16,9 60% weiblich
40% männlich

2,3 75% 54%

Selten 15,8 43% weiblich
57% männlich

3,5 45% 21%

Nein 15,2 24% weiblich
76% männlich

– 24% –

Gesamtdurchschnitt 16,7 51% weiblich
49% männlich

2,5 68% 44%

* 1 = täglich; 2 = zwei- bis dreimal pro Woche; 3 = einmal pro Woche; 4 = ca. einmal im Mo-
nat; 5 = nie

** Prozent der Jugendlichen, die ein Vorbild haben, dass sie motiviert Bibel zu lesen
*** Prozent der Jugendlichen die einen Bibelleseplan haben

Häufigkeit Alter ∅ Alleinlesen* Vorbild ** Bibelleseplan***

täglich 17,3 1,1 70% 61%

zwei- bis dreimal pro Woche 17,3 1,9 75% 56%

einmal pro Woche 16,8 2,4 74% 37%

ca. einmal pro Monat 15,3 3,0 57% 23%

Gesamtdurchschnitt 16,7 2,1 68% 44%

*  1 = täglich; 2 = zwei- bis dreimal pro Woche; 3 = einmal pro Woche; 4 = ca. einmal im Mo-
nat; 5 = nie

** Prozent der Jugendlichen, die ein Vorbild haben, dass sie motiviert Bibel zu lesen
*** Prozent der Jugendlichen die einen Bibelleseplan haben

66

94
55

57

13

täglich 23 %

2-3 mal pro Woche 33%

1 mal pro Woche 19%

ca. 1 mal im Monat 20%

nie 5%

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



330 Thomas Greiner

Wie schon die Frage nach dem persönlichen Bibellesen gezeigt hat,
nimmt auch die Häufigkeit des Lesens mit dem Alter zu. Die Jugendli-
chen, die angegeben haben, dass sie die Bibel regelmäßig lesen, tun dies
zum Großteil täglich. Mit der Häufigkeit nimmt die Benutzung eines Bi-
belleseplanes deutlich zu.

1.9. Zeiten des Lesens

Diese Frage wurde von 268 Jugendlichen beantwortet und brachte fol-
gendes Ergebnis:

Über die Hälfte (55%) der Jugendlichen liest abends in der Bibel. Es fällt
auf, dass ein großer Anteil der Jugendlichen (24%) keine festgelegte Ta-
geszeit hat, an der sie Bibel lesen.8 Der Punkt »ganz verschieden« ergab
sich, wenn Jugendliche alle drei Zeiten angekreuzt haben.

1.10. Textmenge

Bei dieser Frage haben viele Jugendliche mehrere Felder angekreuzt und
damit zum Ausdruck gebracht, dass die Textlänge unterschiedlich ist.

Folgendes Ergebnis lässt sich feststellen:

8 Der Altersdurchschnitt dieser Gruppe ist mit 17,7 wesentlich höher als der Durch-
schnitt von 16,7 Jahren. Jedoch ergibt sich daraus erstaunlicher weise kaum ein Unterschied
in dem Bereich ›Persönliches Bibellesen‹ (2,0 im Vergleich zum Durchschnitt von 2,1)!

32
3

23

9

148

52 vormittags
vormittags/nachmittags
nachmittags
nachmittags/abends
abends
ganz verschieden

56

160

56
77

0
20
40
60
80

100
120
140
160

paar Verse kurzer Abschnitt ganzes Buch Tages-Bibellese-Text

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 331

1.11. Bibelleseplan / Andachtsbuch

276 Jugendliche haben die Frage nach der Benutzung eines Bibellesepla-
nes oder Andachtsbuches wie folgt beantwortet:

Daraus ergibt sich, dass 44% der Befragten immer oder manchmal einen
Bibelleseplan / Andachtsbuch benutzen.

Durch folgende Vergleiche lässt sich zeigen, dass regelmäßige Bibelle-
seplanleser älter sind als der Durchschnitt der Befragten und dass sie re-
gelmäßiger und häufiger allein in der Bibel lesen. Auch lässt sich erken-
nen, dass mehr Mädchen als Jungen ein Begleitbuch benutzen. Jugendli-
che, die jedoch einen Bibelleseplan nur manchmal benutzen, lesen kaum
häufiger als der Durchschnitt in der Bibel.

Eine genauere Aufschlüsselung nach Alter ist interessant:

Dies zeigt, dass Jugendliche unter 17 Jahren nur selten einen Plan benutzen
und dass mit 18-19 Jahren noch einmal eine magere Zeit folgt. Im Alter
über 20 Jahren benutzen Jugendliche wieder häufiger einen Bibelleseplan.

Benutzung eines 
Bibelleseplanes Alter ∅ Geschlecht Alleinlesen* Häufigkeit** Vorbild***

Ja, immer 17,4 58% weiblich
42% männlich

1,5 1,7 70%

Ja, manchmal 17,5 65% weiblich
35% männlich

1,9 2,4 93%

Nein 16,2 41% weiblich
59% männlich

2,3 2,8 60%

Gesamtdurchschnitt 16,7 51% weiblich
49% männlich

2,1 2,5 68%

*  1 = Ja, regelmäßig; 2 = Ja, aber unregelmäßig; 3 = Selten; 4 = Nein
** 1 = täglich; 2 = zwei- bis dreimal pro Woche; 3 = einmal pro Woche; 4 = ca. einmal

im Monat; 5 = nie
*** Prozent der Jugendlichen die ein Bibellese- Vorbild haben

Alter 13-16 Jahre 17 Jahre 18-19 Jahre 20-26 Jahre

Prozent der Jugendlichen, 
die einen Plan benutzen

35% 68% 38% 63%

149

59 68

0
20
40
60
80

100
120
140
160

Nein Ja, immer Ja, manchmal

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



332 Thomas Greiner

Bei der Frage, welches Buch die Jugendlichen benutzen, fallen die Ant-
worten sehr unterschiedlich aus. Es fällt auf, dass die Antworten sehr
breit gestreut sind. Es gibt nicht die Bibellesehilfe! Die Mehrfachnen-
nungen stellen ›Leben ist mehr‹, ›Pur‹ und ›Start in den Tag‹ heraus.

Es ist interessant, dass es in verschiedenen Jugendgruppen ›Insider‹-
Bibellesehilfen gibt, die sonst kaum genutzt werden.9 Dies zeigt, wie
wichtig bei der Auswahl und Benutzung solcher Bücher der Freundes-
kreis oder die Jugendgruppe ist.

1.12. Gründe des Bibellesens

Folgendes Ergebnis kann festgestellt werden:

Die 270 Jugendliche, die diese Frage beantwortet haben, wählten zu aller-
erst ein allgemeines Interesse an Gottes Wort und den Wunsch, durch
das Bibellesen mehr von Gott zu erfahren.

In den weiteren Gründen ging es mehr um sie als Person, ihren Glau-
ben zu stärken und für ihren Alltag aufzutanken.

An fünfter Stelle beantworteten die Jugendlichen die Frage nach den
Gründen für das Bibellesen damit, dass sie (schon) gute Erfahrungen da-
mit gemacht haben. 

Erfreulich ist, dass nur so wenige aus schlechtem Gewissen oder durch
Druck von außen in der Bibel lesen. Hier hat wohl ein Generationswech-
sel stattgefunden.

9 ›Du hast mich erfahren‹ wird nur in Heiligenstadt gelesen, ›Time Keeper‹ nur in Ge-
retsried und ›Faith Food‹ kommt dreimal in Pfaffenhofen und einmal in Freilassing vor.
Auch verbreitete Bücher finden in einzelnen Gruppen stärkeren Anklang. So wird z.B.
›Start in den Tag‹ hauptsächlich in Kempten gelesen.

Nennungen Warum liest Du in der Bibel?

227 Interesse an Gottes Wort

199 mehr von Gott wissen wollen

192 um den Glauben zu stärken

146 Auftanken für den Alltag

111 gute Erfahrungen gemacht

92 Gedanken für den Tag

62 Gott will es

40 Gewohnheit

35 schlechtes Gewissen

6 Druck von den Eltern/Gemeinde

5 Sonstiges: Antworten suchen

3 Freunde machen es auch

3 Sonstiges: Religionsunterricht

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 333

Erstaunlich ist die Tatsache, dass fünfmal bei ›Sonstiges‹ übereinstim-
mend erwähnt wurde, dass man aus der Bibel klare Antworten auf Le-
bens- und Glaubensfragen erwartet. 

Der Vergleich mit den Altersangaben, dem Alleinlesen und der Benut-
zung eines Bibelleseplanes ergaben interessante Unterschiede. Darum
sollen hier einige Aspekte genannt werden.

Die Regelmäßigkeit des Bibellesens lag mit 1,610 bei den Jugendlichen,
die ›Gewohnheit‹ als eine Begründung angab am höchsten. Die Jugendli-
chen, die ›schlechtes Gewissen‹ bzw. ›Druck von Eltern / Gemeinde‹ an-
gaben lesen am seltensten in der Bibel (2,0 bzw. 2,3). 

Die älteste Gruppe waren die Jugendlichen, die ›Gewohnheit‹ angaben
(18,3 Jahre) und die durchschnittlich Jüngsten bei der Nennung von
›Druck von Eltern / Gemeinde‹ (16,8 Jahre) und ›mehr von Gott wissen
wollen‹ (16,8 Jahre).

Am häufigsten haben die Jugendlichen einen Bibelleseplan, die die Bi-
bel lesen um einen ›Gedanken für den Tag‹ zu bekommen (66%).

1.13. Vorbilder

276 Jugendliche haben wie folgt auf
die Frage geantwortet, ob sie ein
Vorbild haben, das sie motiviert Bi-
bel zu lesen:

Gründe, um in der Bibel zu lesen Alter ∅ Alleinlesen* Bibelleseplan**

Gewohnheit 18,3 1,6 55%

Gedanken für den Tag 17,7 1,8 66%

Auftanken für den Alltag 17,6 1,7 57%

schlechtes Gewissen 17,5 2,0 54%

gute Erfahrungen gemacht 17,3 1,8 50%

Gott will es 17,3 1,8 51%

um den Glauben zu stärken 17,2 1,8 54%

Interesse an Gottes Wort 17,1 1,9 52%

mehr von Gott wissen wollen 16,8 1,8 51%

Druck von den Eltern/Gemeinde 16,2 2,3 50%

Gesamtdurchschnitt 16,7 2,1 68%

*  1 = Ja, regelmäßig; 2 = Ja, aber unregelmäßig; 3 = Selten; 4 = Nein
** Prozent der Jugendlichen die einen Bibelleseplan haben

10 Durchschnitt aus der Skala von 1 – 4: 1 = Ja, regelmäßig; 2 = Ja, aber unregelmäßig;
3 = Selten; 4 =Nein

196

80

Ja
Nein

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



334 Thomas Greiner

Die Jugendlichen mit Vorbildern sind im Durchschnitt etwas jünger und
lesen regelmäßiger in der Bibel. Bei den Jugendlichen mit Vorbildern ist
besonders auffällig, dass sie weit häufiger einen Bibelleseplan benutzen
und regelmäßiger mit anderen Bibel lesen.
Auf die Nachfrage, wer diese Vorbilder sind, antworteten die Jugendli-
chen häufig mit Mehrfachnennungen. Folgendes Ergebnis stellt man fest:

Je jünger die Jugendlichen sind, umso eher sind ihnen nahe stehende Per-
sonen (Eltern, Geschwister, Gleichaltrige) Vorbilder. Mit zunehmendem
Alter werden Mitarbeiter in der Gemeinde (auch Pastor) wichtig. Die
durchschnittliche Benutzung eines Bibelleseplanes ist bei den Jugendli-
chen, die ihre Eltern als Vorbild empfinden wesentlich höher. Die Anga-
ben zur Regelmäßigkeit und Häufigkeit des Bibellesens unterschied sich
in den einzelnen Gruppen nicht.

1.14. Erfahrungen

Die vielen verschiedenen Erfahrungen, die die Jugendlichen mit Gottes
Wort gemacht haben, lassen sich nur schwer zusammenfassen. Doch

Vorbild? Alter ∅ Alleinlesen* Bibelleseplan** Gruppenlesen***

Ja 16,7 2,0 53% 20%

Nein 16,9 2,3 25% 15%

Gesamtdurchschnitt 16,7 2,1 44% 18%

*  1 = Ja, regelmäßig; 2 = Ja, aber unregelmäßig; 3 = Selten; 4 = Nein
** Prozent der Jugendlichen die einen Bibelleseplan haben
*** Prozent der Jugendlichen, die regelmäßig mit anderen gemeinsam Bibellesen

Nennungen Vorbilder Alter ∅ Prozent der Jugendlichen, 
die einen Bibelleseplan benutzen

86 × Eltern 16,3 60%

82 × Jugendliche 16,6 54%

80 × Mitarbeiter in der Gemeinde 17,4 52%

45 × Pastor 17,5 55%

29 × Geschwister 16,5 53%

Sonstiges:

7 × Freund/in

2 × Jesus

2 × Lehrer

1 × Taufbegleiter

1 × älteres Ehepaar

1 × Großeltern

1 × Schwiegermutter

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 335

eine grobe Einteilung in Kategorien soll helfen, die Antworten zu er-
fassen.

Positive Erfahrungen (198 Meldungen)
Empfindungen
ermutigt; getröstet; auferbaut; Gelassenheit; Freude; Gewissheit; fröhlich;
Stärkung; gestärkt; es ging mir danach besser; Ruhe & Frieden gefunden;
ermutigt; Selbstvertrauen gestärkt; fühle mich freier danach; Geborgenheit;
Hoffnung; beruhigend, wenn ich hippelig bin; auftanken; Zuspruch; Hilfe
– Dieser Bereich wurde am häufigsten genannt. Es macht deutlich, dass

Jugendliche durch das Lesen in der Bibel beruhigt und gestärkt werden.

Lebenshilfe
Korrektur; Lebenshilfe; Richtlinie; richtungweisend; erkenne meinen
Weg; Kraft für den Tag; lerne mich selbst besser kennen; Erkenntnis über
eigenes Fehlverhalten; Gott zeigt mir meine Fehler und Probleme
– In diesem Bereich wurde vor allem der richtungsweisende und korri-

gierende Aspekt genannt.

Glaubenshilfe
lerne Gott kennen; vor Gott kommen; näher bei Gott; verstehe Gott besser;
Jesus kennen lernen; seine Nähe gespürt; Sündenerkenntnis; Ermahnung;
hilft im Lobpreis; verstehe, was Glaube meint; Heilungen; Wunder erlebt
– Hier wurde die Beziehung zu Gott angesprochen.

Erkenntnis
Erleuchtungen; sehr interessant; überraschend; neue Dinge; erfährt
Neues; zum Nachdenken; entdecke unendliche Weisheit; erkenne, dass
Gott mich lieb hat; öffnete meine Augen; Informationsquelle
– Jugendliche entdecken in der Bibel Neues und Überraschendes.

Antworten
Gott redet; Gott spricht in konkreten Situationen; Gott zeigt den Weg; hilft,
wenn es mir schlecht geht; tröstet mich in Schwierigkeiten; passend auf
meine Probleme; hilft bei Fragen; ist Antwort auf Fragen; Gebetserhörung
– Hier reden die Jugendlichen von Antworten auf unterschiedlichste Le-

benssituationen.

Lebensrelevanz
passende Verse; ins Leben treffend; spricht mich an; ins Leben sprechend;
auf Leben zu beziehen; hat mir persönlich was zu sagen; gilt mir persönlich
– Bibeltexte wurden relevant für das eigene Leben.

Negative Erfahrungen (30 Meldungen)
Langeweile
langweilig; monoton; langweilig, wenn ich zu müde bin; mühsam; vieles
bekannt; Standardtexte verleiten zum Überlesen; Text geht an mir vor-
bei; kann damit nichts anfangen; sagt mir gar nichts; Gott schweigt
– Texte werden verstanden, aber es ›passiert‹ nichts.

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



336 Thomas Greiner

Unverständnis
verstehe den Text nicht; verwirrend; geschockt; widersprechend; noch
mehr Fragen als vorher
– Hier äußern Jugendliche das Problem, die Schwierigkeit Bibeltexte zu

verstehen.

1.15. Schwierigkeiten

Folgende Schwierigkeiten wurden entsprechend oft von den Jugendli-
chen angekreuzt:
Unter ›Sonstiges‹ wurde angegeben:

4 × keine Lust
3 × vergessen
1 × anderes wichtiger
1 × aufraffen
1 × zu wenig Erwartungen
1 × anstrengend

Es überrascht, dass die Schwierigkeit ›Unkonzentriertheit‹, mit Abstand
am häufigsten genannt wurde. Das oft gehörte Problem ›keine Zeit‹ er-
scheint dagegen erst auf Rang 3 auf gleicher Ebene mit ›Müdigkeit‹ und
›Text nicht verstehen‹.

Ein Vergleich mit Alter und Regelmäßigkeit des Bibellesens soll weite-
ren Aufschluss geben.

Es fällt auf, dass jüngere Bibelleser das Problem haben, dass sie Texte
nicht verstehen und (darum) Bibeltexte langweilig sind. Für ältere Ju-

Schwierigkeiten Alter ∅ Alleinlesen* Bibelleseplan** Gruppenlesen***

schon alles bekannt 18,3 1,9 58% 31%

keine Ruhe 17,7 1,9 49% 16%

Müdigkeit 17,6 1,9 55% 25%

keine Zeit 17,2 2,1 49% 23%

Unkonzentriert 17,1 2,0 48% 20%

Text nicht verstehen 16,4 2,1 50% 16%

Langeweile 16,3 2,4 43% 14%

Gesamtdurchschnitt 16,7 2,1 44% 18%

*  1 = Ja, regelmäßig; 2 = Ja, aber unregelmäßig; 3 = Selten; 4 = Nein
** Prozent der Jugendlichen die einen Bibelleseplan haben
*** Prozent der Jugendlichen, die regelmäßig mit anderen gemeinsam Bibellesen

181

137 126 121
97

56
32

0

50

100

150

200

U
nk

on
ze

nt
ri

er
t

M
üd

ig
ke

it

ke
in

e
Z

ei
t

T
ex

t
ni

ch
t

ve
rs

te
he

ke
in

e
R

uh
e

La
ng

ew
ei

le

sc
ho

n
al

le
s

be
ka

nn
t

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 337

gendliche besteht eher das Problem, dass ihnen die Texte schon bekannt
sind.

Vielleser haben mit Müdigkeit zu kämpfen und finden keine Ruhe
zum Bibellesen. Auch hier wird das Problem genannt, dass Texte schon
bekannt sind. Wenigleser empfinden das Bibellesen als langweilig.

Jugendliche, die überdurchschnittlich Bibelleseplannutzer sind, kämp-
fen damit, dass ihnen Texte schon bekannt und sie häufig müde sind. Ju-
gendliche, die weniger einen Bibelleseplan benutzen, nennen die Schwie-
rigkeit der Langeweile und Unkonzentriertheit.

In einer weiteren Übersicht soll exakter dargestellt werden, welche
Schwierigkeiten die verschiedenen Lesegruppen (›Ja, regelmäßig‹ bis
›Nein‹) haben. Die Zahlen zeigen an, wie viel Prozent der Jugendlichen in
der jeweiligen Lesegruppe die Schwierigkeit angekreuzt haben.

Die oben genannten Ergebnisse werden bestätigt. Außerdem fällt auf,
dass die Schwierigkeit ›Unkonzentriertheit‹ und ›keine Ruhe zu finden‹
sich durch alle Gruppen zieht. Das Zeitproblem wird erstaunlicherweise
nicht hauptsächlich von den regelmäßigen, sondern von den unregelmä-
ßigen Lesern genannt.

1.16. Was wäre hilfreich?

174 der 298 Jugendlichen haben bei dieser Frage eine frei formulierte Ant-
wort gegeben. Die meisten Antworten lassen sich erstaunlicherweise in ei-
nige wenige Themenbereiche zusammenfassen. So würden es 43 Jugendli-
che hilfreich finden, wenn sie eine Gruppe / Freunde hätten, mit denen sie
gemeinsam lesen könnten. 36 Jugendliche wünschen sich mehr Zeit und 21
fänden einen fest gelegten Zeitpunkt / Rhythmus hilfreich. 26 Jugendliche
äußerten sich, dass eine Erklärungshilfe für die Texte (in Form eines Bu-
ches oder eines Freundes) sehr hilfreich wäre. Hier also die Obergruppen:

Mit Anderen gemeinsam lesen
mit einem Freund, mit Anderen lesen und darüber sprechen; jemand, der
Fragen beantwortet; jemand, der erklärt, was ich nicht verstehe; gemein-

Bibel lesen, Schwierigkeiten Ja, regelmäßig Ja, aber unregelmäßig Selten Nein*

Müdigkeit 60 52 31 25

Langeweile 9 18 27 38

Unkonzentriert 65 61 53 56

keine Ruhe finden 33 34 27 6

Texte nicht verstehen 33 40 46 31

schon alles bekannt 12 9 11 6

keine Zeit 29 40 34 56

* Diese Zahlen sollte man nicht überbewerten, da nur 16 Jugendliche diese Frage beantwortet haben.

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



338 Thomas Greiner

sam in einer Gruppe; mit Freunden; mit Gleichaltrigen; Austausch mit
Anderen; Bibelgespräch; regelmäßiges Treffen mit jungen Leuten; Freund
in Reichweite; Person, die mich erinnert, motiviert, auffordert

Zeit
mehr Zeit haben; Zeit nehmen; feste Zeiten; regelmäßig; festgelegter
Zeitpunkt; 25-Stunden-Tag; Tod des Fernsehers; weniger Hausaufgaben

Erklärungen
jemand, der mir erklärt, was ich nicht verstehe; leichtere Texte; einfa-
cher geschrieben; moderne Sprache; Heiliger Geist; vorher beten; mehr
Hintergrundwissen; Zusammenhänge verstehen; höherer IQ; gutes Er-
klärungsbuch

Kreatives
meine Gedanken aufschreiben; Inhalt auf andere Weise hören; Musik;
Kassette; Hör-CD; Comicbibel; was fürs Herz / Gefühl (Lieder); Bibel-
texte spielen; jemand, der vorliest; innerer Wecker, der mich, wenn ich
faul bin, zwingt; seitliches Register an der Bibel, das hilft die einzelnen
biblischen Bücher zu finden

Sonstiges
mehr Lust; Motivation; Konzentration; mehr Disziplin; mehr Ruhe; ei-
nen festen ruhigen Ort; Jesus um Hilfe bitten; gutes Andachtsbuch; per-
sönliches Erlebnis mit Gott

1.17. Was ich sonst noch sagen will

Bei dieser offenen Frage haben noch 80 Jugendliche einen Kommentar
abgegeben. Es wurden hauptsächlich Tipps gegeben (z.B.: ›nicht mög-
lichst schnell, sondern aufmerksam lesen‹, ›Bibelleseplan ist schlecht, da
vorgefertigte Auslegung‹ …), Fragen gestellt (z.B.: ›Wie viel ist genug?
Ist Gott sauer wenn ich nicht lese?‹, ›Warum gibt es verschiedene Über-
setzungen?‹ …) oder Standpunkte (›Bibellesen ist cool‹, ›Hat noch viel
mehr in sich‹, ›Hilft wirklich‹, ›Bibel ist im Moment ein zusätzliches Fea-
ture um Gott noch mal ein bisschen näher zu kommen‹ …).

Zum Abschluss dieses ersten Teiles der Arbeit soll eine 14-jährige Bi-
belleserin zu Wort kommen: »Immer schön Bibel lesen und immer cool
bleiben, wie der Frosch im Schwimmingpool! Okay!«

2. Themenschwerpunkte und Konsequenzen

In diesem zweiten Teil der Arbeit sollen nun vier Aspekte näher betrach-
tet werden. An erster Stelle steht die Frage nach dem persönlichen Bibel-
lesen. Wie sich zeigen wird, ergeben sich daraus die Aspekte Bibellese-
plan, Vorbild und gemeinsames Lesen.

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 339

2.1. Persönliches Bibellesen

2.1.1. Ergebnisse der Umfrage

Zu dem Bereich Persönliches Bibellesen gab es zwei Hauptfragen. Zum
einen wurden die Jugendlichen gefragt, ob und wie regelmäßig (Frage 6)
und zum anderen wie häufig (Frage 7) sie Bibel lesen.

Nur rund ein Viertel (26%) der befragten Jugendlichen liest regelmä-
ßig in der Bibel. 43% lesen unregelmäßig in der Bibel und fast ein Drit-
tel (31%) liest selten oder nie in Gottes Wort! Die Antwort aller 289 Ju-
gendlichen ergab auf einer Skala von 1 bis 4

(1 = Ja, regelmäßig; 2 = Ja, aber unregelmäßig; 3 = Selten; 4 = Selten)
einen Durchschnitt von 2,1.

Zu der Frage wie oft sie in der Bibel lesen gaben 23% täglich, 52% 1-
3 mal pro Woche, 20% einmal im Monat und 5% nie an. Hier ergaben
die Antworten auf einer Skala von 1 bis 5

(1 = täglich; 2 = zwei- bis dreimal pro Woche; 3 = einmal pro Woche; 4 =
ca. einmal pro Monat; 5 = nie) einen Gesamtdurchschnitt von 2,5.

Es zeigt sich, dass Jugendliche mit zunehmendem Alter regelmäßiger
und häufiger in der Bibel lesen. Die ›regelmäßig-täglichen‹-Bibelleser
sind im Durchschnitt 17,5 Jahre alt und damit wesentlich über dem
Durchschnitt von 16,7 Jahren. Die Nichtbibelleser sind durchschnittlich
15,2 Jahre alt.

Interessanterweise ist in der Gruppe der täglichen Leser kaum ein ge-
schlechtsspezifischer Unterschied zu erkennen. Erst in der Gruppe der
›unregelmäßigen-zwei-bis-dreimal-pro-Woche‹-Leser erkennt man ei-
nen Unterschied, mit 50% mehr Mädchen als Jungen. Die ›selten-bis-
einmal-im-Monat‹-Leser sind wieder gleichberechtigt aufgeteilt. Die
Nichtleser sind fast nur männliche Jugendliche.

Jugendliche, die nur die Revidierte Elberfelder lesen, haben mit einem
Altersdurchschnitt von 18,9 den besten Schnitt beim persönlichen Bibel-
lesen.11 Die Bibelleser der Guten Nachricht – und Hoffnung für Alle –
Übersetzung bleiben im Durchschnitt. Die Leser der Lutherbibel tun
sich dagegen am schwersten persönlich Bibel zu lesen.12 Jugendliche, die
mehrere Bibeln benutzen, liegen bei beiden Fragen über dem Durch-
schnitt.13

Jugendliche, die gemeinsam mit anderen Bibel lesen, lesen auch allein
etwas regelmäßiger persönlich in der Bibel als der Durchschnitt. Wenn

11 Zu der Frage nach dem Bibellesen erreichen sie einen Durchschnitt ›Ja, unregelmäßig‹
(1,8) und bei der Häufigkeit zwei- bis dreimal pro Woche (1,9).

12 Mit einem Altersdurchschnitt von 15,6 Jahren lesen sie durchschnittlich unregelmä-
ßig bis selten (2,6) und zwischen einmal pro Woche und einmal pro Monat (2,6).

13 Mit einem Altersdurchschnitt von 17,7 Jahren lesen sie durchschnittlich unregelmä-
ßig (1,9) und zwei- bis dreimal pro Woche (2,0).

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



340 Thomas Greiner

sie noch dazu in einer kleineren, verbindlicheren Gruppe Bibel lesen ist
auch ihre persönliche Bibellesekultur überdurchschnittlich.

Jugendliche, die ein Vorbild im Bereich Bibellesen haben, lesen auch
selbst mehr in der Bibel. Jugendliche, die immer oder manchmal einen
Bibelleseplan oder ein Andachtsbuch benutzen, lesen weit regelmäßiger
und häufiger in der Bibel!

Die persönlichen Vielleser geben als Gründe zum Bibellesen an: Ge-
wohnheit, Auftanken, Interesse an Gottes Wort, Gedanken für den Tag,
Gott es will, mehr von Gott wissen, gute Erfahrungen und um den Glau-
ben zu stärken. Jugendliche, die als Grund Druck von innen (schlechtem
Gewissen) oder außen angegeben haben, haben damit wenig Erfolg – sie
lesen weniger in der Bibel als der Durchschnitt.

68% aller Jugendlichen, die Bibel lesen, klagen über Unkonzentriert-
heit, ob sie nun regelmäßig oder selten lesen. Daneben wird die Schwie-
rigkeit genannt, dass man keine Ruhe findet. Die regelmäßigen Bibelle-
ser haben besonders Müdigkeit angegeben und dass die Texte schon be-
kannt sind. Jugendliche, die eher selten lesen, klagen über Langeweile,
keine Zeit und mangelndes Textverständnis.

2.1.2. Konsequenzen

Die erste Feststellung ist wohl, dass die persönliche Bibellesekultur der
Jugendlichen nicht gerade zu Jubelrufen verleitet. Leider gibt es keine äl-
teren Vergleichsstudien, um zu prüfen, ob das persönliche Bibellesen der
Jugendlichen in den letzten Jahren nachgelassen hat oder nicht. Darum
ist es müßig zu spekulieren, ob unsere christliche Jugend nicht mehr so
fromm ist wie früher. Es soll vielmehr gefragt werden, wie man Teena-
gern und Jugendlichen helfen kann, in der Bibel zu lesen. Um Tipps und
Anregungen zu bekommen, soll diese Arbeit zeigen, was anderen Ju-
gendlichen hilft. Aus dem was Gleichaltrige erleben und ihr Bibellesen
fördert, wird abgeleitet, was auch anderen helfen könnte.

Zuerst stellt sich die Frage nach dem Alter der Bibelleser. Warum sind
die Jugendlichen, die regelmäßig lesen, wesentlich älter als der Durch-
schnitt? Dies ist wohl m.E. entwicklungspsychologisch zu erklären. Mit
Einsetzen des Jugendalters beginnt eine kritische Auseinandersetzung
mit den Inhalten des Glaubens. Vieles, was bisher einfach übernommen
wurde, wird nun hinterfragt. Jugendliche sind auf der Suche nach eige-
nen, subjektiven Standpunkten. Der Glaube nimmt nun eigene Formen
an und dazu gehört, dass man selbst beginnt, Bibel zu lesen und sich ei-
gene Gedanken zu machen.

Das bedeutet für die Praxis, dass Mitarbeiter darauf achten sollten, dass
sie 15-jährigen den Einstieg ins persönliche Bibellesen erleichtern bzw.
ihnen dabei helfen. Was Jüngeren helfen kann, zeigt ein Blick auf die 13-
bis 15-jährigen Teenagern dieser Umfrage, die regelmäßig in der Bibel le-
sen. Die einzige Gemeinsamkeit dieser jungen Vielleser ist, dass sie einen

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 341

Bibelleseplan benutzen.14 So scheint ein solcher Plan die beste Möglich-
keit zu sein auch jüngere Jugendliche zu fördern, in der Bibel zu lesen.

Es scheint auch hilfreich für Jugendliche zu sein, dass sie nicht nur
eine Bibelübersetzung benutzen. Jugendliche, die nur eine Lutherüber-
setzung benutzen, tun sich wohl zu Recht sehr schwer. Mehrere Überset-
zungen regen an, auch altbekannte Texte neu zu verstehen. Gerade
fremdsprachige Übersetzungen können hilfreich sein, um sich neu auf
den Inhalt einzulassen.

Das Problem, dass Jugendliche sich nur schwer aufs Bibellesen kon-
zentrieren können und keine Ruhe finden, hat sicher mehrere Faktoren.
Zum einen liegt es ganz natürlich an der Tageszeit. Über die Hälfte der
Bibelleser lesen abends die Bibel. Zum anderen liegt es sicher an gewach-
senen Stresspotenzialen der Jugendlichen, z.B. durch Familienprobleme,
Scheidung der Eltern oder Leistungsdruck in der Schule.15

Außerdem ist die Frage legitim, ob unsere heutige Medien- und Com-
puterwelt es den Jugendlichen schwerer macht, sich auf einen (kompli-
zierten) geschriebenen Text zu konzentrieren. Es wird sich zeigen, ob
z.B. Computerbibel oder ein geplanter Bibel-Fernseh-Kanal der Medien-
gesellschaft Kirch Abhilfe schafft.

Jugendliche selbst äußern, dass es hilfreich für ihr persönliches Bibel-
lesen wäre, Bibeltexte auf andere kreativere Weise zu erleben (z.B. als
Hörbibel, als Comic, als Lied). Vielleicht helfen kreative, abwechslungs-
reiche Wege, damit Jugendliche sich besser auf den Inhalt der Bibel kon-
zentrieren können.

Als Hilfe für mehr Konzentration beim persönlichen Bibellesen scheint
m.E. auch ein Bibelleseplan geeignet.16 Hilfreich ist bestimmt auch ein
festgelegter Zeitpunkt17, der in der ›Biokurve‹ günstig liegt und nicht erst
im Bett mit Nachttischlampe Bibel zu lesen.

Die Schwierigkeit der Vielleser, dass Texte schon zu bekannt sind,
könnte durch einen festen Leseplan, der einen in unbekannteres Bibelter-
rain führt, gelindert werden. Die Schwierigkeit der Wenigleser, Texte
nicht zu verstehen und Langeweile gehören zusammen bzw. bedingen
einander. Vielleicht kann auch hier ein Begleitbuch zum Bibellesen hel-
fen. So äußern sich viele Jugendliche, dass eine Erklärungshilfe gut wäre,

14 Es gibt 17 Teenager im Alter von 13 bis 15 Jahren die regelmäßig-täglich die Bibelle-
sen. Es lässt sich keine andere Gemeinsamkeit feststellen, außer dass 82% dieser Gruppe
einen Bibelleseplan benutzen.

15 Zumal ein weiterer Stressmacher wie schlechtes Gewissen nicht in der Bibel gelesen
zu haben, nicht sehr dienlich ist für die persönliche Bibellesekultur (siehe zu Punkt 11 des
Fragebogens).

16 ›Nur‹ 48% der Jugendlichen, die über Unkonzentriertheit klagen, haben einen Bibel-
leseplan. An der geringen Prozentzahl zeigt sich bedingt, dass ein Lehrplan hilft sich zu
konzentrieren. Als Gegenbeispiel: 58% der Jugendlichen, die darüber klagen, dass die Texte
schon so bekannt sind, haben einen Bibellehrplan.

17 Diesen Punkt äußern sehr viele Jugendliche in dem Punkt 15 des Fragebogens.

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



342 Thomas Greiner

die Bibel zu verstehen. Auch eine regelmäßige Gruppe von Bibellesern
wäre für Wenigleser gut geeignet, Langeweile und Unverständnis auszu-
räumen.

Das Problem keine Zeit zu haben, ist erstaunlicherweise eher eine Frage
nach den Prioritäten als nach einem vollen Terminkalender. Jugendliche,
die regelmäßig in der Bibel lesen, also viel Zeit dafür investieren, klagen
weit weniger als Jugendliche, die unregelmäßig in der Bibel lesen.

2.1.3. Hilfen zum persönlichen Bibellesen

In diesem Abschnitt soll auf einige ganz praktische Tipps der Jugendbi-
belleseliteratur hingewiesen werden. Sie sollen helfen, die so genannte
›Stille Zeit‹ kreativer und abwechslungsreicher zu gestalten.

Aus: »b-y Sonderheft 1992 Bibelarbeitsbuch«18

In dem Sonderheft zum Jahr der Bibel 1992 stellt Heike Beiderbeck-Haus
verschiedene Modelle des Bibellesens vor. Diese sollen helfen, die Bibel
mit unterschiedlichen Intentionen zu lesen und damit neue Erfahrungen
zu machen.
Die verschiedenen Modelle hier in Kurzversion:
– Denkanstoß aus der Bibel (nur einen praktischen Gedanken mitnehmen)
– Forschendes Bibellesen (einen Text exegetisch untersuchen)
– Meditierendes Bibellesen (länger über Begriffe und spontane Empfin-

dungen nachdenken)
– Dialoghaftes Bibellesen (mit Auslegungen, Predigten zu dem Text ins

Gespräch kommen)
– Studierendes Bibellesen (ein ganzes biblisches Buch erarbeiten)
– Thematisches Bibellesen (verschiedene Bibeltexte zu einem Thema er-

arbeiten)
– Bibel im Alltag (einen Bibeltext eine ganze Woche in Alltagssituatio-

nen mitnehmen)

Aus: »dran 6/1997 Die Bibel«19

In dieser christlichen Jugendzeitung wurden von Elke Werner verschie-
dene Tipps zum Bibellesen gegeben:
– Bibellesepläne oder Jahresbibel benutzen
– mal eine andere Übersetzung benutzen
– auch mal Bibel in einer anderen Sprache lesen
– Arbeit mit Symbolen am Textrand für Fragezeichen, Ausrufezeichen,

Pfeil …
– Bibelstellen farbig markieren, z.B. rot – Gottes Liebe, gelb – Verhei-

ßungen …

18 H. Beiderbeck-Haus, b bis y Bibelarbeitsheft, Hamburg 1992.
19 E. Werner, dran. Ausgabe 6/1997, Witten 1997.

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 343

– Bibeltext in eigenen Worten wiedergeben
– die Bibel abschreiben
– sich in eine biblische Person hineindenken
– einen Brief als Antwort an Gott schreiben oder an eine biblische Person
– den Text mit eigenen Worten wiedergeben (z.B. eine Detektivge-

schichte, Zeitungsartikel)
– aus der Bibellese eine ›to do‹ und ›not to do‹ Liste machen
– Verse abschreiben und in eine Schatztruhe legen

Aus: »Gute Nachricht Bibel, durchgesehene Ausgabe«20

In der Einleitung der modernen Bibelübersetzung gibt Anja Schäfer einen
kleinen Test um seinen eigenen Bibellesetypen (!) zu bestimmen. Es fol-
gen zwanzig Fragen zum Ankreuzen und anschließend eine Auswertung.
Das Ergebnis verweist auf fünf verschiedene Bibellesetypen: der People-
typ, Draußen-Typ, Schreibtyp, neugierig-genaue Typ und der Musiktyp.
Zu jedem Typ werden hilfreiche Tipps zum Bibellesen gegeben.

Ich finde diesen kleinen Test sehr interessant, da er die Unterschied-
lichkeit der Bibelleser ernst nimmt. Hier wird nicht eine Einheitsme-
thode auf alle Charaktere übergestülpt, sondern angeregt nachzudenken,
was mir ganz persönlich helfen könnte in der Bibel zu lesen. Dann wird
einer an einen stillen See radeln, um dort Bibel zu lesen und ein anderer
wird zu einem Bibeltext eine Melodie komponieren.

Aus: »Wenn die Stille Zeit zu still ist«21

In 30 Tipps gibt die Autorin kreative Ideen die Zeit des persönlichen Bi-
bellesens und Betens zu gestalten. Sie gibt z.B. den Tipp, die Bibel aus der
Sicht eines Kindes zu lesen, ein Bibeltagebuch zu führen, zu dem Text ei-
nen Tanz einzustudieren, Bibelkassetten zu hören oder die Bibel in einem
5-Sterne-Hotel zu lesen.

2.2. Bibellesepläne

2.2.1. Ergebnisse der Umfrage

Nur 44% der befragten Jugendlichen benutzen einen Bibelleseplan oder
ein Andachtsbuch, um die Bibel zu lesen. Die Jugendlichen, die immer
(20%) oder manchmal (24%) solche Bücher benutzen, sind im Durch-
schnitt 17,5 Jahre alt und damit wesentlich älter als der Durchschnitt von
16,7 Jahren. Es fällt auf, dass vor allem Jugendliche zwischen 13 und 16
Jahren und zwischen 18 und 19 Jahren weit unter dem Durchschnitt lie-
gen. Insgesamt benutzen mehr Mädchen als Jungen eine regelmäßiges

20 A. Schäfer, Sonderseiten in Gute Nachricht Bibel, Wuppertal 2000.
21 P. Farrel, Wenn die Stille Zeit zu still ist, Aßlar 2000.

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



344 Thomas Greiner

Begleitbuch.22 Nutzer von Bibellesehilfen erleben eher Familienandach-
ten23 und lesen häufig auch in Hauskreisen die Bibel. Sie gaben fast alle
an, dass sie Vorbilder haben, die sie motivieren Bibel zu lesen.24 Und sie
beurteilen ihre Bibelkenntnis etwas höher als der Durchschnitt.25

Jugendliche, die immer einen Bibelleseplan oder ein Andachtsbuch be-
nutzen, lesen sehr regelmäßig und häufig (täglich bis zwei- bis dreimal
pro Woche) in der Bibel. Doch Jugendliche, die ihren Bibelleseplan nur
manchmal benutzen, liegen nur noch leicht über dem Durchschnitt!

Bei der Frage nach den Gründen in der Bibel zu lesen, gaben sie weit
häufiger an, dass sie einen Gedanken für den Tag wollen. Auch die
Gründe Auftanken, Gewohnheit und schlechtes Gewissen haben Bibel-
planleser bevorzugt angekreuzt. Bei den Schwierigkeiten gaben sie an,
dass Texte oft schon zu bekannt sind. Dagegen kennen sie weniger das
Problem, dass Bibellesen langweilig ist. Auch fällt es ihnen wohl leichter,
sich zu konzentrieren, als Jugendliche ohne ein Begleitbuch.

77 (27%) der 289 Jugendlichen geben an, dass sie den vorgegebenen
Tages-Bibellese-Text lesen. Von den 77 Jugendlichen benutzen 42 immer
einen Bibelleseplan und 25 manchmal.

Bei den Antworten zu der Frage nach dem Titel der Bücher zeigt sich,
dass die Jugendlichen fast ausschließlich an klassische Bibellesepläne ge-
dacht haben, also Bücher, in denen für jeden Tag ein Bibeltext angegeben
ist und meist eine erklärende, übertragende Stellungnahme folgt.

2.2.2. Konsequenzen

Bibellesepläne sind für Jugendliche eine große Hilfe, um regelmäßig in der
Bibel zu lesen. Wer häufig Bibel lesen will, dem hilft ein Leseplan, es regel-
mäßig zu tun. Durch die fortlaufenden Texte eines Plans ist das Lesen nicht
so schnell langweilig. Außerdem hilft es, das Bibellesen zur Gewohnheit zu
machen. Durch die vorgegebenen Texte und Erklärungen haben Jugendli-
che weniger Probleme sich zu konzentrieren als ihre Altersgenossen.

Ein Bibelleseplan kann schnell zu einem mahnenden Gewissen wer-
den. Durch die täglich vorgegebenen Texte wird man ständig daran erin-
nert, dass man das ›Tagessoll‹ noch nicht erfüllt hat. Das Bibellesen darf
aber nicht zu einer lästigen Pflichtübung werden, die täglich abgehakt
werden muss.

22 Jugendliche, die immer einen Bibelleseplan benutzen sind zu 58% weiblich und 42%
männlich. Jugendliche, die manchmal einen Bibelleseplan benutzen sind zu 65% weiblich
und 35% männlich.

23 60% der Jugendlichen, die Eltern als ihr Vorbild zum Bibellesen angegeben haben,
benutzen einen Bibelleseplan!

24 70% der Jugendlichen, die immer einen Bibelleseplan benutzen und 93% (!) der Ju-
gendlichen, die manchmal einen Bibelleseplan benutzen, haben ein Bibellesevorbild.

25 Jugendliche, die immer oder manchmal einen Plan benutzen, haben eine durch-
schnittliche Bibelkenntnis von 3,2. Der Gesamtdurchschnitt beträgt 3,4.

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 345

Eine weitere ›Gefahr‹ der Bibelesepläne ist, dass sie als Begleitbuch zu
hohe Priorität bekommen. Wenn der Bibeltext nur noch schnell überflo-
gen wird und man sich dann auf den erklärenden Abschnitt konzentriert,
wird verhindert, dass der Jugendliche sich selbst intensiv mit dem Bibel-
text auseinander setzt. Darum sollten sich erklärende Texte auf die Hin-
tergrundinformationen zu einem Bibelabschnitt konzentrieren. Die Über-
tragungsarbeit ›vom Text ins Leben‹ sollte den Jugendlichen nicht abge-
nommen, sondern durch geschickte Fragen erleichtert werden!

In der Benutzung dieser Begleitbücher sind Vorbilder oder Weggenos-
sen sehr wichtig. Wenn Jugendliche mit den Eltern zusammen oder in ei-
ner Kleingruppe Bibel lesen, verwenden sie auch selbst Bibellesehilfen.
Dies kommt zum Teil durch das gemeinsame Benutzen solcher Bücher in
der Familienandacht oder in den Hauskreisen und wohl auch durch die
Vorbilder, die Bibellesepläne benutzen. Auch die Gruppe Gleichaltriger
ist wichtig, um einen Leseplan zu benutzen. Die Auswertung des Frage-
bogens hat gezeigt, dass es Teenager- und Jugendgruppen gibt, die als
Gruppe ein gemeinsames Buch verwenden. So scheint es Jugendlichen zu
helfen, wenn sie wissen, dass auch andere einem Bibelleseplan folgen.

Daraus ergibt sich die Frage, wie man Jugendliche ermutigen kann, Bi-
bellesepläne zu benutzen. Es ist hilfreich, wenn man Bücher erst einmal
bekannt macht, denn so manch ein Jugendlicher der Umfrage wusste gar
nicht, was ein Bibelleseplan ist. Dann scheint es wichtig zu sein, dass man
als Mitarbeiter selbst als Vorbild dienen kann und einem Bibelleseplan
folgt. Auch das Lesen eines Bibelleseplans als Gruppenaktion ist viel ver-
sprechend. Sich gemeinsam als Gruppe eine Zeit zu setzen, in der man
einem Begleitbuch folgt, kann hilfreich für die Jugendlichen sein. We-
sentlich für solch eine Aktion ist, dass die Jugendlichen selbst motiviert
sind, und es nicht eine Veranstaltung von ›oben herab‹ ist. Außerdem ist
es wichtig, dass solch eine Aktion gut begleitet und ausgewertet wird.

Viele Jugendliche selbst äußern auf die Frage, was hilfreich für ihr per-
sönliches Bibellesen wäre, den Wunsch nach einer Erklärungshilfe und
mehr Regelmäßigkeit. Beide Wünsche kann ein Bibelleseplan erfüllen.
Ein Plan mit Erklärungen hilft, Texte besser zu verstehen und Hinter-
grundwissen zu erhalten. Durch die täglich vorgegebenen Texte kann
solch ein Plan auch eine Hilfe sein, regelmäßiger zu lesen und sich an ei-
nen festgelegten Zeitpunkt zu gewöhnen. Mitarbeiter sollten versuchen,
auf diese Wünsche einzugehen und den Jugendlichen zu helfen, einen
Bibelleseplan auszuprobieren.

2.3. Vorbilder

2.3.1. Ergebnisse der Umfrage

Nur 68% der befragten Jugendlichen geben an, dass sie ein Vorbild ha-
ben, das sie motiviert in der Bibel zu lesen. Ob Jugendliche ein Vorbild

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



346 Thomas Greiner

haben oder nicht, ist keine Frage des Alters oder Geschlechts.26 Es ist
vielmehr wichtig, ob sie in einer Gruppe mit anderen Menschen Bibel
lesen oder nicht.27 Wer noch dazu in einer kleineren Bibellesegruppe
wie Schülerbibelkreis, Familienandacht, Hauskreis und Mitarbeiter-
kreis ist, hat noch weit häufiger Vorbilder, die motivieren in der Bibel
zu lesen.28

Bei der konkreten Frage, wer ihre Vorbilder sind, werden an erster
Stelle Eltern, Jugendliche und Mitarbeiter in der Gemeinde genannt. Erst
an vierter Stelle erscheinen die Pastoren auf der Rangliste der Vorbilder.
Geschwister wurden selten gewählt.29 Es fällt noch auf, dass siebenmal
bei ›Sonstiges‹ Freund/in genannt wurde.

Wen die Jugendlichen zum Vorbild haben, ist zum Teil eine Frage des
Alters. Jüngere Jugendliche (Altersdurchschnitt 16,5 Jahre) haben eher
ihnen nahe stehende Personen zum Vorbild wie die Eltern, Geschwister
und andere Jugendliche. Für etwas ältere Jugendliche (Altersdurchschnitt
17,5 Jahren) werden Mitarbeiter in den Gemeinden und Pastoren hilfrei-
che Vorbilder.

Ein Aspekt erscheint besonders interessant: die Rolle der Eltern! Nur
7% der befragten Jugendlichen kennen noch Familienandachten, 10%
lesen gemeinsam mit den Eltern in der Bibel und 30% geben an, dass sie
Eltern als Bibellesevorbilder haben. Die Nutzung eines Bibelleseplanes
ist bei diesen Jugendlichen überdurchschnittlich, doch die Regelmäßig-
keit und Häufigkeit des persönlichen Lesens bleibt durchschnittlich.

Dass Jugendliche durch Vorbilder motiviert werden, persönlich in der
Bibel zu lesen, zeigt sich deutlich.30 Die Regelmäßigkeit oder Häufigkeit
des Lesens scheint davon aber kaum berührt zu sein.31 Deutlicher zeigt
sich ein Unterschied bei der Benutzung eines Bibelleseplans: Jugendliche
mit Vorbildern haben überdurchschnittlich oft einen Bibelleseplan oder
ein Andachtsbuch.32

26 Jugendliche, die ein Vorbild haben, liegen im Altersdurchschnitt genau auf dem Ge-
samtdurchschnitt von 16,7 Jahren. Es sind 90 Jungen und 106 Mädchen.

27 75% der Jugendlichen, die angaben, dass sie regelmäßig mit anderen gemeinsam die
Bibel lesen, haben ein Vorbild. Demgegenüber haben nur 52% der Jugendlichen, die nicht
mit anderen gemeinsam Bibel lesen ein Vorbild.

28 83% der Jugendlichen im Mitarbeiterkreis, 78% der Jugendlichen in Familienan-
dachten, 77% der Teilnehmer an Hauskreisen / Kleingruppen und 76% der Jugendlichen
in Schülerbibelkreisen haben ein Bibellesevorbild.

29 Von den 196 Jugendlichen, die angaben ein Vorbild zu haben, nannten 44% die El-
tern, 42% Jugendliche, 41% Mitarbeiter, 23% Pastoren und 15% Geschwister.

30 72% der Jugendlichen, die regelmäßig und 75% der Jugendlichen, die unregelmäßig
in der Bibel lesen, haben ein Vorbild. Dagegen haben nur 45% der Seltenleser und 24%
der Gar-nicht-Leser ein Vorbild.

31 70% der Täglich-Leser, 75% der zwei- bis dreimal pro Woche-Leser, 74% der einmal
pro Woche-Leser und 57% der einmal pro Monat-Leser hat ein motivierendes Vorbild.

32 53% der Jugendlichen mit Vorbild benutzen einen Bibelleseplan (Durchschnitt
44%).

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 347

2.3.2. Konsequenzen

Es zeigt sich, dass Jugendliche Vorbilder brauchen, die sie motivieren
und anleiten, in der Bibel zu lesen. Doch die Jugendlichen sind wähle-
risch. Nur Personen, zu denen sie engen Kontakt haben, z.B. innerhalb
der Familie, der Kleingruppe oder des Jugendkreises sind Vorbilder für
sie. Je persönlicher die Kontakte sind, um so mehr nehmen sie ein Vor-
bild an.

Das bedeutet, dass Jugendliche Menschen brauchen, die mit ihnen ge-
meinsam Bibel lesen und nicht nur darüber predigen. Erst wenn Jugend-
liche erkennen, dass der Bibelleser authentisch ist in dem, was er tut,
wird er glaubwürdig. Erst im Lebensvollzug und in den konkreten As-
pekten des alltäglichen Lebens zeigt es sich für Jugendliche, ob sie andere
Bibelleser für sich als Vorbild annehmen oder nicht!

Ein gut baptistisches Modell könnte das eines Taufpartners sein, der
sich nach der Taufe regelmäßig mit einem Jugendlichen trifft, um ge-
meinsam ›persönlich‹ Bibel zu lesen. Leider wurde nur von einem Ju-
gendlichen ein Taufpartner als Vorbild erwähnt.

Als Vorbilder sind auch vermehrt die Eltern gefragt. Ein Drittel der
Befragten erkennt die Eltern als Vorbilder an. Doch die Eltern scheinen
nur noch selten mit den Kindern zusammen Bibel zu lesen. Oft bleibt es
wohl dabei, dass Eltern darauf achten, dass ihr Sohn/ihre Tochter einen
Bibelleseplan hat bzw. ihnen einen schenken. Doch gerade das gemein-
same Lesen wäre noch wichtiger, um den Teenagern und Jugendlichen zu
helfen.

Auch sind Gleichaltrige sehr wichtig. Andere Jugendliche, die Bibel le-
sen, scheinen für sie eher ein Vorbild zu sein, als ehrenamtliche (Ge-
meindemitarbeiter) oder hauptamtliche (Pastoren) Bibelleser! Dies hat
seine Begründung sicher darin, dass es eben nicht die ›Berufschristen‹
sind, sondern ganz ›normale‹ Jugendliche, wie sie selbst!

Darum ist es wichtig, in den Teenager- und Jugendgruppen eine Of-
fenheit zu schaffen, dass sich Teenager und Jugendliche selbst über ihr
Bibellesen austauschen können. Gibt es in unseren Gruppen eine persön-
liche, ›geschützte‹ Atmosphäre, in der Jugendliche von ihrem Bibellesen
erzählen können oder wäre das zu uncool? Es müssen Möglichkeiten ge-
schaffen werden, damit Jugendliche ganz natürlich darüber ins Gespräch
kommen!

Die Jugendlichen selbst äußern den Wunsch nach Personen, die ihnen
helfen die Bibel zu verstehen. Bei der Frage, was für ihr persönliches Bi-
bellesen hilfreich wäre, nannten erstaunlich viele den Wunsch nach je-
mand, der ihnen die Bibel erklärt, wenn sie etwas nicht verstehen. Ju-
gendliche suchen nicht Vorbilder, die weit weg und unerreichbar sind,
sondern sie sind offen für Menschen, die ihnen ihr Bibellesen vorleben
und in Rufweite sind.

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



348 Thomas Greiner

2.4. Gemeinsames Bibellesen

2.4.1. Ergebnisse der Umfrage

80% der befragten Jugendlichen lesen regelmäßig oder manchmal mit
anderen gemeinsam in der Bibel. Ihr Altersdurchschnitt von 16,9 Jahren
ist ziemlich nah am Gesamtdurchschnitt von 16,7 Jahren. Doch es fällt
auf, dass nur 18% aller Jugendlicher wirklich regelmäßig mit anderen
gemeinsam Bibellesen. Ihr Altersdurchschnitt ist mit 18,3 Jahren we-
sentlich höher.

Bei der Frage, in welchen regelmäßigen Veranstaltungen Jugendliche
aus der Bibel hören, wird aber deutlich, dass Bibellesegruppen keine
Frage des Alters, sondern der Ausrichtung der jeweiligen Gruppe sind.
Ältere Jugendliche lesen in Hauskreisen / Kleingruppen und Mitarbei-
terkreisen die Bibel, während jüngere ihre eigenen altersgerechten
Kleingruppen haben wie Schülerbibelkreis oder die Familienandacht.

Erstaunlich viele der Befragten (62%) lesen in einer kleineren Gruppe
außerhalb der Teenager- oder Jugendstunde in der Bibel. 40% aller Ju-
gendlichen sind in Hauskreisen / Kleingruppen und 22% teilen sich auf
in Schülerbibelkreise, Familienandachten und Mitarbeiterkreise.

Gemeinsames Bibellesen ersetzt nicht das persönliche Lesen. Genau das
Gegenteil ist der Fall. Je regelmäßiger die Jugendlichen in Bibellese-Ge-
meinschaften sind, desto regelmäßiger lesen sie auch allein in der Bibel.

In der folgenden Tabelle soll die Bedeutung der Gruppengröße gezeigt
werden:

Das Ergebnis ist verblüffend. Je kleiner und damit persönlicher und ver-
bindlicher eine Lesegruppe ist, umso regelmäßiger und häufiger lesen die
Jugendlichen auch allein in der Bibel. Auch die Benutzung eines Bibelle-

Alter ∅ Alleinlesen
(Frage 6)

Häufigkeit 
(Frage 7)

Vorbild 
(Frage 12)

Bibelleseplan
(Frage 10)

Großgruppe, 
wie Teenager- oder Jugendgruppe
(= alle Befragten)

16,7 2,1 2,5 68% 44%

Jugendliche, die regelmäßig oder 
manchmal gemeinsam mit ande-
ren Bibel lesen

17,0 2,0 2,3 72% 50%

Kleingruppe, 
wie Hauskreis, Schülerbibelkreis

17,7 1,8 2,0 78% 52%

Zweiergruppe, z.B. mit Freund/in 18,1 1,6 1,8 65% 56%

*  1 = Ja, regelmäßig; 2 = Ja, aber unregelmäßig; 3 = Selten; 4 = Nein
** 1 = täglich; 2 = zwei- bis dreimal pro Woche; 3 = einmal pro Woche; 4 = ca. einmal im Mo-

nat; 5 = nie
*** Prozent der Jugendlichen die ein Bibelesevorbild haben
**** Prozent der Jugendlichen, die einen Bibelleseplan benutzen

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 349

seplanes steigt mit sinkender Gruppengröße! Kleingruppen und vor al-
lem Zweiergruppen scheinen den Jugendlichen m.E. zu helfen, auch per-
sönlich in der Bibel zu lesen.33 Es fällt auch auf, dass Jugendliche, je älter
sie werden, in kleineren Gruppen Bibel lesen, was wohl entwicklungs-
psychologisch zu erklären ist.34

Jugendliche, die gemeinsam mit anderen Bibel lesen, haben mehr Vor-
bilder und eine bessere Bibelkenntnis. Die Benutzung eines Bibellese-
plans ist insgesamt leicht überdurchschnittlich. Im Bereich der Schwie-
rigkeiten des Alleinlesens unterscheiden sich die Gruppenleser nicht vom
Durchschnitt.

2.4.2. Konsequenzen

Regelmäßiges gemeinsames Lesen mit anderen Christen ist für Jugendli-
che eine große Hilfe, um persönlich in der Bibel zu lesen. Die Ergebnisse
des Fragebogens belegen, dass eine verbindliche Kleingruppe noch för-
derlicher ist. Doch leider nutzen sehr wenig Jugendliche diese Chance. 

Vielleicht muss in unseren Gemeinden diese Form der Jugendarbeit
noch bekannter werden. Es sollte gefördert werden, dass neben programm-
orientierten Jugendstunden auch personenorientierte Kleingruppen ange-
boten werden. Es zeigt sich, dass persönliche, verbindliche Treffen der Ju-
gendlichen hilfreicher sind als Großgruppen. In Kleingruppen sollen Ju-
gendliche selbst zur Sprache kommen und persönlich gefordert werden.

Die Altersstruktur zeigt, dass nur wenig Jüngere in Kleingruppen sind.
Eine Konsequenz daraus könnte eine altersgerechte Ausrichtung der
Kleingruppen sein. Im Gemeindeleben gibt es für die Teenager meist
›nur‹ die Großgruppe und Hauskreise sind erst was für junge Erwach-
sene. Es sollte jedoch spezielle Kleingruppen für Teenager geben. Es
sollte eine Möglichkeit für interessierte Teenager geben, gemeinsam mit
anderen in der Bibel zu lesen. Der Schwerpunkt darf jedoch nicht sein,
ein neues Gemeindeprogramm zu entwickeln, sondern als freiwilliges
Treffen, welches eher sozialen als lehrhaften Charakter hat. In diesen
Kleingruppen sollte das gemeinsame Lesen, Austausch und persönliches
Gebet im Vordergrund stehen und nicht eine zusätzliche Bibelarbeit für
Teenager angeboten werden.

Auch die Möglichkeit einer Zweierschaft sollte bekannt gemacht und
gefördert werden, vielleicht als Experiment über einen festgelegten Zeit-
raum mit Begleitung durch Mitarbeiter. Es sollte Mut gemacht werden,
dass Gleichaltrige zusammen Bibel lesen und ihnen vielleicht durch ei-

33 Eine besondere Gruppe sind noch die Jugendlichen, die mit ihren Eltern zusammen
Bibel lesen. Sie sind im Durchschnitt nur 15,8 Jahre und bleiben beim Alleinlesen im
Durchschnitt.

34 In dem Alter der jungen Erwachsenen bevorzugt man kleinere und intensivere Grup-
pen bis hin zu einer Partnerschaft, während Teenager die große Masse lieben und brauchen.

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



350 Thomas Greiner

nen Leseplan Hilfestellungen gegeben werden. Jugendliche äußern ab
und an solche Vorhaben, die dann jedoch wieder im Sand verlaufen. Man
muss als Mitarbeiter bei Eigeninitiativen ein glückliches Händchen fin-
den zwischen laufen lassen und zugleich fördern und begleiten.

Es bleibt auch die Frage, wo bibelfeste Gemeindemitglieder sind, die
mit Jugendlichen zusammen Bibel lesen. Nur einmal wird ein Taufpart-
ner genannt. Auch wenn ein generationsübergreifendes Bibellesen seine
Probleme hat, sollte man doch diese Form der Begleitung neu entdecken
und fördern. Doch dabei sollte nicht nur die Wissensvermittlung, son-
dern die Persönlichkeitsentwicklung im Blickfeld sein.

Jugendliche selbst äußern gemeinsames Lesen als großen Wunsch. Bei
der Frage was für ihr persönliches Bibellesen hilfreich wäre, war der
größte Themenblock der Wunsch mit einem Freund / einer Gruppe ge-
meinsam zu lesen. Es ist erstaunlich, dass so viele Jugendliche35 bei einer
offenen Frage in einem Punkt übereinstimmen.

Es fällt außerdem auf, dass auch oft Gleichaltrige und gute Freunde als
gewünschte Bibellesepartner genannt werden. Dies zeigt noch mal den
fehlenden Austausch der Jugendlichen untereinander. Gemeinden müs-
sen hier Formen finden, wie sie Jugendlichen helfen können, diese Wün-
sche umzusetzen.

Zitat eines 15-jährigen Mädchens: »Es wäre hilfreich für mich, jeman-
den zu haben, den man fragen kann, wenn man mal wieder was nicht ka-
piert und SOFORT jemand zu haben, der motiviert!«

3. Schlusswort – oder: Wie kann ich, wenn mich niemand anleitet?

Am Ende der Arbeit soll die Bibel selbst zu Wort kommen. Eine Bibelbe-
gegnung der Apostelgeschichte soll und kann viele der dargestellten The-
men unterstreichen und damit zeigen, dass sie zeitlos sind.

Da sucht ein Mann nach Gott und liest darum in der Bibel. Doch Bibel-
lesen ist gar nicht so einfach – er versteht den Bibeltext nicht. Aber die
›Bibellesehilfe‹ ist schon unterwegs…

Philippus und der äthiopische Eunuch (Apg 8,26-40)36

»(26) Ein Engel des Herrn redete aber zu Philippus: »Steh auf und geh nach
Süden auf den Weg, der von Jerusalem nach Gaza hinunterführt, der einsam
ist.« (27) Und er stand auf und ging. Und siehe, ein Mann, ein Äthiopier, ein
Eunuch, ein Mächtiger der Kandake, der Königin der Äthiopier, der die Auf-
sicht über ihren ganzen Schatz hatte: der war gekommen, um in Jerusalem an-

35 Mit 43 übereinstimmenden Meldungen ist dies die größte Themengruppe, die sich
aus den Äußerungen der Jugendlichen zusammenstellen ließ.

36 Nach der Übersetzung des Bibelkommentars von G. Maier, Edition C Bibelkommen-
tar. CD-ROM Bibelstudiensystem, Holzgerlingen 1999.

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 351

zubeten. (28) Er war nun auf der Rückreise und saß auf seinem Wagen und las
den Propheten Jesaja. (29) Der Geist aber sagte zu Philippus: »Lauf hin und
halte dich an diesen Wagen!« (30) Als Philippus aber hinlief, hörte er ihn den
Propheten Jesaja lesen und sagte: »Verstehst du denn, was du liest?« (31) Er
aber sagte: »Wie könnte ich denn, wenn mich niemand anleitet?« Er ermun-
terte Philippus, aufzusteigen und sich zu ihm zu setzen. (32) Der Inhalt der
Schrift, die er las, war dieser: »Wie ein Schaf wurde er zur Schlachtung ge-
führt, und wie ein Lamm war er stumm vor seinem Scherer, so dass er seinen
Mund nicht öffnete. (33) In seiner Erniedrigung wurde sein Gericht aufgeho-
ben. Wer wird über seine Herkunft berichten? Denn sein Leben wird von der
Erde weggetragen.« (34) Da antwortete der Eunuch Philippus: »Ich bitte dich,
über wen spricht der Prophet dies? Über sich selbst oder über jemand ande-
ren?« (35) Philippus aber öffnete seinen Mund und begann von dieser Schrift-
stelle aus, ihm die Frohe Botschaft von Jesus zu sagen. (36) Als sie aber den
Weg hinunterfuhren, kamen sie an irgendein Gewässer. Und der Eunuch
sagte: »Sieh, Wasser! Was steht dagegen, dass ich getauft werde?« (38) Und er
befahl, den Wagen anzuhalten, und sie stiegen beide in das Wasser, Philippus
und der Eunuch, und er taufte ihn. (39) Als sie aber aus dem Wasser stiegen,
riss der Geist des Herrn Philippus hinweg, und der Eunuch sah ihn nicht mehr.
Er machte sich aber mit Freude auf seinen Weg. (40) Philippus fand sich aber
in Asdod wieder, und zog umher und verkündigte die Frohe Botschaft allen
Städten, bis er nach Caesarea kam.«

Diese frühkirchliche Begebenheit macht deutlich, wie frustrierend ein
Versuch sein kann, in der Bibel zu lesen und sie nicht zu verstehen. Sie
zeigt die Notwendigkeit, Menschen zu haben, die einem helfen die Bibel
zu lesen. Zugleich zeigt sie, wie lebendig die Bibel ist. Bibeltexte können
in Bewegung setzen und Menschen verändern. Durch das Verstehen der
biblischen Botschaft werden religiöse und völkische Grenzen gesprengt
und Menschen werden fröhlich!

Die Umfrage hat gezeigt, dass die Teenager und Jugendlichen in unseren
Gemeinden in der Bibel lesen. Sie machen ermutigende Erfahrungen mit
Gottes Wort. Sie erleben, dass Gott durch die Bibel spricht, sie ermahnt,
auch tröstet und ihnen hilft, ihr Leben als Christ zu leben. Zugleich kann
man erkennen, dass die Jugendlichen noch mehr Hilfe brauchen, um in der
Bibel zu lesen. Nur rund ein Viertel der Befragten liest regelmäßig / täg-
lich in der Bibel und ein Drittel liest nur selten oder nie in Gottes Wort!

Die Umfrage hat deutlich gemacht, dass es Jugendlichen hilft, wenn sie
Vorbilder haben. Doch diese Vorbilder müssen greifbar sein und mit den
Jugendlichen gemeinsam Bibel lesen. Darüber hinaus ist die Benutzung
eines Bibelleseplans von großer Hilfe. Hier sollten kreative Wege gefun-
den werden, die Jugendlichen dazu zu ermutigen. Zusätzlich ist das ge-
meinsame Lesen in einer kleinen Gruppe mit Gleichaltrigen viel verspre-
chend. Hier müssen Modelle geschaffen werden, um in unserer Jugend-
arbeit solche Kleingruppen zu ermöglichen und zu fördern.

Die Geschichte des Eunuchen und des Philippus zeigt, dass Suchende
nach Gott Bibellesehilfen brauchen. Es stellt sich die Frage nach den

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



352 Thomas Greiner

Christen wie Philippus, die sich auf den mühsamen Weg zu den Jugend-
lichen machen und ihnen helfen, in der Bibel zu lesen. Jugendliche brau-
chen heute Menschen wie Philippus, die sich mit in ihre ›Kutsche‹ setzen
und ein Stück der Reise mitgehen. Sie brauchen Menschen, die die Fra-
gen der Jugendlichen verstehen und sie auf Christus deuten können.
Dann wird es geschehen, dass die Bibel in Bewegung setzt und Jugendli-
chen ihren Weg mit Gott fröhlich ziehen!

Bibliographie

Hilfsmittel

Die Heilige Schrift. Revidierte Elberfelder Bibel, Wuppertal 1986.

Kommentare

Schille, G., Die Apostelgeschichte des Lukas. Theologischer Handkommentar. 2.
Auflage der Neubearbeitung, Berlin 1984.

Maier, G., Edition C Bibelkommentar. CD-ROM Bibelstudiensystem, Holzger-
lingen 1999.

Stählin, G., Die Apostelgeschichte. Das Neue Testament Deutsch, Göttingen
1971.

Monographien und allgemeine Literatur

Albietz, K. (Hg.), Termine mit Gott, Gießen 2000.
Beiderbeck-Haus, H., b bis y Bibelarbeitsheft, Hamburg 1992.
Bibellesebund Deutschland (Hg.), Klartext 1/2001, Marienheide 2000.
–, Pur 1/2001, Marienheide 2000.
Christliche Verlagsgesellschaft (Hg.), Heute, Dillenburg 2000.
–, Echt stark, Dillenburg 1999.
–, Leben ist mehr, Dillenburg 2000.
CVJM Gesamtverband in Deutschland (Hg.), Start in den Tag, Gießen 2000.
Deutscher Jugendverband ›Entschieden für Christus‹ (Hg.), Lichtstrahlen 2001,

Kassel 2000.
Diehl, K.J., In 99 Tagen durch die Bibel, Gießen 2000.
Erziehungsverein Neukirchen-Vluyn (Hg.), Live 2001, Neukirchen-Vluyn 2000.
Farrel, P., Wenn die Stille Zeit zu still ist, Aßlar 2000.
McDowell, J., Von Gott und anderen Dingen, Holzgerlingen 2000.
Schäfer, A., Sonderseiten in Gute Nachricht Bibel, Wuppertal 2000.
Teens Mag Timer 2001, Aßlar 2000.
Werner, E., dran, Ausgabe 6/1997, Witten 1997.

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 353

Fragebogen des GJW Bayern

1. Was fällt Dir ganz spontan zum Thema Bibel ein? Egal was!

____________________________________________________________

____________________________________________________________

____________________________________________________________

____________________________________________________________

2. Welche Bibelübersetzungen benutzt Du?

3. Wie würdest Du Deine Bibelkenntnis einschätzen? Auf einer Skala
von 1 bis 6:

4. In welchen regelmäßigen ›Veranstaltungen‹ hörst Du Texte aus der Bibel?

Dein Alter: ❏ männlich Gemeinde:

❏ weiblich

❏ Lutherbibel 1984 ❏ Einheitsübersetzung

❏ Revidierte Elberfelder ❏ Gute Nachricht

❏ Hoffnung für Alle ❏ Sonstige: 

1,
sehr gut

2,
gut

3,
befriedigend

4,
ausreichend

5,
mangelhaft

6,
ungenügend

❏ ❏ ❏ ❏ ❏ ❏

❏ Gottesdienst ❏ Familienandacht ❏ Hauskreis / Kleingruppe

❏ Jugendgruppe ❏ Schülerbibelkreis ❏ Mitarbeiterkreis

❏ Teenagergruppe ❏ Sonstiges:

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



354 Thomas Greiner

5. Liest Du mit anderen gemeinsam die Bibel?

6. Liest Du persönlich, für Dich allein, in der Bibel?

7. Wie oft liest Du in der Bibel? 

8. Zu welcher Uhrzeit liest Du Bibel?

9. Wie viel Text liest Du beim Bibellesen?

10. Benutzt Du ein Bibelleseplan oder ein Andachtsbuch? Welches? 

❏ Nein ❏ in den oben genannten Veranstaltungen

❏ Manchmal ❏ in einer festen Zweierschaft

❏ Ja, regelmäßig ❏ mit einem/r Freund/Freundin)

❏ mit meinen Eltern

❏ Sonstiges:

❏ Ja, regelmäßig ❏ Selten 

❏ Ja, aber unregelmäßig ❏ Nein

❏ täglich ❏ einmal pro Woche

❏ zwei- bis dreimal pro Woche ❏ ca. einmal im Monat

❏ vormittags ❏ nachmittags ❏ abends

❏ ein paar Verse ❏ auch mal ein ganzes Buch

❏ ein kurzer Abschnitt ❏ den vorgegebenen Tages-Bibellese-Text

❏ Nein ❏ Ja, immer

❏ Ja, manchmal und zwar das Buch:

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Verstehst Du, was Du liest?« 355

11. Warum liest Du in der Bibel? – Mehrfachnennungen möglich!

12. Hast Du Vorbilder, die Dich motivieren Bibel zu lesen?

13. Was für Erfahrungen hast Du beim Bibellesen gemacht?

____________________________________________________________

____________________________________________________________

____________________________________________________________

____________________________________________________________

14. Welche Schwierigkeiten kennst Du beim Bibellesen?

❏ Interesse an Gottes Wort ❏ Gedanken für den Tag

❏ mehr von Gott wissen will ❏ schlechtes Gewissen

❏ Druck von Eltern/Gemeinde ❏ gute Erfahrungen gemacht

❏ Auftanken für Alltag ❏ Gott es will

❏ um den Glauben zu stärken ❏ Gewohnheit

❏ Freunde es auch machen

❏ Sonstiges:

❏ Nein

❏ Ja, und zwar: ❏ Eltern ❏ Pastor

❏ Mitarbeiter in der Gemeinde ❏ Jugendliche ❏ Geschwister

❏ Sonstige:

❏ Müdigkeit ❏ keine Ruhe finden ❏ keine Zeit

❏ Langeweile ❏ Texte nicht verstehe ❏ unkonzentriert

❏ schon alles bekannt ❏ Sonstiges:

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



356 Thomas Greiner

15. Was wäre für Dich hilfreich für Dein persönliches Bibellesen?

____________________________________________________________

____________________________________________________________

____________________________________________________________

____________________________________________________________

16. Was ich noch sagen will zum Thema Bibellesen (Fragen, Ideen, Mei-
nungen):

____________________________________________________________

____________________________________________________________

____________________________________________________________

____________________________________________________________

ZThG 8 (2003), 322–356, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Theologie im Kontext

»Alte mit den Jungen«
Ein Plädoyer für ein »integrierendes Singen«

in christlichen Gemeinden

Friedrich Emanuel Wieser

Vorbemerkung

Der nachfolgende Beitrag von Dr. Friedrich Emanuel Wieser aus Wien ist
im Kontext des Bundes Evangelisch Freikirchlicher Gemeinden (BEFG)
und der angekündigten Neubearbeitung des Liederbuches Gemeindelie-
der1 im BEFG zu sehen. Wieser ist seit einigen Jahren Pastor der Evange-
lisch-Freikirchlichen Gemeinde (Baptisten) Wien, Mollertgasse. Diese
Gemeinde hat eine langjährige Lobpreistradition. In den Gottesdiensten
werden sowohl Lieder aus den Gemeindeliedern wie im Anbetungsteil
von Folien gesungen. Die Neuen Gemeindelieder2 finden bei Wieser
keine Erwähnung, da sie in der Gemeinde in Wien nicht benutzt werden.
Wiesers Absicht ist es ein Plädoyer für die Integration von Liedern ver-
schiedener Stile und Epochen im Gottesdienst zu halten. Das gottes-
dienstliche Singen sollte kein versöhntes Nebeneinander, sondern ein in-
tegrierendes Singen sein.

1. Einleitung: Wo stehen wir heute?

»Die Musik ist die schönste der schönen Künste und das eine weltumspan-
nende Mittel für den Ausdruck der Lebenshaltungen von Menschen. Darum
kommt ihr eine wichtige Rolle im öffentlichen Gottesdienst zu. Das Volk Got-
tes hat der Musik schon seit alttestamentlichen Zeiten in seinem Gottesdienst
einen vorrangigen Platz eingeräumt.«3

Die vergangenen drei Jahrzehnte haben ungewöhnlich starke Umbrüche
im christlichen Gemeindesingen gebracht. Ein Indiz für die tiefgreifen-
den Veränderungen ist die Uneinigkeit bei der Auswahl eines Liederbu-
ches. So wird heute das Singen von projizierten Liedtexten als eine ak-

1 Gemeindelieder, Wuppertal / Kassel / Witten 1988.
2 Neue Gemeindelieder, Wuppertal / Kassel 1994.
3 F.E. Segler, Christian Worship. Its Theology and Practice, Nashville NT 1967, 92. »Since

music is the finest of the fine arts and the most universal means for the expression of human
attitudes, it should play an important role in public worship. The people of God have given a
major place to the use of music in their worship, even from Old Testament times.«

ZThG 8, 357-380, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



358 Friedrich Emanuel Wieser

zeptable Lösung empfunden. Das wird man an vielen Orten als positiven
Neuerungsschub erlebt haben. Anderswo wurde dieser Umbruch als
Krise und Irritation erlitten, aus der die einen als Sieger, die anderen als
Verlierer hervorgegangen sind. Als Ausweg aus einer Polarisierung bie-
tet sich eine Aufteilung in Untergruppen mit unterschiedlichen Fröm-
migkeitsstilen und musikalischen Ausdrucksmitteln an. Dieser Weg
kann ein Kompromiss sein, um auseinander strebende Vorstellungen un-
ter einen Hut zu bringen.

Ich möchte jedoch das Gewicht der folgenden Überlegungen für eine
die Generationen und sozio-kulturellen Gruppen übergreifende und in
lustvoller Weise integrierende Singtradtion (im Folgenden: integrieren-
des Singen) in die Waagschale werfen.4 Dabei stehen nicht strategische
Überlegungen im Vordergrund, sondern die Frage nach dem Wesen der
Gemeinde als »Gemeinschaft des heiligen Geistes«. Der Leitwert, den ich
dabei vor Augen habe, ist der Schalom in der Gemeinschaft. Dieser
»Friede« ist kein Stillhalteabkommen, unter dessen Oberfläche versteck-
ter Groll weiter rumort, sondern ein Wohlsein, weil jedem sein Platz in
der Gemeinde zugestanden wird. Darum ist der Schalom konstitutiv für
den Geist, der im christlichen Gottesdienst walten soll (1Kor 14,33). Die
Lieder, die in einer Gemeinde gesungen werden, bilden für unterschiedli-
che Gruppen eine seelsorgerliche Infrastruktur. Der Schalom hat auch
eine missionarische Außenwirkung, weil er ein Ausdruck der Liebe ist,
an der »jedermann erkennen wird, dass ihr meine Jünger seid« (Joh
13,34f.). Meine Überlegungen zur Vielfalt des Singens und der Einheit
der Gemeinschaft münden in einen konkreten Vorschlag: den integrier-
ten Lobpreis, in dem Elemente verschiedener Stile und Epochen zu einer
Einheit verschmolzen werden und damit der »versöhnten Einheit« ein
musikalisches Gewand geben.

2. Das integrierende Singen im biblischen Kontext

2.1. Auswirkungen des Singens

Singen ist meiner Erfahrung nach ein Vorgang, der die geschöpfliche
Ganzheit des Menschen in Dienst nimmt und zu einer schwer erklärba-
ren Intensität des Erlebens, des Ausdrucks und der Gruppenverbunden-
heit führt. Nach recht zutreffender Typologie entspricht der Rhythmus
dem Körper (Herzschlag, Motorik), die Melodie und Harmonie der Seele
(Empfindungen, Emotionen) und der Text dem Verstand.

In der Religion hat das Singen von jeher seinen angestammten Platz.
(a) Die Steigerung des gesprochenen Wortes. Dem Wort an sich wird in

4 Ein beachtenswertes Beispiel für ein »integrierendes« Liederbuch aus England ist:
Let’s Praise. The Worship Songbook for a New Generation, hg. von D. Peacock, G. Kend-
rick, London 1988.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Plädoyer für ein »integrierendes Singen« in christlichen Gemeinden 359

Segnen, Fluchen und Beschwören eine große Macht zugeschrieben.5 In
Form des Sprechgesangs erfährt es eine weitere Steigerung. Diese Di-
mension des religiösen Singens findet man in der Liturgie der histori-
schen Kirchen wieder. (b) Die Steigerung des normalen Lebens im Fest.
Zum Fest gehört ganz natürlich Singen, Musizieren, Tanzen. Die Bezie-
hung zu den Gottesdiensten, Festen und Feiern der Juden und Christen
liegt auf der Hand. (c) Singen ist die Antwort auf Heilserfahrungen, z.B.
im Mirjamlied (Ex 15,19-20).«6 Im Neuen Testament ruft die Gute
Nachricht von der Versöhnung Gottes mit den Menschen Dankbarkeit
und Jubel hervor. Durch den heiligen Geist löst sich das befreite Lachen
der Gotteskinder: »Abba, lieber Vater!« (Röm 8,15).

2.2. Glaubenslieder im Alten und Neuen Testament

Im Alten Testament finden wir besonders in den Psalmen eine Vielfalt
von Glaubensliedern, deren thematische Weite wir in unseren christli-
chen Gesangsbüchern kaum mit vollziehen können. Hier soll nur an die
verschiedenen Gattungen und Funktionen der Psalmen erinnert wer-
den:7 Lob, Dank, Bitte, Klage, Hass / Rache, Belehrung, Vertrauen, Le-
bensweisheit, Geschichtsbetrachtungen u.a.m. Eine enorme Bandbreite
von Gefühlen und Lebenserfahrungen spricht sich darin aus und wird
quasi als Gefäß für die Glaubensgemeinschaft bereit gestellt.

Ich möchte mich zwei Texten aus dem Neuen Testament zuwenden,
die sich als Paradigma für das integrierende Singen anbieten.

Kol 3,16-17 (RevL): »Lasst das Wort Christi reichlich unter euch wohnen:
lehrt und ermahnt einander in aller Weisheit; mit Psalmen, Lobgesängen und
geistlichen Liedern singt Gott dankbar in euren Herzen. Und alles, was ihr tut
mit Worten oder mit Werken, das tut alles im Namen des Herrn Jesus und
dankt Gott, dem Vater, durch ihn.«
Eph 5,18-20 (RevElb): »Und berauscht euch nicht mit Wein, worin Aus-
schweifung ist, sondern werdet voller Geist, indem ihr zueinander in Psalmen
und Lobliedern und geistlichen Liedern redet und dem Herrn mit eurem Her-
zen singt und spielt! Sagt allezeit für alles dem Gott und Vater Dank im Na-
men unseres Herrn Jesus Christus!«

(a) Singen steht im Zusammenhang der vielgestaltigen Lebensformen
des Wortes Gottes.8 (b) Das Singen dient der gegenseitigen Erbauung. Es

5 Vgl. C.A. Keller, Art. brk, THAT I, Sp. 355: »[…] die heilschaffende Kraft [des Seg-
nens] oft in eminentem Maße mit dem wirkungskräftigen Wort verbunden ist.«

6 C. Westermann, Abriß der Bibelkunde, Stuttgart 1979, 40.
7 Eine lesenswerte Darstellung des atl. Singens und Musizierens findet sich bei E. Rout-

ley, Music Leadership in the Church, Nashville / New York 1968, 52-66. Vgl. auch F.E. Seg-
ler, Worship, 92-94.

8 Der griechische Text ordnet die Verben lehren, ermahnen und singen als Partizipien dem
Satz vom »Wohnen des Wortes« grammatikalisch unter. Man kann durchaus übersetzen: »Das
Wort des Christus wohne reichlich unter euch, indem ihr belehrt […] ermahnt […] singt.«

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



360 Friedrich Emanuel Wieser

geht um mehr als bloß darum, dass jeder den anderen »stehen lässt«.
(c) Das Singen ist ein Mittel, die Freude und das intensive Erleben des
Heiligen Geistes zu vermitteln und neu zu entfachen. Die direkte Gegen-
überstellung von (Alkohol-)Rausch und Erfüllung mit dem Geist im
Ephesertext macht deutlich, dass auch das »berauschende« Element
durchaus nicht ausgeblendet wird. (d) Das Singen wird eingebunden in
die Summe von Kol 3,17: Die innergemeindliche Erbauung setzt sich im
Gottesdienst im Alltag mit Worten und Werken fort. Singen ist mehr als
ein geistlicher Genuss und Mittel der seelischen Erhebung.

2.3. Musikstil und soziale Zugehörigkeit

Es lohnt sich der Versuch, die in Kol 3 / Eph 5 gefundenen Begriffe für
Gemeindelieder (Psalmen, Hymnen und geistliche Lieder) einer histo-
risch greifbaren Gemeindesituation zuzuordnen. Für dieses gedankliche
Experiment bietet sich die Christengemeinde in Korinth an.

Für die Psalmen steht der bekehrte Synagogenvorsteher Krispus (Apg
18,8; 1Kor 1,14).

Für die Hymnen kommt Titius Justus in Betracht (Apg 18,7), ebenso
wie Gajus, der die korinthische Gemeinde beherbergte, oder Erastus, der
Stadtkämmerer (Röm 16,23), offenbar wohlhabende Männer der Ober-
schicht, mit der griechischen Hochkultur von Theater, Staatsakten und
öffentlicher Liturgie wohl vertraut.

Für die geistlichen Lieder wären dann die Leute der Chloe (1,11.26-29)
zuständig, niedriges Volk aus dem Hafenviertel, multikulturell, mit einem
begrenzten griechischen Wortschatz, aber um so größerer Begeisterung
für Jesus, die sie in der Art der ihnen vertrauten Kneipenmusik auslebten.

Welche Probleme sich im Miteinander ergaben, können wir durch das
wenige, das Paulus bezüglich der Abendmahlsfeiern sagt, nur erahnen.
Die sozialen Hürden haben sich auch im Musikstil manifestiert. Vieles
muss an der Grenze des Erträglichen abgelaufen sein. Das Leiden man-
cher heutiger Christen an hohlen Texten, schlechten Übersetzungen und
amateurhaften Melodien könnte ein Schatten der Herausforderungen
sein, der sich eine Gemeinde wie Korinth stellen musste.

Wenn Menschen die zu ihnen gehörigen Lieder im gemeinsamen Sin-
gen wiederfinden, sagt ihnen das, dass sie angenommen sind, »wie Chris-
tus sie angenommen hat zur Ehre Gottes« (Röm 15,7).

2.4. Das »neue Lied« und die alten Lieder

Wenn es heißt: »Singet dem Herrn ein neues Lied« (Ps 33,3; 96,1; 98,1),
ist damit ausgesagt, dass eine geistlich lebendige Gemeinde ständig nach
neuen Liedern Ausschau halten und das Alte hinter sich lassen müsse?
Ist das »neue Lied« geistlicher als das »alte Lied«? Führen wir uns die Si-
tuation gegen Ende des babylonischen Exils vor Augen. Das Volk Gottes

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Plädoyer für ein »integrierendes Singen« in christlichen Gemeinden 361

bewahrt und besingt wohl die Gottestaten von »vorzeiten«, kann aber
aus der Geschichte keine Hoffnung auf Veränderung mehr generieren.
Da mahnt der Prophet: »Gedenkt nicht an das Frühere und achtet nicht
auf das Vorige! Denn siehe, ich will ein Neues schaffen, jetzt wächst es
auf, erkennt ihr’s denn nicht?« (Jes 43,18f.; danach folgt die Schilderung
eines neuen Exodus durch die syrische Wüste). Wenn das eintritt, was
die geistliche Vorstellungskraft des Volkes sprengt, werden sie sein wie
die Träumenden. Hier entspringt das »neue Lied«. Der alte Glaube wird
überrascht von der Macht Gottes heute.

Dennoch ist die Frage nach dem Wert von alten und neuen Liedern
erst halb beantwortet. Denn dem oben zitierten Ruf: »Gedenkt nicht ...!«
geht unmittelbar der Satz voraus: »So spricht der Herr, der im Meer ei-
nen Weg und in starken Wassern Bahn macht, der ausziehen lässt Wagen
und Rosse, Heer und Macht …« (Jes 43,16f.). Das sind unverkennbar
Anspielungen auf den ersten Exodus aus Ägypten. D.h. der Ruf zur Los-
lösung vom Alten nimmt Maß am Alten, macht auf eigenartig paradoxe
Weise das Alte fruchtbar. Alt und Neu gehören zusammen zu einer
Glaubensgeschichte! »Vergiss nicht, was er dir Gutes getan hat« (Ps
103,2). Die deuteronomistische Bewegung, welcher ein leidenschaftli-
cher Wille zur Erneuerung und Verinnerlichung des Glaubens abzuspü-
ren ist, baut auf das Motiv des Gedenkens: »Gedenke der vorigen Zeiten
und hab acht auf die Jahre von Geschlecht zu Geschlecht« (Dtn 32,7; vgl.
8,2). Die Menschen sollen »nach den früheren Zeiten fragen« (Dtn 4,32).
Dort sind die Wurzeln, die wieder austreiben können. Gerade wenn es
um die Zukunft geht, wird uns mit auf den Weg gegeben: »Zuflucht ist
bei dem alten Gott und unter den ewigen Armen.«

3. Ein Gang durch die Geschichte9

Mit wenigen Liedbeispielen aus dem Liederbuch Gemeindelieder (GL)
möchte ich die Geschichte der Lieder der einzelnen Epochen beschreiben.

3.1. Reformation und lutherische Orthodoxie

In der Reformationszeit wurde der Grund für das Glaubens- und Ge-
meindeverständnis im BEFG gelegt. Darum sind die Lieder aus dieser
Zeit auch das Urgestein unseres Liederschatzes.

Martin Luther (1483-1546) war sangesfreudig. Er spielte die Laute
und komponierte selbst Lieder. Er nahm nicht allein die Bibel dem Kle-
rus, sondern auch das Singen den professionellen Kapellen und Chören
weg und gab es der Gemeinde zurück. Das Gemeindesingen galt ihm als

9 Vgl. Routley, Music Leadership, 9-51 und Segler, Worship, 94-98.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



362 Friedrich Emanuel Wieser

geistliche Waffe und Kraft zur Verbreitung der Reformation. Populär ist
seine Anweisung geworden, die Gemeinde möge zu singen anfangen,
wenn von der Kanzel nicht das Evangelium verkündigt werde.

Lieder: GL 97 »Ein feste Burg ist unser Gott«; GL 180 »Vom Himmel hoch, da
komm ich her«; GL 285 »Aus tiefster Not schrei ich zu dir«.

Das Singen in der von Johannes Calvin (1509-1564) geprägten Genfer
Reformation war streng reglementiert. In der Reduktion auf einstimmi-
ges Singen ohne Instrumente sah der asketische Reformator ein Mittel
gegen die überbordende kirchenfürstliche Musik, die eher dem Ruhm der
Menschen als dem Gottes diente. Es entstanden schöne monodische Me-
lodien, die in einem anspruchsvollen, dem Textinhalt abgespürten
Rhythmus gesungen wurden. Vertont wurden meist Psalmentexte. Die
Melodien, in späteren Zeiten mit neuen Texten unterlegt, wirken auf uns
altertümlich. In den Gemeinderliedern finden sich Melodien aus dem
Genfer Psalter (1562), von Louis Bourgois (1510-1561) und Guillaume
Franc (1618-1677).

Genfer Psalter: GL 29 »Nun danket all und bringet Ehr«; GL 30 »Ich singe dir
mit Herz und Mund«; Louis Bourgois: GL 60 »Ich will beten, Gott wird hö-
ren«; GL 391 »Lobt Gott den Herrn der Herrlichkeit.« Guillaume Franc: GL 4
»Sei Lob und Ehr«; GL 10 »Jauchzt, alle Lande, Gott zu ehren«.

Paul Gerhardt (1607-1676) ist nach Luther der volkstümlichste Lieder-
dichter der evangelischen Kirche.10 Unersetzbare Kostbarkeiten stammen
aus seiner Feder.

Texte von Paul Gerhardt: GL 34 »Sollt ich meinem Gott nicht singen«; GL 419
»Befiehl du deine Wege«; GL 462 »Lobet den Herren alle, die ihn ehren«; GL
481 »Nun ruhen alle Wälder«; GL 494 »Geh aus, mein Herz«.

Die vielen anderen, die durch Texte und Melodien an dem reformatori-
schen Grundbestand des Liedgutes mitgebaut haben, können hier nur
summarisch gewürdigt werden.

Böhmische Brüder / Hussiten: GL 101 »Lob Gott getrost mit Singen«; Niko-
laus Decius: GL 1 »Allein Gott in der Höh« ; Johann Jakob Schütz: GL 4 »Sei
Lob und Ehr dem höchsten Gut«; Joachim Neander: GL 5 »Lobe den Herren,
den mächtigen König«; Matthias Jorissen: GL 10 »Jauchzt, alle Lande, Gott zu
ehren«; Gerhard Tersteegen: GL 14 »Gott ist gegenwärtig«; Joachim Sartorius:
GL 28, T »Lobt Gott den Herrn, ihr Heiden all«; Melchior Vulpius: GL 28, M
»Lobt Gott den Herrn, ihr Heiden all«; Martin Rinckart: GL 35 »Nun danket
alle Gott«; Kornelius Becker: GL 59, T »Ich will, solang ich lebe, rühmen den
Herren mein«; Heinrich Schütz: GL 59, M »Ich will, solang ich lebe«; Nikolaus
Hermann: GL 459 »Die helle Sonn leucht‘ jetzt herfür«; GL 485 »Hinunter ist

10 E. von Cranach-Sichart, Paul Gerhard. Wach auf, mein Herz, und singe. Gesamtaus-
gabe seiner Lieder und Gedichte (mit biographischer Einleitung), Wuppertal / Kassel 21991.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Plädoyer für ein »integrierendes Singen« in christlichen Gemeinden 363

der Sonne Schein«; Philipp Nicolai, GL 262 »Wie schön leuchtet der Morgen-
stern«.

Einschätzung: Wer sich ein Bewusstsein für das reformatorische Erbe be-
wahren will, kommt an diesen Liedern nicht vorbei. Einige der besten
Dichter und Komponisten ihrer Zeit waren dabei am Werk. Die Themen-
vielfalt ist beeindruckend: Kirchenjahr, Abend, Morgen, Jahreszeiten,
Abendmahl, Bekenntnis, Gebet, Vertrauen, Trost. Leiden und Tod, bzw.
die Ewigkeitsperspektive wurden bewusst nicht ausgeklammert, sondern
in heute selten gesungenen Strofen angesprochen wie z.B. im Lied »O
Haupt voll Blut und Wunden« in den Strofen fünf bis sieben. Durch
Jahrhunderte der Sprachentwicklung sind diese Lieder an einigen Stellen
missverständlich geworden und es fällt schwer, diese Schätze den nächs-
ten Generationen zu erhalten.

3.2. Pietismus

Der Pietismus ist eine Bewegung des späteren 17. und frühen 18. Jahrhun-
derts, die bis in unser Jahrhundert hinein ihre Ausläufer hat. Der Name
leitet sich vom programmatischen Buch Philipp Jakob Speners (1635-
1705) Pia desideria her. Der Pietismus richtet sich gegen eine erstarrte lu-
therische Orthodoxie und betont die persönliche Herzensfrömmigkeit.
Neue Schwerpunkte kommen in die Lieder: (a) Ruf zur Bekehrung; Einla-
dung; (b) Buße, Umkehr, Entscheidung; (c) persönliche Heiligung und
Hingabe; (d) Glaubens- und Gemeinschaftserleben. Freikirchen, Diako-
nie- und Missionswerke verdanken viel dieser geistigen Strömung, auch
wenn sie in vielen Aspekten kritisch aufgearbeitet werden muss.

In der Herrnhuter Brüdergemeine mit Nikolaus Ludwig Graf von Zin-
zendorf (1700-1760) hatte das Singen einen hohen Stellenwert und nahm
nach zeitgenössischen Berichten durchaus »charismatische« Züge an.

GL 105 »Herz und Herz vereint zusammen«; GL 392 »Wir wolln uns gerne
wagen«.

Im Liedgut der Pietisten gab es neben ganz neuen Liedern auch zahlreiche
Textunterlegungen zu alten Melodien. Aus der langen Reihe von Namen
sei Hermann Heinrich Grafe (1818-1869) heraus gehoben, da besonders
viele seiner Texte in den Gemeindeliedern Platz gefunden haben.

Lieder von H.H. Grafe: GL 68 »Wenn wir singen, wenn wir beten«; GL 123
»Wir wollen deinen Tod verkünden«; Andere pietistische Textdichter und
Komponisten: u.a. Johann Ludwig Konrad Allendorf (1693-1773): GL 304 »Je-
sus ist kommen, Grund ewiger Freude«; Wilhelm Erasmus Arends (1677-
1721): GL 154 »Jesu, stärke deine Kinder«. Karl Friedrich Wilhelm Brockhaus
(1822-1899; Gründer der Brüdergemeinden darbistischer Prägung): GL 22
»Herr, dir sei Preis«; Bartholomäus Crasselius: GL 9 »Dir, dir, o Höchster will
ich singen«. August Hermann Franke: GL 402 »Nun aufwärts froh den Blick

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



364 Friedrich Emanuel Wieser

gewandt« (1889); Karl Bernhard Garve (1763-1841): GL 67 »Der Herr erhört
Gebet«; GL 376 »Stark ist meines Jesu Hand«.

Auch baptistische Textdichter und Komponisten sind in dieser Periode
angesiedelt. Von Jakob Braun stammen die Melodien zu: »Ich will den
Herren loben allezeit« (GL 149) und zum Text von Julius Köbner »Rau-
sche unter uns, du Geist des Lebens« (GL 152).

Einschätzung: Die Lieder des Pietismus rufen zu einem innigen Glau-
bensleben. Die Themen sind breit gestreut. Viele Lieder gehören zum Lie-
derschatz noch lebender älterer Glaubensgeschwister. Da sich die Hoch-
kultur des geschichtlichen Zeitraums, von dem wir hier reden, zu einem
säkularen Humanismus hin bewegte, standen nicht mehr die besten Kräfte
für die Schaffung von Glaubensliedern zur Verfügung. Mit dem romanti-
schen Geist wurde Dichten und Komponieren auch »demokratisiert«, d.h.
Laien versuchten sich vermehrt in diesen Künsten. Darum können sich die
pietistischen Lieder literarisch und musikalisch nur in wenigen Fällen mit
den Liedern der früheren Epoche messen. Aus dem Blickwinkel des Seel-
sorgers fällt auf, dass pietistische Lieder häufig eine defätistische Note an
sich haben: »Ich bin schlecht. Ich kann nichts«. Diese Haltung wird der
von Paulus betonten neuen Existenz als Söhne und Töchter Gottes mit
Mut zur Freiheit und Eigenverantwortung nicht gerecht.

3.3. Heilslieder und volksmissionarische Lieder

Im 19. Jahrhundert ereigneten sich große Erweckungen auf dem norda-
merikanischen Kontinent. Die in ihrem Gefolge entstandenen Lieder wa-
ren einerseits sehr frisch und siegesgewiss, andererseits sehr gefühlsbe-
tont und innig. Sie fanden Eingang in den deutschen Pietismus (Volks-
mission, Zeltmission etc.) und vermischten sich mit teils älteren, teils
neueren Liedern ähnlicher Prägung.

Exemplarisch hier einige Lieder aus dem Englischen übersetzt: »Ich weiß einen
Strom, dessen herrliche Flut« (R.A. Torrey jun., 1856-1928); »Solang mein Je-
sus lebt« (Anne Steele 1716-1778). Andere charakteristische Lieder dieser Prä-
gung: »Ich bin durch die Welt gegangen« (Eleonore von Reuß 1835-1903);
»Stern auf den ich schaue« (Friedrich Adolf Krummacher 1824-1884); »Wie
ein Strom von oben« (ca. 1850, Verfasser unbekannt); »Stimmt zu Gottes Eh-
ren« (Johanna Meyer vor 1891).11

Einschätzung: Die hier genannten Lieder klingen meist schwungvoll und
positiv. Ihr Inhalt ist durchgängig werbend für den Glauben. Allerdings
verdanken wir dieser Epoche auch den Akzent, dass die Glaubensent-
scheidung als Schritt in das »beste Leben auf Erden«, glücklich, erfüllt
und erfolgreich dargestellt wird. Das nötigt zu einer kritischen Besin-

11 Eine typische Auswahl dieser und ähnlicher Lieder findet sich in dem Liederbuch
»Jesu Name nie verklinget« Band I.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Plädoyer für ein »integrierendes Singen« in christlichen Gemeinden 365

nung (vgl. 1Thess 1,6; 1Petr 1,3-9). Andererseits sind viele Heilslieder so
sehr Kinder ihrer Zeit, dass sie für die jüngeren Generationen oft pein-
lich sind. Assoziationen mit Marschmusik, Mandolinenchören und Wan-
derliedern sind unvermeidbar. Damit soll ihnen die ansprechende Art
und segensreiche Wirkung in ihrer Zeit nicht streitig gemacht werden.
Aber noch haben wir nicht genügend Abstand, um sie als geschichtlich
einzustufen. Wo immer man solche Lieder pflegen will, weil sie der älte-
ren Generation lieb und wert sind, will schon überlegt sein, wo sie ihren
Platz finden sollen. Es muss ja nicht der Sonntagsgottesdienst sein.

3.4. Das »Neue Singen«

Das sog. »Neue Singen« ist eine restaurative Bewegung der Zwischen-
bis Nachkriegszeit des 20. Jahrhunderts. In Kontrast zum volksmissiona-
rischen Stil schließt es betont unsentimental an das reformatorische
Choralsingen an. Z.T. sind es neue Texte zu Choralmelodien, z.T. wurden
neue Melodien in Anlehnung an diese komponiert.

Texte: Arno Pötzsch (1900-1956), GL 90 »Es ist ein Wort ergangen«; GL 126
»Du hast zu deinem Abendmahl als Gäste uns geladen«; GL 497 »Meinem
Gott gehört die Welt«. Jochen Klepper (1903-1942) GL 170 »Die Nacht ist vor-
gedrungen«; GL 466 »Er weckt mich alle Morgen«. Dietrich Bonhoeffer
(1906-1945), dessen Altjahresgedicht »Von guten Mächten« vielfach vertont
wurde, u.a. GL 377. – Melodien: Johannes Petzold (1912-) und Gerhard
Schwarz (1902-) u.a.m.

Einschätzung: Es handelt sich um tiefgründige, von Kriegserlebnis und
persönlicher Tragik geprägte Texte auf hohem literarischen Niveau. Ihre
Prägung ist melancholisch. Die aller vordergründiger Sentimentalität ab-
holde Strenge erschwert den Gebrauch der Lieder, vor allem, wenn es
sich um Vertonungen mit den Stilmitteln der klassischen Moderne han-
delt. In meiner eigenen Praxis nütze ich die Liedertexte gerne als Lesung
an markanten Punkten des Kirchenjahres (meist mit Hinweis auf den
zeitgeschichtlichen bzw. biographischen Hintergrund), weniger zum ge-
meindlichen Singen.

3.5. Eine Randerscheinung: Die klassische Moderne
(Christlicher Sängerbund)

Anders als in den liturgischen Kirchen ist die musikalische Sprache der
»klassischen Moderne« (komplexe Harmonik bis hin zu Atonalität) in
unseren Kreisen eine Randerscheinung geblieben. Das Liedgut des
christlichen Sängerbundes umschließt neben einer breiten Auswahl von
alten Chorsätzen und Bearbeitungen auch Stücke im Stil der klassischen
Moderne. Ein Name, der damit assoziiert wird, ist Paul E. Ruppel. Er ver-
fasste moderne Singsprüche und Kanons, ebenso wie Chorbearbeitungen

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



366 Friedrich Emanuel Wieser

und Kompositionen. Eine begrenzte Auswahl dieser Lieder hat in die Ge-
meindelieder Aufnahme gefunden.

GL 31 »Du tust den Weg des Lebens kund – vor dir ist Freude«; GL 47 »Das ist
ein köstlich Ding«.12

Einschätzung: Das Liedgut des christlichen Sängerbundes hat viele Ge-
meindechöre durch Jahrzehnte geprägt und die Gemeinden begleitet. Mit
den Worten der heutigen Generation zu sprechen, ist es eher »verkopft«
und weniger »aus dem Bauch heraus«. Gerade die musikalische Sprache
der klassischen Moderne lässt viele schon im Vorfeld zurückschrecken.
Sie eignet sich also weniger für gemeinsames Singen. Dennoch wird man
es in Auswahl dort in den Liederschatz aufnehmen, wo Menschen damit
wertvolle geistliche Erfahrungen gemacht haben.

3.6. Rhythmische (Jugend-) Lieder vor und neben dem charismatischen 
Liedgut

Ab ca. 1960 entstand eine eigenständige Tradition von Jugendliedern.
Möglicherweise war es die Jesus People Bewegung oder auch die Billy
Graham Filme mit ihren weltweit bekannten Songs, die diesen neuen
Liedern Selbstbewusstsein und Anregung gab. Wir können diese Lieder
an Namen wie Manfred Siebald, Peter Strauch und Klaus Heizmann fest-
machen. Es ist wohl nicht nötig, hier viele Lieder aufzuzählen, weil sie in
unseren Gemeinden recht präsent sind.

Die Entwicklung dieser Lieder wird durch Jesu Name nie verklinget Bde. II bis
VI in ihrer Entwicklung und ihren Querverbindungen mit anderen Traditio-
nen dokumentiert.

Einschätzung: Die Lieder sind schwungvoll, leicht eingängig und evan-
gelistisch zugespitzt. Zudem liegen sie in Chorbearbeitungen vor, die
jungen Leuten entgegenkommen. Mit einiger Sorgfalt wird man auch
eine Auswahl an Liedern erstellen können, die einen inhaltlich und stilis-
tisch guten Text haben. Da sich diese Lieder aber bewusst am Stil ihrer
Zeit orientieren (in der Praxis natürlich immer ein wenig nachhinken),
überleben sie sich rasch, wie ein Blick in die Jugendliederbücher der 60er
und 70er Jahre sofort erkennen lässt.

3.7. Charismatische Lobpreis- und Anbetungslieder

Die charismatische Bewegung hat, bei aller Problematik, die nach wie vor
eine prüfende Auseinandersetzung erfordert, ein neues Bewusstsein für

12 Im Sinn der modernen Klassik geht auch das Buch von Siemoneit an die Aufgabe des
offenen (kreativ-experimentellen) Gemeindesingens heran: H.R. Siemoneit, Offenes Ge-
meindesingen. Ein Arbeitsbuch für Singleiter, Gütersloh 1976.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Plädoyer für ein »integrierendes Singen« in christlichen Gemeinden 367

den Reichtum und die Wirksamkeit des Heiligen Geistes gebracht. Die
Lieder, die in dieser Bewegung laufend entstehen, sind fast ausschließlich
Lobpreis- und Anbetungslieder in Form von Chorussen mit einer oder
wenigen Strophen.

Die erste Welle des charismatischen Liedgutes ist nach meiner Wahr-
nehmung bei uns durch die Bewegung Jugend mit einer Mission breiten-
wirksam geworden.13 Eine typische Liederkombination ist z.B. »Jesus,
höchster Name« und »Er ist der Friedefürst«. In England hat sich der
Baptist Graham Kendrick hervorgetan und mit »Shine, Jesus shine« (Je-
sus, dein Licht) so etwas wie eine »Internationale« der charismatischen
Bewegung geschaffen.

Lobpreis- und Anbetungslieder charismatischer Provenienz sind in
vielen Gemeinden mit einigen pragmatischen Abstrichen ins gottes-
dienstliche Singen eingegangen. Dennoch sind manche Ressentiments
noch nicht verarbeitet. Immer wieder werden die häufigen Wiederholun-
gen, die unklare Verkündigung und die verschwommene Stimmmungs-
mache beim Lobpreis kritisiert. Wo eine christliche Gemeinde die ganze
Bandbreite des biblischen Singens zum Maß nimmt, wird sie auch diese
Art von Liedern in ihr Repertoire aufnehmen.

Anbetung, einschließlich der heute gängigen Anbetungslieder, gehört
zur jahrhundertealten Tradition der Kontemplation. »In der Ostkirche
gibt es die Tradition des Hesychasmus. Dabei geht es darum, ein einfaches
Gebet ständig zu wiederholen. Ziel ist es, die Gedanken so vollständig auf
Gott auszurichten, dass er in unser Herz kommen kann.14 Lieder, die uns
über die Modalität der kontemplativen Anbetung erreichen, haben in
dem Liederbuch bis auf das Lied »Gott ist gegenwärtig« (GL 14) keinen
Anteil. Die Kunst der Anbetung braucht Voraussetzungen: (a) Die Ge-
meinde muss verstehen, worum es geht und die Anbetung als Geschenk
Gottes erkennen. (b) Lieder müssen gut bekannt sein und möglichst aus-
wendig gesungen werden, d.h. man muss sie üben. (c) Die Gemeindemit-
glieder müssen die Haltung der Anbetung zu einer Dimension ihrer
geistlichen Praxis machen, sonst stellt sich die innere betrachtende Hal-
tung auch im Gottesdienst nicht ein. Man bleibt an der Aussenseite der
Lieder stehen und schaut sich die anderen an, die sich mit geschlossenen
Augen vermeintlich in etwas hineinsteigern. (d) Vorurteile müssen aus-
gesprochen und gemeinsam überwunden werden, ebenso wie vorhandene
Ängste.  »Wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit« (2Kor 3,17). »Furcht
ist nicht in der Liebe« (1Joh 4,18).

Einschätzung: Für mich ist das charismatisch geprägte Lobpreis- und
Anbetungssingen eine Bereicherung. Einerseits bringt es eine sinnen-

13 Vgl. die Liederbücher Das gute Land. Jugend mit einer Mission, 1980; Lied des Le-
bens. Jugend mit einer Mission 1986.

14 J. Smith, Den Glauben vertiefen und erneuern (Edition Aufatmen). Wuppertal / Wit-
ten 1998, 47f.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



368 Friedrich Emanuel Wieser

hafte Komponente zum Klingen. Andererseits verhilft es dem in der her-
kömmlichen baptistischen Frömmigkeit unterrepräsentierten Element
der Kontemplation neu zur Geltung. Es ist auch ein Angebot an den heu-
tigen Menschen. Unsere Zeit beklagt den Verlust der Mitte, die Rationali-
tät wird als dürr und fruchtlos erlebt. »Ganzheitlichkeit« ist nicht ohne
Grund ein Modewort geworden. Lobpreis und Anbetung lassen sich als
Angebot der Liebe Gottes an die Menschen unserer Zeit verstehen, ihren
Durst an der Quelle des lebendigen Wassers zu stillen und nicht an ande-
ren lauthals propagierten Wasserlöchern. Gerade an diesem Punkt ist
aber der klare Blick gefordert, dass man das legitime, geistlich begründete
Angebot von einer bloßen Anbiederung an den Zeitgeist unterscheidet.

3.8. Ein Blick in die Zukunft

Eine verhältnismäßig junge Entwicklung ist die wachsende Beliebtheit
des afrikanischen Singens. Ein inzwischen bekanntes Beispiel ist das
Zulu-Lied »Siya Hamba« (»We are marching« / »Wir wandeln in dem
Licht des Herrn«). In manchen skandinavischen Gemeinden wurde das
Singen in der afrikanischen Tradition als ansteckend für Außenstehende
entdeckt. Im Rahmen des Projektes »Grenzenlos« im Bund der Baptis-
tengemeinden in Österreich kamen in den vergangenen Jahren afrikani-
sche Pastoren nach Österreich und haben hier den Lobpreis geleitet. Die
emotionale Wucht dieses Singens ist gewaltig, sie lässt sich aber von Eu-
ropäern nicht »in die Hand nehmen«. Da liegt wohl eine schwer über-
steigbare Grenze. Auf jeden Fall sind die Lieder der jungen Kirchen eine
große Bereicherung für Gemeinden auf unserem »alten Kontinent«.15

Eine ganz andere Entwicklung ist die Rückkehr zur mittelalterlichen
Mystik. In vielen US Gemeinden ist die »Celtic Liturgy« ein wahrer
Renner unter jungen Leuten und stellt wohl die christliche Parallele zur
Hochschätzung von Jan Garbarek u.a. Musikern dar, die den Zauber der
mittelalterlichen Mystik in eine moderne Musiksprache aufgenommen
haben. Nicht neu, aber immer noch sehr ansprechend ist das liturgische
Singen nach Taizé.

3.9. Einige Beobachtungen

Im deutschen Sprachraum haben wir kaum neue Hymnen. Ein gutes
Vorbild könnte hier England sein.

Die Bewahrung alter Choräle und/oder ihrer alten Melodien sollte neu
als Aufgabe ernst genommen werden. Natürlich muss das im Gleichschritt
mit anderen Kirchen geschehen. Mehrere Wege sind gangbar: eine mutige

15 Vgl. das Liederbuch World Praise, hg. von D. Peacock and G. Weaver, London 1995 und
Thuma Mina, Singen mit den Partnerkirchen, hg. von D. Trautwein, Basel / München 1995.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Plädoyer für ein »integrierendes Singen« in christlichen Gemeinden 369

Revision der alten Texte (auch hier ist England vorbildlich), Neuverto-
nung alter Texte, bzw. neue Textunterlegungen unter alte Melodien.

Ein Beispiel, das mir gut gefällt, ist der Text von Peter Spangenberg (1971)
»Von Gott kommt diese Kunde: Mein Leben sei ein Fest« auf die Melodie
»Auf, auf mein Herz, mit Freuden«.16

Die europäische Volksmusik in ihren vielfältigen Ausprägungen hat in
unseren Liedern kaum Spuren hinterlassen. Seit einem Jahrhundert ist die
populäre Musik aus den USA für den Stil unserer Glaubenslieder prägend
gewesen. Könnte das mit ein Grund dafür sein, dass auf dem europäischen
Kontinent die Freikirchen nie wirklich bodenständig geworden sind?

4. Nachdenkliches über das Singen in der Gemeinde

»Ziel und Aufgabe der Musik im Gottesdienst ist es, eine Wahrnehmung der
Gegenwart Gottes zu erzeugen, eine Grundstimmung der Anbetung, das in-
nere Leben des Menschen zu fördern, die Gemeinde auf die gottesdienstliche
Erfahrung hin zu einen, und die Überzeugungen der Glaubensgemeinschaft
auszudrücken.«17

In diesem und im nächsten Teil geht es darum, über die aus der Bibel und
der Geschichte gewonnenen Einsichten auf der Ebene heutiger Gemein-
depraxis weiter nachzudenken.

4.1. Singen und Schalom

Derselbe Geist, aus dem Paulus im 1. Korintherbrief selbstverständlich
darauf beharrt, dass die Glieder der Gemeinde liebevoll und rücksichts-
voll miteinander auskommen und sich eben nicht in kulturell sortenreine
Gemeinden aufteilen, bestimmt auch Kol 3 und Eph 5 (s.o.). Unterschied-
lichkeit zu bewältigen und in eine Gemeinsamkeit zu bringen, wird der
Gemeinde Jesu Christi von jeher zugemutet.

Die Akzeptanz der Lieder des anderen signalisiert ihm: »Ich nehme
dich an, wie Christus dich in deiner Eigenheit, in deinem So-Sein ange-
nommen hat, zur Ehre Gottes. Du gehörst dazu. Ich mache dir Platz«
(vgl. Röm 14.15, bes. 15,7). Da reicht es nicht aus, dass unterschiedliche
Gruppen mit »ihren« Liedern nebeneinander ko-existieren, sondern es
wird auf eine Pro-Existenz gedrängt: Die Christen sollen einander »zu-
singen«, und dadurch den Aufbau des Leibes Christi fördern.

So formt sich der »Liederschatz« einer Gemeinde. Die Menschen neh-
men auch die Lieder des anderen an und lernen sie vielleicht sogar lieben,

16 Kumbaya. Oekumenisches Jugendgesangbuch, Zürich 1980, Nr. 113.
17 Segler, Worship, 98f.: »The purpose of music in worship is to create an awareness of

God and a mood for worship, enhance the inner life of man, unite the congregation for a
worship experience, and express the convictions of the congregation.«

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



370 Friedrich Emanuel Wieser

nicht nur tolerieren. Das ist ein hohes Ziel. Es ist ein Teil des Aufbaus der
Gemeinschaft im Geist. »Jeder sehe nicht nur auf das Seine [i.e. seine
Lieder], sondern auch auf das, was dem andern dient.« (Phil 2,4). Bei al-
lem Bemühen wird es ein unvollendeter Prozess bleiben, da viele Fakto-
ren wie z.B. unterschiedlicher Sprachgebrauch zu einem mangelhaften
Verstehen zwischen Alt und Jung führen.

4.2. Singen und das Zeugnis der Gemeinde

Für die Außenwirkung einer christlichen Gemeinde sind im Blick auf das
Singen zwei Dinge zu beachten:

a) Kulturelle Nähe: Die Fleischwerdung Gottes in Jesus Christus ist
angetrieben von der Retterleidenschaft Gottes, uns nahe zu sein und Bar-
rieren niederzureißen. So bleibt es ein Auftrag an jede Generation der
christlichen Gemeinde, ihrer Zeit einladend nahe zu sein. Das betrifft als
eine Dimension auch die musikalische Gegenwartssprache in verschiede-
nen gesellschaftlichen Gruppen und Milieus. Christliche Lieder müssen
nach außen kommunizieren und dürfen nicht einen Wall der Entfrem-
dung zwischen der Gemeinde und den Menschen, denen sie dienen soll,
aufwerfen.

Daraus braucht man durchaus nicht zu folgern, dass eine christliche
Gemeinde ihre geschichtlichen Wurzeln verstecken soll. Wir leben wohl
in einer geschichtsvergessenen Zeit. Gerade deswegen kann es ein wichti-
ger Dienst an den Menschen unserer Zeit sein, mit einem ungekünstelten
und nicht aufgeblähten Selbstbewusstsein das »Familienerbe« des Volkes
Gottes zu leben. Eine plötzlich aufbrechende Sehnsucht nach geschichtli-
cher Tiefe könnte auch zu einer Renaissance alter Lieder führen. Wenn
wir mit einem Liederschatz von Alt und Neu leben, brauchen wir in ei-
nem solchen Fall dann keinen »Salto rückwärts« zu machen, sondern mit
neuen Akzenten das weiterführen, was schon immer zu uns gehört hat.

b) Eine Kraft des Zeugnisses an die Umwelt liegt aber auch im Scha-
lom. Hier setzt Joh 13,34f. an:

»Ein neues Gebot gebe ich euch, dass ihr euch untereinander liebt, wie ich
euch geliebt habe, damit auch ihr einander lieb habt. Daran wird jedermann
erkennen, dass ihr meine Jünger seid, wenn ihr Liebe untereinander habt.«

Aus den ersten Jahrhunderten wird über die Christen gesagt: »Seht, wie
sie einander lieb haben.« Liebe fällt auf. Es ist im positiven Sinn un-
typisch, wenn Menschen behutsam miteinander umgehen und einander
Platz machen.

Christian A. Schwarz18 hat zwei Wachstumsfaktoren genannt, die ei-
nen direkten Bezug zum Singen und zum Umgang mit dem Liedgut des

18 Vgl. Chr.A. Schwarz, Die natürliche Gemeindeentwicklung nach Prinzipien, die Gott
selbst in seine Schöpfung gelegt hat, Kassel 1996.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Plädoyer für ein »integrierendes Singen« in christlichen Gemeinden 371

jeweils anderen haben: Einerseits spricht er von liebevollen Beziehungen
und sagt:

»Glaubwürdig gelebte Liebe verleiht einer Gemeinde eine sehr viel größere –
da gottgewirkte – Ausstrahlungskraft als evangelistische Programme, die aus-
schließlich auf verbale Mittel setzen.«19

Vielleicht darf man ergänzen: auch eine viel größere Ausstrahlungskraft
als die »Richtigkeit« des Musikstils, die man durch Marktanalysen erho-
ben hat. Die Frage nach der kulturellen Nähe einer Gemeinde zur Um-
welt bleibt aber an ihrem Ort wichtig und berechtigt, genauso wie Ge-
meinde- und Umfeldanalysen. Andererseits spricht Schwarz von inspi-
rierenden Gottesdiensten und interpretiert die Ergebnisse seiner Analyse
wie folgt:

»Wir können unsere Gottesdienste ganz auf Christen oder ganz auf Nicht-
christen ausrichten, wir können sie in einer ›kanaanäischen‹ oder ›säkularen‹
Sprache zelebrieren – all das ist für den Gemeindeaufbau nicht entscheidend.
Entscheidend ist ein anderes Kriterium: Ist der Besuch des Gottesdienstes für
die Besucher eine ›inspirierende Erfahrung‹. […] Bei diesem Kriterium han-
delt es sich um den Bereich, in dem sich wachsende und nichtwachsende Ge-
meinden nachweislich voneinander unterscheiden.20

Auf unsere Fragestellung gemünzt heißt das: Welche Lieder eine Ge-
meinde singt, ist für die Frage des Wachstums weniger ausschlaggebend
als die Freude, mit der sie singt. Und die Freude ist von einer innerge-
meindlichen Kultur der Gemeinsamkeit abhängig.

4.3. Singen und Seelsorge

Lieder sind unersetzliche positive Verstärker von Verkündigung und
Seelsorge. Soviel ist klar. Wenn wir aber die Bedeutung von Liedern für
Menschen genauer erfassen wollen, betreten wir das schwankende Ter-
rain subjektiver Faktoren. Diese hängen mit Schlüsselerfahrungen zu-
sammen, die Menschen mit Liedern assoziieren. Sie lassen sich mit ob-
jektiven Kriterien kaum messen, auch nicht mit dem Kriterium der theo-
logischen »Richtigkeit«.

Hier ist an die Geschichte Abrahams zu erinnern. An wichtigen Stel-
len seines Weges baut er Altäre (z.B. Gen 12,7.8). Im Verlauf seines wei-
teren Weges, nach Verirrungen und Niederlagen, kehrt er an diese Altäre
zurück (z.B. Gen 13,3f.). Lieder können für Menschen solche Altäre sein,
an denen sie frühere Weichenstellungen ihres Lebens und Glaubens er-
neuern können. Die Kombination von Melodie und Text ermöglicht eine
besondere Haftfähigkeit in der Erinnerung und in der Musik bleiben die
Emotionen einer Situation besonders lebendig. Lieder dringen tiefer ein

19 A.a.O., 36.
20 A.a.O., 30f.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



372 Friedrich Emanuel Wieser

als Worte allein und sind in einer Schicht verwurzelt, die unter der ver-
standes- und willensmäßigen liegt.

So kann ein Lied herausreißen aus Trauer oder Anfechtung, die Gefahr
eines schleichenden Verfalls des Glaubens bewusst machen und zu einer
neuen Hingabe führen. Lieder sind für einen Menschen und seinen persön-
lichen Glaubensweg nicht beliebig auswechselbar. Natürlich kann das Be-
harren auf »seinen« Liedern auch ein Indiz geistlicher Trägheit sein. Bevor
man aber diese Wertung vornimmt, muss man ernst nehmen, dass Lieder
zu einer wirksamen seelsorgerlichen Infrastruktur bzw. Support-Struktur
einer Generation, einer Gruppe oder eines einzelnen Menschen gehören.

4.4. Singen und emotionale Stimmungslage

Im herkömmlichen baptistischen Gottesdienst herrscht meist eine stim-
mungsmäßige Mittellage. Zwar muss man auch gar nicht in allen Regis-
tern zu Hause sein – jede Gemeinde wird ihren Ton finden – aber die Bibel
gibt uns nach oben und unten prinzipiell einen großen Spielraum. Einer-
seits heißt es: »Wohl dem Volk, das jauchzen kann« (Ps 89,16). Anderer-
seits lässt die Bibel herbe Töne von Klage und Rachegelüsten zu.

Dabei fällt auf, dass die pastoralpsychologisch eminent wichtigen Ge-
fäße der Klage- und Rachepsalmen keine Entsprechung im Repertoire
christlicher Lieder finden. Die Gründe dafür sind natürlich einleuchtend:
Diese Psalmen sprechen emotional völlig unzensuriert Hass, Rache- und
Vergeltungsgelüste aus und sind dabei unverblümt subjektiv. Vorwürfe
an Gott werden laut und Gott wird in Anspruch genommen, die bitter er-
sehnten Strafaktionen an den anderen auszuführen. Was sich zusätzlich
mit unserer verinnerlichten christlichen Zensur reibt, ist der häufig arti-
kulierte Anspruch, gerecht zu sein. – Vergessen wir dabei nicht, dass
Menschen in der Anfangsphase eines seelsorgerlichen Prozesses ebenso
eindimensional empfinden und eine verfrühte Verpflichtung auf selbst-
kritische Ausgewogenheit dazu führen kann, dass unbewältigte Nester
von Bitterkeit und Trauer zurückbleiben. Außerdem muss man zu beden-
ken geben, ob das Beharren auf der eigenen Gerechtigkeit immer prinzi-
piell soteriologisch gedeutet werden darf, ob es nicht vielmehr auch heute
konkrete Lebenserfahrungen gibt, wo jemand eindeutig gerecht ist, z.B.
im Fall von Mobbing, wo blanke Gemeinheit, Intrige und Verleumdung
am Werk waren. – In Summe: Persönliche Klage- und Rachepsalmen, die
u.U. auf Passagen aus biblischen Psalmen zurückgreifen, können und sol-
len weiterhin einen wichtigen Platz im geschützten Raum der Seelsorge
einnehmen (»vorbehaltlich späterer Revision«). Inwieweit und in wel-
cher Form solche Klagelieder in unseren Liederbüchern einen Platz fin-
den könnten, wäre gesondert zu diskutieren.

Zwischen den Extremen von Jubel und Klage finden sich die Tonlagen
rationaler Betrachtungen, des Gesprächs mit Gott, des Rufs zur Selbst-
prüfung und des Appells zum Handeln und Bekennen.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Plädoyer für ein »integrierendes Singen« in christlichen Gemeinden 373

Wesentliche Dimensionen des menschlichen Wesens finden sich im
Doppelgebot der Liebe, wie es Lukas formuliert:

Lk 10,27: »Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben mit ganzem Herzen und
ganzer Seele, mit all deiner Kraft und all deinen Gedanken, und: Deinen
Nächsten sollst du lieben wie dich selbst.«

Gemäß der biblischen »Körpergeographie« ist das Herz der Sitz der Le-
bensplanung und Lebensstrategien. Die Seele ist das Organ, in dem das
Lechzen nach Leben, Befriedigung und Erfüllung angesiedelt ist. Die
Kraft ist einerseits das Vitale, Körperhafte, andererseits die Handlungsfä-
higkeit, Tat- und Willenskraft eines Menschen, auf die er auch angespro-
chen werden kann. Die Gedanken müssen genährt werden mit Inhalten,
die langfristig eine gesunde, auf wachsende Freiheit, Genuss- und Ar-
beitsfähigkeit, Verantwortung und Mündigkeit ausgerichtete Entwick-
lung ermöglichen. Hinzu tritt der gesamte Bereich des Altruismus, der
Hinwendung zum Nächsten.

Diese Bereiche sollen in der Auswahl der Lieder berücksichtigt wer-
den. Der Seelsorger muss das von Zeit zu Zeit überprüfen.

Es ist richtig, dass extreme stimmungsmäßige Höhenlagen eine Art
Sucht erzeugen können (Zwang zur ständigen Wiederholung und Stei-
gerung der Impulse; Außensteuerung des seelischen Befindens). Aber
das muss nicht zwangsläufig so sein. Die Grenzlinie wird dort verlaufen,
wo Menschen den Genuss von impulsivem Lobpreis und von einer auf
innere Erfahrung hoffende Anbetung in eine ethisch verantwortliche,
dem Mitchristen und Mitmenschen zugewandten Nachfolge integrieren,
und nicht rein selbstbezogen konsumieren. Graham Kendrick sagt mit
Hinweis auf Amos 5,21-24:

»Ohne Gerechtigkeit und Recht war die Anbetung der Menschen wertlos, das
einzige, was blieb, war Geplärr in den Ohren Gottes. Sie hatten nur die äußere
Form von Religion bewahrt, wahrscheinlich sogar mit Enthusiasmus und Ein-
fallsreichtum, aber Gott verurteilte sie, weil ihr Handeln nicht mit ihrem In-
neren übereinstimmte. Ich frage mich, wie viele von uns im Gottesdienst sin-
gen und anbeten, und dann nach Hause gehen, zurück in alte Ungerechtigkei-
ten, Sünden und zu ihren persönlichen Götzen. Wir können nur wahre Anbe-
ter sein, wenn unser Reden mit unserem Tun übereinstimmt.«21

Da wir uns in einer durchaus adrenalin-begierigen Lebenswelt bewegen,
ist auch hier der überprüfende Blick des Seelsorgers gefragt.

Wichtig scheint mir noch der Hinweis, dass emotional labile Men-
schen mit einem Drängen nach intensiven Gefühlen, die sie nicht klar an
Inhalten fest machen können, schlecht zurecht kommen. Solche eher dif-
fusen Emotionen können für sie zu »schwarzen Löchern« werden, die
Ängste auslösen. Betroffene entwickeln manchmal eine Vorliebe für äl-
tere Lieder, die ihnen emotional nicht so auf den Leib rücken.

21 G. Kendrick, Anbetung. Grundlagen – Modelle – Praktische Tips, Hochheim 1988, 65.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



374 Friedrich Emanuel Wieser

4.5. Umgang mit Veränderung im Liedgut

Die ständige Erneuerung des Liedgutes geht oft spontan und natürlich
von statten. Konflikte bleiben nicht aus, aber in vielen Fällen münden sie
in einen tragbaren Konsens. Meist setzt sich das richtige Gespür durch:
Wo sich eine Gemeinde prinzipiell einbetoniert auf einen älteren Bestand
an Liedern, wird sie die nachrückenden Generationen und den Kontakt
zur Außenwelt verlieren.

Aber man kann weise oder unweise mit Veränderung umgehen. Un-
weise ist es, wenn der Schalom verloren geht, wenn Gruppen sich ausge-
bootet fühlen, wenn alte Lieder abgeschafft oder neue massiv verhindert
werden. Verfechter der alten Lieder mögen sich darauf berufen, dass diese
»gehaltvoll und bewährt« sind. Dieses Argument hält einer kritischen
Überprüfung nur zum Teil Stand. Verfechter von charismatischen Lie-
dern mögen mit dem Anspruch auftreten, dass sich nur mit diesen Lie-
dern eine Gemeinde neu dem Geist öffnen kann. Auch dieser Anspruch
trägt nicht weit. Aber unter den Geräuschen der Wortgefechte wird man
nicht gleich die stillen Töne der Trauer über den Verlust liebgewordener
Lieder als Wegbegleiter für Glauben und Leben hören. Erst später, wenn
Betroffene an den Rand der Gemeinde driften, zeigt sich der Schaden.
Man schießt sich ein Eigentor, wenn man in einem Kraftakt eine gewach-
sene Singtradition umstößt und dabei einen Teil der Gemeinde zu Verlie-
rern macht. Denn die Sieger müssen die Rache der Verlierer fürchten:
Verweigerung des Mitsingens, Missmut, Kritik bzw. halblautes Sich-
Auslassen über bestimmte Lieder bzw. über Musikleiter und Musiker.

Beim weisen Umgang mit Veränderung werden die Stimmen gehört
werden, die für Behutsamkeit plädieren, die Gespräche anregen, in denen
sicher gestellt wird, dass das Alte seinen Wert behält und vertieft ver-
standen wird, Neues eine echte Chance bekommt und möglichst jeder
geistiger Mit-Eigentümer des Gemeindelebens bleibt. Umgang mit Ver-
änderung verlangt eben Liebe zur ganzen Gemeinde, Abstand von eige-
nen kurzsichtigen Slogans, selbstkritische Einsicht in die eigene Position,
persönliche und geistliche Reife, und nicht zuletzt den Willen, die Gren-
zen des eigenen Geschmacks und persönlicher Vorlieben auszudehnen.

Folgende Kriterien können bei der Liedauswahl hilfreich sein: der in-
haltliche Wert eines Liedtextes, die literarische und musikalische Quali-
tät eines Liedtextes und der Anlass und die Funktion des Liedes im Ab-
lauf eines Gottesdienstes. Bei den mehr subjektiven Kriterien sollen Fra-
gen gestellt werden wie: Welche Gruppen sind in der Gemeinde reprä-
sentiert? Welche Lieder gehören zu ihrer seelsorgerlichen Infrastruktur?
Welche Lieder signalisieren Angenommensein für die in der Gemeinde
vertretenen Generationen und Gruppen? Welche Lieder sind bekannt?
An folgenden Stellen im Ablauf des Gottesdienstes ist es wichtig, ein gut
bekanntes und gern gesungenes Lied zu wählen: (1) als erstes Lied im
Gottesdienst; (2) als letztes Lied im Gottesdienst; (3) in der Anbetung.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Plädoyer für ein »integrierendes Singen« in christlichen Gemeinden 375

Ein Gottesdienst, der vielen zur Lebenshilfe im Glauben werden soll,
muss auch eine Vielfalt im Bezug auf den existentiellen und emotionalen
Charakter von Liedern anbieten. 

5. Praktische Einfälle und Tipps

5.1. Musikleiter und Musiker gewinnen

Der Weg, den ich in diesem Artikel verfolge, stellt einige Anforderungen
an den Musikleiter, bzw. die Musiker. Das betrifft durchaus zunächst ein-
mal die musikalischen und technischen Fähigkeiten. Es ist nicht jedem
gegeben, auf der Gitarre Choräle zu begleiten oder auf dem Klavier frei
zu improvisieren. Das Gemeindesingen soll ja lustvoll sein. Darum sollen
die Musiker nicht mit ständigen unerreichbaren Forderungen gequält
werden. Eine Inventur der Gaben und Fähigkeiten ist angesagt.

Die Anforderungen betreffen aber auch die menschliche und geistliche
Perspektive, Motivation und Reife. Die Herausforderung besteht darin,
über den eigenen Schatten zu springen, d.h. nicht nur seinem eigenen
Stil zu frönen, sondern auch die Lieder der anderen kennen und lieben zu
lernen. Die Motivation dazu kann nur im Blick auf das große Potential
gewonnen werden, das im integrierenden Singen liegt.

Der Musikleiter der Gemeinde und die Musiker müssen lernen, sich
»dreinreden zu lassen«, nicht mehr allein schalten und walten zu kön-
nen. Vorhandenes Konkurrenzverhalten etwa zwischen Organist und
Lobpreisteam muss ausgeräumt werden. Denn ein Verschmelzen von
Liedern verschiedener Epochen in einen gemeinsamen Lobpreis ist über-
haupt nur dann denkbar, wenn der Organist nicht darauf beharrt, »sei-
nen« Part mit einem Choralvorspiel einzuführen, und wenn der Lob-
preisleiter nicht meint, er müsse vorführen, dass nach der langweiligen
Choralstrofe jetzt »die Post so richtig abgeht«. Unterschiedlich geprägte
Musiker müssen »mitspielen«, Psalmen, Hymnen und geistliche Lieder
einander »zuspielen« und sich zuspielen lassen.

Die erste, etwas einfachere Möglichkeit besteht darin, dass man in be-
stimmte Lieder refrainartige Teile aus anderen Liedern einfügt. Die fol-
genden Beispiele sind beliebig. Jeder Musiker kann weitere und bessere
Beispiele entwickeln. Dem persönlichen Geschmack und musikalischen
Geschick sind keine Grenzen gesetzt.

Beispiele:

»Wie ein Strom von oben«: Anstelle der Wiederholung des ursprünglichen
Refrains »Friede meines Gottes« kann der Kehrvers des Liedes »Friede, Friede,
Friede sei mit dir« angefügt werden.
»Dankt dem Herrn mit frohem Mut«: Nach jeder zweiten Strofe kann der
Chorus »Die Güte des Herrn hat kein Ende« dazwischen geschaltet werden.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



376 Friedrich Emanuel Wieser

»Nun gib uns Pilgern aus der Quelle« lässt sich mit der ersten Strofe von
»Dein Wort ist ein Licht auf meinem Weg« kombinieren.
»Ich singe dir mit Herz und Mund«: Nach jeder zweiten Strofe kann der Ka-
non »Lobe den Herrn, meine Seele« eingeschaltet werden.
»Nun jauchzt dem Herren, alle Welt« kann mit »Ich will einziehn in sein Tor«
kombiniert werden.

Hier ist rasch der Punkt erreicht, ab dem es ohne projizierte Texte nicht
geht. Hektisches Hantieren mit diversen Zetteln und Liederbüchern
würde dieser Idee einen frühen Tod bescheren.

Die zweite Möglichkeit erlaubt noch eine reichere Entfaltung. Es ist
die Aneinanderreihung von Liedern bzw. Liedstrofen unterschiedlichen
Alters und unterschiedlicher Herkunft in eine einzige Perlenkette zur
Ehre Gottes, bei der man die reiche Geschichte der Familie Gottes zeleb-
rieren kann. Die Struktur ergibt sich (a) durch musikalische Kompatibili-
tät bei den Übergängen; (b) durch eine übergeordnete Thematik (z.B. die
Heiligkeit Gottes, die Liebe Gottes, Freude, Vertrauen u.ä.) bzw. (c) durch
Stichwort-Verknüpfungen. Die folgenden Beispiele sind als Module,
nicht als fertige Lobpreisketten zu verstehen:

Ich will einziehn in sein Tor (D-Dur)
Gebt ihm die Ehre und lobet den König (G-Dur)
Jesus Christus herrscht als König (Str. 1-3; G-Dur)
Herr der Herren, dir sei Lob und Ehre (e-Moll)
Jesus, wir erheben dich, unser König bist du (G-Dur)
Majestät, herrliche Majestät (G-Dur)
Gebet
Nun gehören unsre Herzen (F-Dur)
Jesus, du bist König in unsrer Mitte (F-Dur)
Steht auf und lobt unsern Gott (Auswahl von Strofen)
Werdet still und betet ihn an (d-Moll)
Herr, im Glanz deiner Majestät (d-Moll)
Gott ist gegenwärtig (F-Dur; Auswahl von Strofen)

Einer beschwingten Reise durch die Geschichte des Gottesvolkes steht
nichts mehr im Wege.

5.2. Die Gemeinde gewinnen

Die Gemeinde soll ihre Lieder, ihr Singen und Musizieren als inneres Ei-
gentum tragen und bejahen. Alle Generationen und Gruppen müssen da-
her in ein Gespräch eingebunden werden, welche Ziele man sich mit dem
integrierenden Singen setzt und was man sich davon erwarten darf.
Ängste werden angesprochen: die der Alten, das ihre Lieder jetzt ausge-
mustert werden und alles Bisherige seinen Wert verliert; die der Jungen,

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Plädoyer für ein »integrierendes Singen« in christlichen Gemeinden 377

dass man doch wieder in eine träge Kirchlichkeit zurückfällt und nicht ent-
schlossen nach vorne geht. Vorurteile etwa gegenüber Lobpreis und Anbe-
tung können aufgelöst, bzw. ein guter Konsens festgelegt,22 eine Probezeit
und jährliche Gespräche zu Musik und Singen ausgemacht werden.

Man kommt nicht umhin, gemeinsam zu überlegen, ob alles im öffent-
lichen Gottesdienst Platz finden kann, oder ob manche Lieder nicht besser
doch in Gruppen bzw. bei besonderen Anlässen (Jubiläen, Geburtstage,
Feiern) lebendig erhalten und gepflegt werden sollen. Je stärker sich eine
Gemeinde von Machtgeschiebe und Konkurrenzdenken lösen kann, desto
befriedigender wird ein solcher Gesprächsprozess ausgehen.

5.3. Der bewahrende und der experimentelle Pol des Gemeindesingens

Nicht alles was einmal ausprobiert wird, muss bleiben. Auch von den al-
ten Liedern muss nicht alles mühsam und oft gegen die lebendige Dyna-
mik des Singens erhalten werden. Mancherorts ist es angebracht, in einer
Umfrage in der Gemeinde einmal einen Grundstock des gemeinsamen
Liederschatzes zu finden. Es genügt aber nicht, dass der auf einem Blatt
Papier steht. Er will durch geplante Wiederholungen gepflegt werden.
Der Musikleiter bewahrt den Überblick. Neue Lieder bewegen sich in die
Sammlung bewährter Lieder hinein, andere verblassen und bewegen sich
wieder hinaus.  Das ist der bewahrende Pol.

Am experimentellen Pol darf ausprobiert werden. Manches wird kein
Echo finden, anderes wieder kann zu einem »Aha-Erlebnis« werden. Eine
Gemeinde soll wegen der lebendigen Auseinandersetzung mit ihrer Um-
welt immer offen bleiben für Experimente verschiedener Art im Ge-
meindesingen. Sie wird sich darauf umso bereitwilliger einlassen, je kla-
rer ist, dass nicht alles gleich zu einem »Gesetz der Meder und Perser«
wird, was einmal ausprobiert wird, und dass die bekannten und beliebten
Lieder dabei nicht unter die Räder kommen.

Das heißt: Die Verankerung in der bisherigen Geschichte gehört zu ei-
ner legitimen Glaubenshaltung. In einer geschichtsvergessenen Zeit wie
der unseren, in der neu entstehende christliche Bewegungen und die
kaum mehr benennbare Zahl an Mikro-Denominationen sich dem Dün-
kel hingeben, es habe vor ihnen nichts Rechtes gegeben, kann die Bewah-
rung eines geschichtlich gewachsenen Liedgutes Ausdruck einer gesun-
den Bescheidenheit vor Gottes Wegen sein.

Das alles spricht für eine Mischung und Verbindung von Alt und Neu.
Wo immer Gott lebendig erfahren wird, entstehen neue Lieder. Und alte
Lieder werden so neu gesungen, dass manche Neuheiten am Liedermarkt
daneben ziemlich alt aussehen. Wo aber diese »Be-Geist-erung« fehlt,
nützt alles Jagen nach Modernität wenig.

22 W. Kraska, Art. Gemeinsam Gott begegnen. Erfahrungen einer Gemeinde in der kri-
tischen Auseinandersetzung mit Lobpreismusik, in: Aufatmen (Winter 2001/02), 26-31.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



378 Friedrich Emanuel Wieser

5.4. Jährliche Planungsgespräche

Musikleiter und Musiker, Älteste, Theologen und Seelsorger treffen sich
einmal im Jahr mit Vertretern der Altersgruppen und anderen, die ein be-
sonderes Anliegen repräsentieren. Es wird Rückblick gehalten über das ab-
gelaufene Jahr und für das nächste Jahr geplant. Die verschiedenen Vertre-
ter können sich frei äußern. Die Jugend wird vielleicht zu Gehör bringen,
dass der Soft-Rock der Anbetungslieder nicht mehr »ihre« Sprache ist und
das Anliegen deponieren, dass einmal ein »lauter« Jugendgottesdienst
stattfinden soll. Die Seniorenvertreterin kann darauf aufmerksam ma-
chen, dass der Anteil älterer Lieder abnimmt, die Folien schlecht lesbar
sind oder das Klatschen beim Lobpreis die Hörgeräte so beeinflusst, dass
keine Freude bei den Betroffenen aufkommen kann. Der Theologe wird
darauf hinweisen, dass die Anleihen aus der »geistlichen Kriegsführung«
in einigen Chorussen nicht gesund sind. Der Seelsorger wird die jungen
Mütter vertreten, die sich durch das »geistliche Aerobic« am Gottesdienst-
anfang überfordert fühlen. Oder er verleiht (anonym) dem Mann eine
Stimme, dem die hohen Versprechungen und Erwartungen, die er für sich
nicht umsetzen kann, psychisch in die Krise bringen. Gemeinsam wird
man überprüfen, ob die Gemeinde durch ihr Singen die richtigen Impulse
und das ihr entsprechende Image an die Umgebung abgibt.

Älteste bzw. Pastor werden durch ihre interessierte Anwesenheit die
eminente Bedeutung des Singens für das Gemeindeleben unterstrei-
chen23, sich jedoch davor hüten als theologische Besserwisser und Glau-
benspolizei aufzutreten. Der Löschschaden im Gefolge schroffer Inter-
ventionen kann viel größer sein als der Brandschaden einer kleinen dog-
matischen Schieflage in einem Liedertext. Die Ältesten werden ein Auge
darauf haben, dass bei allem Mitspracherecht die Impulsivität, Freude
und Initiative der Musiker erhalten bleiben. Gleichzeitig werden Musik-
leiter sich darauf einstellen, dass Singen und Liederauswahl nicht ihr al-
leiniges Revier sind. Sie werden sich bei Kritik und Entscheidungen, die
nicht nach ihrem Geschmack sind, nicht gleich ausklinken, sondern die
korporative Verantwortung der Gemeinde bejahen lernen und nach bes-
ten Kräften zur Ehre Gottes und zur Freude der Menschen umsetzen.

5.5. Gleiches Recht für alle (Lieder)

Auf der einfachsten Ebene des integrierenden Singens werden Lieder
verschiedener Provenienz nebeneinander gesungen. Aber es muss ein
gemeinsamer Stil entstehen, um ein zusammenhangloses Flickwerk zu
vermeiden. Ein wichtiges Ziel ist es, dass alle Lieder mit gleichem Auf-

23 Segler, Worship, 105: »It is probably true that the level of church music can rise no
higher that the minister’s estimation of its importance in the life of the church.«

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Plädoyer für ein »integrierendes Singen« in christlichen Gemeinden 379

wand musikalisch begleitet und mit Lust und Liebe gesungen werden.24

Es darf nicht dazu kommen, dass irgend jemand sich ans Klavier setzt,
der ein bestimmtes Lied zufällig kennt, weil der geübte Pianist bzw. Mu-
sikleiter keine Lust verspürt hat, es zu lernen oder musikalisch zu gestal-
ten. Umgekehrt ist es nicht fair, wenn ein nervöser Teenie ohne Rücken-
deckung durch erfahrene Musiker der Gemeinde ein Lied beibringen soll.
Alle Lieder sollen optimale Chancen bekommen. Und dabei soll ein
durchgängiger Stil gefunden werden, der signalisiert: Das ist unverwech-
selbar unser Singen.

5.6. Lieder lernen

Lustvolles Singen ist nur möglich, wenn die Lieder bekannt sind, bzw.
gut eingeübt werden. Nichts ist mühseliger, als zeitverzögert hinter einer
Orgel hergeschleppt zu werden oder durch ein neues Anbetungslied zu
stolpern. Die alten Lieder müssen – eventuell mit einer geschichtlichen
Einführung und kleinen Kommentaren zum Text (»Narissus und die Tu-
lipan« o.ä.) – ebenso gründlich erarbeitet werden wie neue Chorusse. Es
ergibt ein eigenartiges Bild, wenn bestimmte Gruppen von Gottesdienst-
teilnehmern einige Lieder singen und bei anderen schweigen.

Im Ablauf des Gottesdienstes wird es darum gehen, den richtigen Zeit-
punkt für das Einüben zu finden. Geeignet sind natürliche Einschnitte,
z.B. wenn die Kinder in die Sonntagsschule gehen.

6. Die »hohe Schule« des integrierenden Singens:
Der integrierte Lobpreis aus Alt und Neu

In Aufbruchzeiten entstanden immer viele Lieder. Wes des Herz voll ist,
weil es das Heil Gottes überwältigend erlebt, des geht der Mund über. So
könnte auch heute eine Gemeinde, die sich nicht eingräbt in die Sofa-
kissen der bisherigen Glaubenserfahrungen, ganz selbstverständlich zu
neuen Liedern aufbrechen.

Eine Szene aus dem Alten Testament soll die Kraft des gemeinsamen
Singens illustrieren:

2Chr 5,13-14: »Es kam wie aus einem Mund, wenn die Trompeter und Sänger
gleichzeitig zum Lob und Preis des Herrn sich vernehmen ließen. Als sie mit
ihren Trompeten, Zimbeln und Musikinstrumenten einsetzten und den Herrn
priesen, «Denn er ist gütig, denn seine Huld währt ewig», erfüllte eine Wolke

24 Die Choräle werden meist viel zu fad und zu langsam gesungen. Die Zerdehnung, die
wir vermutlich der Auffassung von Felix Mendelssohn-Bartholdy zu verdanken haben,
darf mit besten musikgeschichtlichen Argumenten rückgängig gemacht und die Choräle
schneller und rhythmisch akzentuiert gesungen werden.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



380 Friedrich Emanuel Wieser

den Tempel, das Haus des Herrn. Die Priester konnten wegen der Wolke ihren
Dienst nicht verrichten; denn die Herrlichkeit des Herrn erfüllte das Haus
Gottes.«

So bleibt es mein Plädoyer immer wieder für ein gemeinsames Singen
zum Lob Gottes mit alten und neuen Liedern und mit Alten und Jungen
einzutreten.

ZThG 8 (2003), 357–380, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Theologie und Verkündigung

Gott meint mich heute

Predigt über Deuteronomium 5,1-3*

Wolf Bruske

Da steht nun unsere Ausstellung und will uns über den Baptismus und
seine Geschichte informieren. Die Baptisten haben durchaus eine inter-
essante Geschichte. Von der kleinen, verfolgten Täufergemeinde, die
1524 in Zürich entstand, bis zu einer der größten christlichen Konfessio-
nen der Welt – das ist eine Geschichte von mehr als vierhundert Jahren,
die viel Wissenswertes enthält. Aber was bedeutet Geschichte für unse-
ren Glauben? Was geht sie uns eigentlich an? Verführt uns die Ge-
schichte zur Nostalgie, bei der die leuchtende Vergangenheit einen hellen
Schein in die graue Gegenwart werfen soll? Das wäre sicher nicht gut.
Was will Geschichte und die Erinnerung daran? Dazu möchte ich den
Predigttext lesen aus dem Buch Deuteronomium (Dtn): Nach dem Aus-
zug aus Ägypten und dem Bundesschluss Gottes mit Israel war das Volk
nach langen Jahren der Wanderung durch die Wüste endlich an den
Grenzen des verheißenen Landes angekommen. Hier hält Mose eine
lange Rede, deren erste Verse unser Predigttext sind. Ich lese Dtn 5,1-3:

5,1 Und Mose rief ganz Israel zusammen und sprach zu ihnen: Höre,
Israel, die Gebote und Rechte, die ich heute vor euren Ohren rede,
und lernet sie und bewahrt sie, dass ihr danach tut! 2 Der HERR,
unser Gott, hat einen Bund mit uns geschlossen am Horeb 3 und
hat nicht mit unsern Vätern diesen Bund geschlossen, sondern mit
uns, die wir heute hier sind und alle leben.

Die Geschichte Gottes …

Mose erinnert Israel daran, dass es das Volk Gottes ist, mit dem Gott am
Sinai einen Bund geschlossen hat. Dieses Handeln Gottes am Anfang der
Geschichte Israels – die Befreiung aus der Sklaverei in Ägypten, der Bun-
desschluss am Sinai, die Bewahrung in der Wüste, die Eroberung des
verheißenen Landes – dieses Handeln Gottes wird im Alten Testament

* Die Predigt wurde gehalten in der Kreuzkirche der Evangelisch-Freikirchlichen Ge-
meinde (Baptisten) Forchheim am 3. Februar 2002 im Rahmen der Eröffnung der Ausstel-
lung »Baptismus«.

ZThG 8, 381-387, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 381–387, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



382 Wolf Bruske

immer wieder als die Tat Gottes in der Geschichte Israels verstanden, auf
die sich das Volk Israel auch heute noch beruft. Es war die Berufung zum
heiligen Volk, durch die Gottes Geschichte von Abraham bis Mose zu ei-
nem vorläufigen Höhepunkt kam. Danach hat Gott immer wieder auf-
grund dieses Bundes in der Geschichte an Israel, für Israel und mit Israel
gehandelt. Hätte Gott das nicht getan, säßen wir heute nicht hier und
würden Jesus Christus anbeten. Denn die Geschichte, die auf diesem
Bund vom Sinai aufbaute, ging weiter bis zu uns. Sie ging zu der Nacht
in Bethlehem, als in Erfüllung vieler Verheißungen des Alten Testamen-
tes Gott selbst in diese Welt kam. Sie ging weiter nach Golgatha, wo Je-
sus Christus alles, was uns von Gott trennt, mit ans Kreuz nahm und wo
er für uns gestorben ist. Da wurde die Geschichte Gottes mit seinem Volk
Israel auch Geschichte Gottes für uns Nicht-Israeliten.

Das Kreuz von Golgatha war das geschichtliche Ereignis schlechthin.
Gott hat dort einen neuen Bund geschlossen, und dieser Bund ist Aus-
gangspunkt für Gottes Geschichte mit seiner Gemeinde, seiner Kirche bis
heute. Große Namen aus dieser Geschichte mögen nun vor unserem inne-
ren Auge auftauchen: Paulus, Augustinus, Hildegard von Bingen, Franzis-
kus von Assissi, Martin Luther, Philipp Jakob Spener, Albert Schweitzer,
Dietrich Bonhoeffer … Und natürlich auch die Großen aus der täuferi-
schen und baptistischen Geschichte: Menno Simons, Johann Gerhard On-
cken, Martin Luther King, Billy Graham, Jimmy Carter … Gott hat mit
ihnen Geschichte gemacht. Es waren Menschen, in deren Leben etwas von
der Herrlichkeit Gottes aufleuchtete. Die Geschichte der Kirche ist Ge-
schichte Gottes mit Menschen und an Menschen. Es ist dabei Geschichte
Gottes, die von seinem Bund mit uns Menschen ausgeht: »Der Herr, unser
Gott hat einen Bund mit uns geschlossen.« Und der Baptismus ist einge-
bunden in diese Bundesgeschichte Gottes mit uns Menschen. Auch die
Baptisten hat Gott in diesem Sinne gebraucht. Geschichte Gottes mit uns
Menschen ist immer Geschichte Gottes mit Menschen, die sich Gott zur
Verfügung gestellt haben und die Gott gebrauchen konnte. Und der
Glaube sieht dann die Spuren Gottes in der Geschichte der Menschen, in
der Geschichte der Kirche und in der Geschichte dieser Welt.

… betrifft uns heute …

Nur – inwiefern betrifft uns das heute in unserem Glauben? Wieweit be-
treffen uns Menschen, deren Namen ich eben genannt habe, in unserem
Leben heute? Am Anfang der Predigt habe ich gefragt, was uns Ge-
schichte, z.B. die Geschichte der Baptisten, eigentlich angeht. Mose hat
auf diese Frage eine ganz interessante Antwort: »Gott hat nicht mit un-
sern Vätern diesen Bund geschlossen, sondern mit uns, die wir heute hier
sind und alle leben.« Das ist zunächst einmal ganz überraschend, denn
als geschichtliches Ereignis war für die Israeliten damals, die diese Rede

ZThG 8 (2003), 381–387, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gott meint mich heute 383

des Mose hörten, der Bundesschluss vom Sinai doch etwas, was Gott mit
den Vätern gemacht hatte. Das lag vierzig Jahre zurück, und die meisten,
die da zuhörten, hatten da noch gar nicht gelebt. Eigentlich war der Bun-
desschluss vom Sinai doch Geschichte der Väter. Aber dieses Ereignis des
Bundesschlusses war nichts, was sozusagen nur die Vergangenheit
meinte, sondern es war ein Ereignis, das das Leben der Israeliten, die da
vor Mose standen und ihm zuhörten, ganz aktuell betraf. Die Menschen,
die am Sinai vierzig Jahre vorher dabei waren, wussten von diesem Er-
eignis, weil sie es erlebt hatten. Sie hörten die Stimme Gottes, sie sahen
den Rauch und das Feuer über dem Berg. Da wussten sie um Gottes
Macht und Herrlichkeit. So gewaltig war dieses Erlebnis, dass das Volk
floh und Mose bat, dass er doch Mittler zwischen ihnen und Gott sein
sollte. Nachfolgende Generationen kannten das nur aus Erzählungen.
Aber dennoch – und das war für Israel ganz wichtig – durfte dieser Bund
nicht Vergangenheit werden, sondern jeder Israelit musste mit seinem
ganzen Leben in diesen Bund eintreten. Jeder Israelit musste diesen
Bund, den Gott vierzig Jahre zuvor am Sinai geschlossen hatte, Wirklich-
keit werden lassen in seinem eigenen, ganz persönlichen Leben.

So auch wir heute: Die Bibel umfasst mehr als dreitausend Jahre Ge-
schichte. Diese dreitausend Jahre Geschichte zielen auf Dich – ganz per-
sönlich. Gott hat sozusagen diese dreitausend Jahre Geschichte ablaufen
lassen, um Dich ganz persönlich anzusprechen und um Dich ganz per-
sönlich zu meinen. Gott hat zweitausend Jahre christliche Kirchenge-
schichte stattfinden lassen, damit sie in unser Leben hineinreicht. Und er
hat 480 Jahre baptistische Geschichte ablaufen lassen, damit sie unser Le-
ben betreffen. Wenn wir nur rein geschichtliches Interesse an vergange-
nen Ereignissen von Gottes Handeln haben, wenn es nicht in Dein Leben
mündet, dann geht es ins Leere, was Gott mit seinem Bundesschluss ge-
meint hat und getan hat. Der Bundesschluss am Sinai und weiter Golga-
tha, wo Jesus Christus für uns am Kreuz starb, waren vergebens, wenn
das alles nicht in Dein Leben mündet.

Wir können in Geschichte schwelgen. Manche tun das z.B. in ihrer Fa-
miliengeschichte. Schon zur Zeit von Karl dem Kahlen und Friedrich
dem Buckligen hat mein Ururururururur-Großvater bereits … usw. usw.
Genauso könnten die Baptisten das tun. Was war Spurgeon doch für ein
toller Mann, der »Fürst der Prediger«. Tausend kamen zum Glauben
durch ihn. Martin Luther King hat mit seiner Bürgerrechtsbewegung die
ganze USA umgekrempelt. Der große Evangelist Billy Graham hat Sta-
dien gefüllt mit der Botschaft von Jesus Christus. Der amerikanische Prä-
sident Jimmy Carter hat demütig manche Niederlagen eingesteckt, weil
die Liebe Christi für ihn oberstes Gebot auch seiner Präsidentschaft war.
Das waren Menschen, die sicherlich nicht nur mich zum Staunen brin-
gen und die uns Bewunderung abringen. Aber all diese Geschichte geht
ins Leere, wenn sie nicht in die Gegenwart mündet und Anspruch an uns
heute wird. Wenn wir also aus der Geschichte Gottes mit Menschen der

ZThG 8 (2003), 381–387, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



384 Wolf Bruske

Vergangenheit nicht lernen, dass Gott auch mit Dir seine Geschichte ma-
chen will, und wenn Du nicht begreifst, dass das Kreuz Jesu auf Golgatha
Gottes Bund mit Dir ganz persönlich ist, nicht mit den Vätern. Diese hat
Gott zu ihrer Zeit auch einmal gemeint. Aber heute ist es Dein Bund mit
Gott, den Gott mit Dir geschlossen hat. Sich mit der Geschichte Gottes
mit uns Menschen zu beschäftigen, hat nur Sinn, wenn in Deinem Leben
Wirklichkeit wird, was da an Fragen und Ansprüchen ist. Der Glaube der
Väter, auf den wir uns so gerne berufen und den wir manchmal wie ein
Banner hoch halten, muss in Deinem Leben Wirklichkeit werden. »Gott
hat keine Enkel«, heißt es so schön. Das stimmt! Gott hat nur Kinder.
Man kann den Glauben an Gott nicht einfach erben. Es hat mal jemand
gesagt, als er gefragt wurde, warum er Christ ist: »Weil ich in Kiel gebo-
ren bin.« Da ist natürlich etwas Wahres dran. Wenn er in Neu Dehli ge-
boren wäre, wäre er vielleicht kein Christ. Aber so einfach ist das natür-
lich dann doch nicht. Denn auch wenn man in Kiel geboren ist, muss
man persönlich in diesen Bund Gottes eintreten und ihn persönliche Le-
benswirklichkeit werden lassen. Es heißt im Johannesevangelium (Joh
1,12), dass Jesus als Mensch in diese Welt und damit in sein Eigentum
kam, aber die Seinen, die Menschen, ihn nicht aufnahmen. Aber alle, die
ihn aufnahmen, denen gab er das Recht und die Vollmacht, Kinder Got-
tes zu sein. Jede Generation muss neu in diesen Bund treten, jeder muss
diese Entscheidung neu treffen.

… und fordert uns zum Glauben auf.

»Heute, wenn ihr seine Stimme hört«, heißt es einmal in der Bibel, ver-
schließt Euch nicht dem Anspruch Gottes. Heute ist ein Tag der Ent-
scheidung oder einer erneuten Entscheidung, Gottes Bund Wirklichkeit
in meinem Leben werden zu lassen. Deshalb fordert Mose: »Höre, Israel,
die Gebote und Rechte, die ich heute vor euren Ohren rede, und lernet sie
und bewahrt sie, dass ihr danach tut!«

Nun taucht da eine Frage auf: Da ist der Bund Gottes und seine Ge-
schichte mit den Menschen, da sind zweitausend Jahre Kirchenge-
schichte, da sind 480 Jahre baptistische Geschichte. Und da ist die Gegen-
wart, in der wir leben. Wie verbinden wir diese beiden Größen? Wie geht
das, wenn Gottes Geschichte in meine Gegenwart hineinreichen soll?
Wie verhält sich das zueinander?

Der Glaube muss immer bei Christus ansetzen. Die Geschichte stellt
dann Fragen an unser Leben und gibt Impulse und Mahnungen. So hat es
Israel erlebt. Dass sie Volk Gottes waren, beruhte auf dem Bund vom Si-
nai. Die Geschichte Gottes mit seinem Volk in der Wüste stellte dann die
Fragen an die, die lebten und Mose zuhörten. Deshalb ermahnte Mose
sie, treu zu sein, d.h. die Mahnungen der Geschichte im persönlichen
Glaubensleben ernst zu nehmen.

ZThG 8 (2003), 381–387, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gott meint mich heute 385

Die Grundlage unseres Glaubens ist immer Christus, immer das Kreuz
auf Golgatha. Gerade die Baptisten haben den theologischen Anspruch
an sich, Gemeinde nach dem Neuen Testament zu bauen – über alle Tra-
ditionen hinweg. Tradition darf keine normative Kraft in unserem Ge-
meindeleben haben. Sie darf nicht etwas sein, was das Gemeindeleben so
bestimmt, dass es ohne sie nicht mehr geht. Dabei haben wir natürlich
nichts gegen Traditionen. Sie können wertvoll und gut sein. Aber sie
müssen sich immer wieder auf den Prüfstand des Glaubens und der Bibel
stellen lassen – egal, ob sie zweihundert oder vierhundert Jahre alt sind
oder nur zwei. Sind sie noch etwas, was den Glauben fördert und ihm
Halt gibt, oder bremsen und hindern sie ihn? Ein bekanntes Wort mahnt,
dass Tradition bedeutet, die Flamme weiter zu geben, aber nicht die
Asche aufzubewahren. Ich fürchte, dass manche Christen und manche
Gemeinde an der vielen Asche ersticken, die sie aufheben. Sie können
über die Ascheberge hinweg gar nicht mehr recht den Ausgangspunkt
der Flamme erkennen, nämlich das Kreuz von Golgatha.

Ich will das an einem anderen Beispiel erklären: Wir wohnen alle in
Häusern, und in diesen Häusern haben wir uns eingerichtet. Nehmen
wir einmal das Haus als den Glauben, in dem wir mit unserem Leben
wohnen. Das Haus, der Glaube ist fest gemauert in Jesus Christus. Ein
Haus kann alt sein, vielleicht fünfzig, hundert oder gar mehrere hundert
Jahre. Aber in dem Haus stehen nicht mehr die Möbel von vor zweihun-
dert Jahren, nicht einmal mehr die von vor fünfzig Jahren, sondern da
richtet sich jede Generation neu ein. Die Einrichtung mag in unserem
Bild für die Traditionen stehen, für unser Glaubensleben, wie wir es
heute gestalten. Da lebt jeder bewusst in seiner Zeit. Und in diesem
Sinne ist Gemeinde einer jeden Zeit auch ganz bewusst Gemeinde in ih-
rer Zeit und nicht in der Vergangenheit. Ich habe mal den kämpferischen
Ausspruch gehört: »Gemeinde Jesu geht nicht mit der Mode!« Manche
sagen , sie tut es doch, bloß zwanzig Jahre später. Das ist dann etwas trau-
rig. Auch bei Christen gilt immer noch die alte Weisheit: Wenn wir nur
das tun, was unsere Väter getan haben, tun wir gerade nicht, was unsere
Väter getan haben. Wenn wir nämlich nur tun, was unsere Väter getan
haben, indem wir sie einfach imitieren und ihr Handeln zur Norm für
unser heutiges Handeln machen, dann tun wir nicht, was unsere Väter
getan haben, denn die haben nicht einfach ihre Väter imitiert. Sie haben
an der Geschichte ihrer Väter angeknüpft, von ihnen gelernt und Im-
pulse aufgenommen. Und sie haben das in dem Werk, das sie in ihrer
Zeit getan haben, ganz aktuell und modern umgesetzt, ob es nun Spur-
geon war oder Martin Luther King oder die Reformatoren. Gemeinde
Jesu darf und soll ganz modern sein. Sie darf sich modern einrichten in
ihrem Haus. Aber auch bei einer ganz modernen Einrichtung eines Hau-
ses steht vielleicht auf einem Ehrenplatz im Wohnzimmer ein alter Se-
kretär, den schon Großtante Trudchen im Jahre 1894 vom Großherzog
von Timbuktu bekommen hat. Den hält man natürlich und mit Recht in

ZThG 8 (2003), 381–387, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



386 Wolf Bruske

Ehren. Vielleicht hängt an der Wand ein altes Bild, das man sehr liebt.
Und so sind Traditionen. Sie dürfen selbstverständlich da sein. Aber sie
müssen sich in die Gegenwart lebendig einfügen und dürfen die Gegen-
wart nicht zudecken. Wir dürfen Traditionen achten und ehren als etwas,
was uns an Vergangenes erinnert und in denen Vergangenes unser heu-
tiges Leben anfragt. Aber natürlich sind wir nicht Menschen, die auf-
grund irgendeiner Tradition in der Vergangenheit leben. Kaum einer von
uns hat sein Wohnzimmer noch im Stile der fünfziger Jahre eingerichtet.
Wir sind modern eingerichtet, auch wenn das Haus, in dem diese Möbel
stehen, vielleicht sehr alt ist. So sollen wir unser Leben im Haus Evange-
lium ganz modern einrichten.

Gemeinde Jesu darf und soll ganz modern sein. Aber eins darf sie dabei
nicht sein: Sie darf nicht Magd des Zeitgeistes sein. Sie soll Magd Christi
sein! Gemeinde Jesu jeder Zeit lebt in ihrer Zeit. Natürlich wird Ge-
meinde Jesu jeder Zeit auch von ihrer Zeit geprägt. Ich sehe hier keinen,
der noch Kniebundhosen und Puderperücke trägt, und keine Damen im
weiten Reifrock. Wir sind in unserer Zeit angekommen. Wir fahren
Auto, wir schauen Fernsehen und haben einen Computer mit Internet-
Anschluss. Wir verdammen nicht den Fortschritt, sondern nutzen die
modernen Möglichkeiten. Selbstverständlich sind wir dabei auch vom
Wertesystem unserer Zeit geprägt. In unserer heutigen demokratischen
Gesellschaft leben und denken wir z.B. anders, als es die Christen vor 120
Jahren in den Monarchien des Deutschen Reiches getan haben. Da gab es
andere Werte als heute. Und die Diskussion, ob man mit Jeans in die Kir-
che kommen darf, die ich noch vor zwanzig Jahren als Jugendleiter erlebt
habe, kommt uns heute richtig lustig vor. Es ist ganz klar, dass uns unsere
Zeit mit ihren Werten prägt. Aber wir müssen dieses Wertesystem im-
mer wieder anhand der Bibel überprüfen. Wir müssen uns fragen, ob das,
was die gesellschaftlichen Werte sind und was sie ausmachen, mit dem
Geist der Bibel vereinbar sind. So mussten sich z.B. Bundestagsmitglie-
der, die aktive Christen sind, kürzlich bei der Beschlussfassung zum Im-
port von Stammzellen sehr eingehend die Frage stellen, ob ein solcher
Beschluss mit dem Evangelium vereinbar ist oder nicht. Und im Namen
des Evangeliums haben diese Christen und haben die Kirchen in unserem
Lande Einspruch erhoben – unabhängig vom Zeitgeist und vom Werte-
system unserer Zeit. So hat es seinerzeit auch Martin Luther King ge-
macht, der anhand der Bibel die Werte seiner Gesellschaft in den Südsaa-
ten der USA hinterfragt und dann bekämpft hat.

So muss es sein. So hat es der Apostel Paulus einmal ausgedrückt:
»Weiter, liebe Geschwister: Was wahrhaftig ist, was ehrbar ist, was ge-
recht, was rein, was liebenswert, was einen guten Ruf hat, sei es eine
Tugend, sei es ein Lob – darauf seid bedacht! (Phil 4,8)« – in jeder Zeit
wieder. Aber überprüft es und macht Euch nicht abhängig vom Zeit-
geist, auch wenn natürlich jede Zeit die Menschen der Gemeinde Jesu
prägt.

ZThG 8 (2003), 381–387, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gott meint mich heute 387

»Der Herr, unser Gott, hat einen Bund mit uns geschlossen.« Und des-
halb: »Höre, Israel,« höre Gemeinde Jesu, höre Baptistengemeinde
Forchheim, »die Gebote und Rechte, die ich heute vor euren Ohren rede,
und lernet sie und bewahrt sie, dass ihr danach tut!« Nur so kann Ge-
meinde Jesu der Welt dienen. Sie tut es in der Verkündigung des ewigen
Evangeliums von Jesus Christus und im Dienst an den Menschen ihrer
Zeit, um das Licht des Reiches Gottes auch in ihrer Welt und ihrer Zeit
aufleuchten zu lassen. Das Motto des ersten deutschen Baptisten Johann
Gerhard Oncken war: »Pro gloria dei et bono publico.« »Zur Ehre Gottes
und für das öffentliche Wohl.« So soll es sein.

Diese Ausstellung, die wir heute eröffnen, hat ihren Sinn verfehlt,
wenn wir uns nur damit schmücken wollen. Aber sie hat ihren Sinn er-
füllt, wenn sich nicht nur viele Menschen informieren, sondern auch wir
als Gemeinde die hier dargestellten Ereignisse der Vergangenheit zum
Anspruch werden lassen, dass wir daraus lernen, was Gott in unserem
Leben tun will. So wie Gott die Menschen, die hier aufgeführt werden, in
ihrer jeweiligen Gesellschaft, in ihrem sozialen Bezug, in ihrer Ge-
schichte meinte und gebrauchte, so will er uns und Dich gebrauchen.
Den Bund, den er damals auf Golgatha mit uns Menschen schloss, hat er
heute und hier mit uns und mit Dir geschlossen. Deshalb dürfen wir uns
öffnen und ihn in unserem Leben handeln lassen und uns ihm zur Verfü-
gung stellen, damit er, unser Herr und Gott, in dieser Welt durch uns
handeln kann.

Amen

ZThG 8 (2003), 381–387, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Zeit zu gewinnen

Predigt über 2. Chronik 36,20-21*

Peter-Johannes Athmann

36,20 Und er führte weg nach Babel alle, die das Schwert übriggelas-
sen hatte, und sie wurden seine und seiner Söhne Knechte, bis das Kö-
nigtum der Perser zur Herrschaft kam, 21 damit erfüllt würde das
Wort des HERRN durch den Mund Jeremias. Das Land hatte die
ganze Zeit über, da es wüste lag, Sabbat, bis es an seinen Sabbaten ge-
nug hatte, auf daß siebzig Jahre voll wurden.

Zeit zu gewinnen – Zeit zu gewinnen. Je nachdem, wie wir die drei Worte
betonen, ergibt sich ein anderer Sinn. »Zeit zu gewinnen!« – Das klingt
wie das Versprechen eines Werbeprospekts oder wie ein Preisausschrei-
ben. »Füllen Sie die Teilnahmekarte aus, und Sie nehmen an der Verlo-
sung von 24 Stunden Zeit teil. Einfach einmal einen Tag mehr Zeit haben,
wäre das nichts für Sie? Mit ein wenig Glück gehören Sie zu den glückli-
chen Gewinnern. Der Rechtsweg ist ausgeschlossen, eine Barauszahlung
ist nicht möglich.« Mal im Ernst: Was würden wir wohl mit so einem Ge-
winn anfangen? Endlich einmal wieder Sport treiben, Leute besuchen,
den Stapel neuer Fachbücher lesen, den Schreibtisch aufräumen, liegen-
gebliebene Post erledigen …

Wenn wir uns diese Pläne genauer anschauen, dann fällt auf, was sie ge-
meinsam haben: den Stoßseufzer »endlich einmal wieder«. Endlich einmal
wieder den Anforderungen gerecht werden, die ständig auf mich einpras-
seln. Endlich einmal das schlechte Gewissen beruhigen, das mich dank vie-
ler unerledigter Aufgaben ständig begleitet. Endlich einmal das Gefühl ha-
ben, eine Sache fertig zu machen, ohne dass sie mich vorher fertig macht.

Also packen wir unseren gewonnenen Tag voll mit Jobs, die zu erledi-
gen sind, und am Ende sind wir genauso erledigt wie an jedem anderen
Tag auch. Die gewonnene Zeit ist uns unter den Fingern zerronnen. Was
könnten wir noch mit so einem gewonnenen Tag anfangen? Nichts. In
diesem »Nichts« steckt ganz schön viel drin:

Der oder die Workaholic in uns kriegt sofort die Krise, wenn er oder sie
das hört: einen Tag lang nichts machen? Ich kann doch nicht einfach
nichts tun! Ich weiß ja gar nicht, wie das geht! Außerdem darf ich doch

* Die Predigt wurde am 21. Februar 2000 anlässlich eines Hochschulgottesdienstes in der
Erziehungswissenschaftlichen Fakultät der Universität Nürnberg / Erlangen (EWF) gehalten.

ZThG 8, 388-389, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 388–389, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Zeit zu gewinnen 389

nicht einfach alles liegenlassen, was erledigt werden muss! Der oder die,
die gerade eine Prüfung hinter sich hat, fällt oft erstmal in ein tiefes Loch.
Nichts tun heißt dann nicht selten: nichts tun können, apathisch herum-
sitzen, der Elan reicht dann höchstens noch zur Vorabendserie im Fern-
sehen. Doch das ist glücklicherweise nicht alles, was sich zum Thema
»Nichts« sagen lässt. Es gibt noch eine dritte Weise des Nichtstuns, und
der Schlüssel dazu ist unser Text aus der Chronik:

36,21 damit erfüllt würde das Wort des HERRN durch den Mund Jere-
mias. Das Land hatte die ganze Zeit über, da es wüste lag, Sabbat, bis
es an seinen Sabbaten genug hatte, auf daß siebzig Jahre voll wurden.

»Das Land bekam seine Sabbate ersetzt«, eine erstaunliche Deutung des
babylonischen Exils. Gott hat diejenigen, die das Land kaputt gemacht ha-
ben, aus diesem Land vertrieben. Das Land braucht seine Sabbatjahre, die
Zeit des Brachliegens, sonst geht es kaputt. Das Land braucht regelmäßig
eine Zeit, in der es nichts tun muss – aber auch nichts tun darf, um nicht
kaputtzugehen.

Das ist nach unserem Text nicht nur eine Bauernregel, sondern ein Gebot
Gottes, und wenn die Menschen dieses Gebot nicht einhalten, greift Gott
selbst ein, um das Land zu retten. Ob das wohl übertragbar ist? Gilt das
Recht zum Nichtstun, ja die Pflicht zum Nichtstun auch für uns? Brauchen
wir das womöglich auch – eine regelmäßige, von Gott persönlich geschützte
Zeit des Brachliegens, des Nicht-Funktionieren-Müssens? Eine Zeit, in der
wir dazu aufgefordert sind, einfach mal nichts zu produzieren?

Die Wortwahl unseres Textes gibt uns die Antwort, die wir eigentlich
schon wissen, aber oft uns nicht trauen, sie in Anspruch zu nehmen: es
geht um den Sabbat. Die Erde braucht ihre Sabbatruhe, Gott selbst
braucht seine Sabbatruhe – und wir Menschen stecken in der Schöpfung
irgendwo dazwischen und sind nur am Ackern. Da stimmt doch was
nicht. Dabei hat doch nach Jesu Worten der Sabbat vor allem den Zweck,
den Menschen zu dienen, ihnen regelmäßig eine Zeit des Nichts-tun-
müssens zu gönnen, weil sie sonst kaputt gehen.

Wenn wir das ernstnehmen, dann wird der Sonntag zum Gottesdienst:
zum regelmäßigen Dienst Gottes an uns, in dem Gott selbst uns dazu auf-
fordert, auf das ständige Funktionieren zu verzichten, weil er nicht will,
dass wir kaputtgehen. Dann ist die Auszeit, die wir uns nehmen dürfen,
ja nehmen müssen, keine verlorene Zeit, sondern eine Zeit, in der wir nur
gewinnen können – also eine Zeit, zu gewinnen.

Amen

ZThG 8 (2003), 388–389, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Rede des Propheten

Erzählpredigt über Jesaja 42,1-9

Ralf Dziewas

Ruben ben Elijahu hatte es eilig. Schnell sprang er vom Wagen des Ge-
müsehändlers, der ihn aus Babylon mitgenommen hatte, und hastete mit
langen Schritten die Dorfstraße von Nippur entlang. Er hielt sein nach
neuester babylonischer Mode geschnittenes Gewand vor dem Bauch ge-
rafft, um schneller gehen zu können. Die Häuser am Rande der Straße
schienen leer zu sein, doch Ruben hatte nichts anderes erwartet. Be-
stimmt waren alle bereits beim Palmenplatz versammelt, um dem neuen
Propheten zuzuhören, der seit vorgestern im Dorf war. Nur ein alter
Mann saß mit untergeschlagenen Beinen im Schatten eines Hausein-
gangs, aber er schien zu schlafen.

Als Ruben das Ende der Straße erreichte, sah er auf dem kleinen Dorf-
platz alle seine Nachbarn im Halbkreis auf dem Boden sitzen. Die meis-
ten hatten sich Matten mitgebracht oder sich auf ihre Mäntel gesetzt und
lauschten dem bärtigen Prediger, der ein wenig erhöht auf einem kleinen
Podest stand und beim Reden wild mit den Armen wedelte.

Ruben entdeckte seine Brüder Simeon und Benjamin und setzte sich
neben sie auf den festgetretenen Boden des Dorfplatzes. Die Beiden
schienen sein Kommen nur am Rande zu interessieren, denn sie wandten
ihren Blick nicht von dem Mann, dessen Stimme bis in die letzte Reihe
seiner Zuhörer drang:

»Seht, das ist mein Knecht, den ich stütze; das ist mein Erwählter, an
dem ich Gefallen finde. Ich habe meinen Geist auf ihn gelegt, er bringt
den Völkern das Recht. Er schreit nicht und lärmt nicht und lässt seine
Stimme nicht auf der Straße erschallen.

Das geknickte Rohr zerbricht er nicht, und den glimmenden Docht
löscht er nicht aus; ja er bringt wirklich das Recht. Er wird nicht müde
und bricht nicht zusammen, bis er auf der Erde das Recht begründet hat.
Auf sein Gesetz warten die Inseln.

So spricht Gott, der Herr, der den Himmel erschaffen und ausge-
spannt hat, der die Erde gemacht hat und alles, was auf ihr wächst, der
den Menschen auf der Erde den Atem verleiht und allen, die auf ihr le-
ben, den Geist: Ich, der Herr, habe dich aus Gerechtigkeit gerufen, ich
fasse dich an der Hand. Ich habe dich geschaffen und dazu bestimmt, der
Bund für mein Volk und das Licht für die Völker zu sein: blinde Augen
zu öffnen, Gefangene aus dem Kerker zu holen und alle, die im Dunkeln
sitzen, aus ihrer Haft zu befreien.

ZThG 8, 390-395, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 390–395, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Rede des Propheten 391

Ich bin Jahwe, das ist mein Name; ich überlasse die Ehre, die mir ge-
bührt, keinem andern, meinen Ruhm nicht den Götzen. Seht, das Frü-
here ist eingetroffen, Neues kündige ich an. Noch ehe es zum Vorschein
kommt, mache ich es euch bekannt.«

Ruben musterte den Prediger, der mit so viel Nachdruck seine Bot-
schaft vorbrachte. Er schien noch gar nicht so alt zu sein, wenn auch be-
reits einige graue Strähnen seinen dunklen, dichten Bart durchzogen,
den er ungeschnitten bis über seinen schlichten braunen Umhang hatte
wachsen lassen. Auch die Haare könnten mal wieder eine Schere gebrau-
chen, dachte Ruben bei sich und klopfte seinen Brüdern auf die Schulter.

»Kommt, lasst uns gehen«, sagte er. »Der gute Mann redet viel, wenn
der Tag lang ist, und ich brauch dringend was zu essen und zu trinken.
Kommt mit, ich geb euch in Marduks Drachen einen aus.«

Ruben erhob sich, klopfte sich den Staub aus seinem Umhang und schritt
zurück in Richtung Dorfstraße. Simeon und Benjamin blickten sich kurz
an und folgten dann ihrem Bruder. Sie hatten lange genug auf dem har-
ten Marktplatz von Nippur gesessen und dem Redner zugehört.

»Es ist gar nicht so einfach, den Reden dieses Propheten zu folgen«,
meinte Benjamin, als sie Ruben erreicht hatten. »Aber es ist doch immer
wieder schön, wenn jemand so poetisch in unserer Sprache spricht.«

»Du hast ganz Recht«, stimmte Simeon zu, »zumal man sonst ständig
nur die Sprache der Babylonier zu hören bekommt. Es ist eben doch nicht
unsere Sprache. Ich hab zwar unsere Heimat Israel noch nie gesehen,
und vielleicht werde ich sie auch nie sehen, aber hier in Babylon weckt
das Reden dieses Propheten richtige Heimatgefühle in mir.«

»Habt ihr eigentlich gehört, wie er sich vorgestellt hat?«, fragte Ru-
ben. »Ich weiß nicht einmal seinen Namen.« Benjamin überlegte kurz.
»Ich glaube nicht, dass er sich vorgestellt hat. Jedenfalls nicht seit ich hier
gewesen bin. Aber ich habe gehört, wie einige von den Alten in meiner
Nähe ihn mit Jesaja verglichen, so wie der Prophet, der damals in Israel
gepredigt hat. Ich weiß aber nicht, ob er auch so heißt.« »Nun ja, ist auch
nicht so wichtig, wir werden es bestimmt noch erfahren. Der ist sicher
morgen auch noch da und trägt seine Botschaft von heute noch einmal
vor«, warf Ruben ein, und der kritische Unterton in seiner Stimme war
unüberhörbar.

Simeon, der im Gegensatz zur babylonischen Kleidung seines älteren
Bruders ein umgürtetes Gewand mit den jüdischen Gebetsriemen trug,
war Rubens Vorbehalt nicht entgangen, und so fragte er ihn: »Es hat dir
wohl nicht gefallen, was dieser neue Jesaja verkündigt hat? Also, ich wäre
wohl noch länger geblieben. Wie er versucht, den Leuten Mut zu ma-
chen, dass Gott unsere Gefangenschaft hier in Babylon bald beenden
wird, das hat mich schon beeindruckt.«

»Ja, ja, ich weiß. Du bist auch so ’n Schwärmer, der meint, wir kämen
irgendwann wieder nach Israel. Ich glaub da nicht dran. Unser Volk ist

ZThG 8 (2003), 390–395, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



392 Ralf Dziewas

nun schon fast fünfzig Jahre hier, und noch nichts hat sich geändert. Die
Babylonier denken im Traum nicht daran, uns nach Israel zurückkehren
zu lassen. Hier sind wir doch viel nützlicher für sie. Nein, nein, wir sind
bald fünfzig Jahre hier, und wir werden auch die nächsten fünfzig Jahre
noch hier bleiben.« Bei diesen Worten stieß Ruben seinen Bruder Simeon
in die Seite. Es war nicht das erste Mal, dass sie sich über diese Frage strit-
ten. Und seitdem die neuesten Nachrichten von der Ostfront des babylo-
nischen Reiches durchsickerten, waren die Gerüchte größer geworden,
dass Babylon nicht mehr so unbesiegbar sein könnte wie früher. Der Per-
serkönig Kyros hatte Sieg um Sieg errungen und das babylonische Welt-
reich schien mehr und mehr an Einfluss zu verlieren.

Es war für Ruben keine Überraschung, dass nun auch noch dieser Pro-
phet auftauchte und überall erzählte, der unfreiwillige Aufenthalt der Ju-
den in Babylon würde bald zu Ende sein. Viele hofften, dass mit dem Per-
serkönig Kyros nun eine neue Zeit anbrechen werde. Eine Zeit, in der die
Rückkehr nach Jerusalem, ins heilige Land wieder möglich sein würde.
»Ich glaub das einfach nicht«, setzte Ruben seinen Monolog fort. Ich
glaube nicht, dass Kyros wirklich Babylon erobern wird und wir danach
nach Hause dürfen. Und was heißt eigentlich »nach Hause«? Du bist hier
geboren, ich bin hier geboren, und es geht uns doch eigentlich gar nicht
schlecht hier. Ich weiß auch nicht, ob ich wirklich nach Israel gehen
würde, wenn ich könnte. Unsere Alten können viel erzählen, wie schön
es da ist. Ich hab dieses Land nie gesehen, und mir gefällt es hier. Ich
habe eine gute Arbeit als Amtsschreiber. Und was würde uns in Israel
erwarten?«

»Ich glaub, ich weiß, warum du die Botschaft dieses Propheten nicht
magst«, warf Simeon ein. »Du hast Angst davor, dass er Recht haben
könnte und uns wirklich eine große Veränderung bevorsteht. Vielleicht
bekommen wir wirklich bald die Möglichkeit nach Israel zurückzukeh-
ren, wo unsere Eltern und Großeltern geboren wurden. Und vergiss
nicht, dass unser Vater uns vor seinem Tod das Versprechen abgenom-
men hat, in unsere Heimat zurückzugehen, sobald dies möglich ist.«

»Ja, ja, ich weiß« murmelte Ruben »Er hat sich Zeit seines Lebens
nichts sehnlicher gewünscht als die Heimkehr nach Israel. Aber ich weiß
nicht, wie ich dazu stehen soll.« Die drei gingen eine Weile still nebenei-
nander her. Benjamin, der sich bisher zurückgehalten hatte, war es, der
das Gespräch wieder aufnahm. »Dieser Prophet hat aber ja nun nicht nur
über den persischen König Kyros und das Ende unserer Gefangenschaft
geredet. Heute hat er doch vor allem von diesem Gottesknecht gespro-
chen. Aber so ganz bin ich aus seinen Worten nicht schlau geworden.«

»Stimmt«, sagte Simeon, »das war alles ein bisschen undurchsichtig.
Dieser Jesaja sagt ja auch nie genau, von wem er da eigentlich spricht.
Wer soll dieser Gottesknecht sein, der das geknickte Rohr nicht zerbricht
und den glimmenden Docht nicht auslöschen wird?«

ZThG 8 (2003), 390–395, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Rede des Propheten 393

Die drei waren vor Marduks Drachen, der einzigen Gaststätte und Her-
berge des Dorfes angekommen, und sie betraten den Schankraum, der
trotz der frühen Abendstunde weitgehend leer war. Der Wirt Serubbaal
begrüßte seine Gäste freundlich: »Nun, habt ihr genug vom Prediger?
Na ich denke, dann werden die anderen auch bald kommen. Ich hoffe, der
macht nicht mehr so lange, sonst verkaufe ich heute überhaupt nichts
mehr.« Mit diesen Worten stellte er jedem einen großen Becher hin, der
mit Wasser verdünnten Rotwein enthielt.

Ruben trank einen großen Schluck von dem sauren, erfrischenden
Getränk, als Benjamin die Frage wieder aufnahm: »Was meint ihr, wer
ist dieser Gottesknecht von dem der Prophet gesprochen hat?« Die Frage
blieb einen Moment im Raum stehen, bevor Simeon eine erste Erklä-
rung versuchte: »Ich denke, er meint den Perserkönig Kyros. Nach al-
lem, was man hört, sind die Perser viel toleranter als die Babylonier, und
sie gestatten jedem Volk, und sei es noch so klein, seine eigene Religion
auszuüben und so zu leben, wie es die Menschen wollen. Ganz im Ge-
gensatz zu den Assyrern und Babyloniern, die uns bisher unterdrückt
haben. Ja, ich glaube, der Prophet meint den Perserkönig, wenn er von
dem Knecht Gottes spricht. Ich habe gehört, dass es bei seinen Siegen
keine Massenverhaftungen und -hinrichtungen gibt, sondern stattdes-
sen Freilassungen und Armenspeisungen.«

Simeon schien von der Aussicht geradezu begeistert, dass dieser vor-
bildliche König vielleicht demnächst auch siegreich in Babylon einzie-
hen könnte. Ruben sah, wie sein Bruder bei diesen Worten an seinem
Gebetsriemen nestelte, und er spürte, dass es für Simeon mehr als nur
ein traditioneller Wunsch war, dass es für das gefangene Volk der Isra-
eliten wieder eine Chance auf Heimkehr geben könnte. »Du könntest
Recht haben mit deiner Deutung«, sagte Ruben, um dann aber gleich
hinzuzufügen: »Wenn ich auch nicht deine Zuversicht teile, dass dann
alles so schön wird. Militärische Siege haben noch nie Gerechtigkeit
und Frieden gebracht, sondern meist nur Leid und Verluste. Dieser
Jesaja hat zwar gesagt, dass der Gottesknecht die Gefangenen aus dem
Kerker holen und alle, die im Dunkeln sitzen, aus ihrer Haft befreien
wird, aber vor allem hat er doch betont, dass dieser Knecht Gottes
Recht schaffen wird. Ich glaube nicht, dass er damit einen persischen
König gemeint haben kann, der doch gar keine Ahnung von unserem
Gott und seinen Geboten hat.«

Dieses Argument schien seinen Brüdern einzuleuchten, denn Simeon
und Benjamin nickten. Ein persischer König, der allen Völkern das gute
Gesetz Gottes bringen sollte, das war schwer vorstellbar. Ruben, Simeon
und Benjamin saßen einen Moment nachdenklich da und ließen sich die
Botschaft des Propheten noch einmal durch den Kopf gehen. Das waren
schon eindrucksvolle Worte gewesen über den, der von Gott erwählt,
mit seinem Geist begabt und ausgerüstet sein soll. Einer, der die Augen
der Blinden öffnet und den Heiden Licht und Recht bringt?

ZThG 8 (2003), 390–395, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



394 Ralf Dziewas

»Vielleicht ist das wieder eine von diesen Zukunftsprophezeiungen,
die irgendwann oder nie in Erfüllung gehen«, brachte Ruben vor. »Viel-
leicht zerbrechen wir uns völlig umsonst den Kopf, weil das, wovon der
Prophet spricht, erst in ein paar hundert Jahren eintreffen wird. Viel-
leicht werden irgendwelche späteren Generationen oder gar andere Völ-
ker erst entdecken, wer dieser angekündigte Gottesknecht war. Hat nicht
der Prophet gesagt, dass er Neues, Zukünftiges angekündigt habe? Das
hieße dann, dass es diesen Gottesknecht noch gar nicht gibt.«

Ruben begann sich für seine Idee zu begeistern: »Das heißt, das diese
ganze Botschaft für uns auch gar nicht von Bedeutung ist. Die gilt erst für
später. Und vielleicht trifft das auch überhaupt nie ein, was der Prophet
vorhersagt.« Benjamin schüttelte heftig den Kopf: »Ruben, das überzeugt
mich nicht. Warum sollte der Prophet uns heute diese Botschaft verkün-
den, wenn sie für uns überhaupt nicht von Bedeutung ist. Das macht kei-
nen Sinn. Wenn er uns das alles erzählt, dann hat das auch einen Sinn für
uns, egal, was spätere Generationen aus seiner Botschaft machen werden.«

»Ich hab übrigens gesehen, dass Nathanael alles mitgeschrieben hat,
was der Prophet sagte«, warf Simeon ein. »Es können sich also auch spä-
ter noch Leute Gedanken über die Worte dieses zweiten Jesaja machen.«
In diesem Moment ging die Tür der Weinschenke auf, und ein Mann stol-
perte, auf einen Stock gestützt, herein. Nein, er hinkte herein, denn an ei-
nem Bein fehlte ein Fuß und der Beinstumpf war dick mit Bandagen um-
wickelt. Offensichtlich ein Soldat, der aufgrund seiner Kriegsverletzung
nicht mehr gebraucht wird, dachte Ruben und wandte sich ab.

Der verkrüppelte Krieger humpelte direkt auf ihren Tisch zu: »Habt
ihr nicht ein Almosen, eine milde Gabe für einen altgedienten, verletzten
Soldaten?« Der Mann stank fürchterlich und seinem Atem war anzu-
merken, dass er sich erst hatte Mut antrinken müssen, bevor er so bet-
teln konnte. »Wir geben nichts«, wies Ruben den Soldaten schroff ab.
»Mach, dass du weg kommst!« Er gab dem Verkrüppelten einen Stoß, so
dass er sich kaum mit seinem Stock abstützen konnte. Doch der Wirt Se-
rubbaal fing den Schwankenden auf, und beförderte ihn schimpfend und
fluchend nach draußen: »Lass dich hier bloß nicht wieder blicken! Bettel
von mir aus draußen, aber belästige nicht meine Gäste!«

Während Ruben noch zusah, wie der Wirt die Tür schloss, stellte Ben-
jamin eine Frage. Aber seine Stimme klang dabei fast so, als sei sein Ein-
wurf nicht ganz ernst gemeint. »Was wäre, wenn wir dieser Gottes-
knecht sein sollen, von dem der Prophet spricht. Wenn jeder von uns, ihr
beiden genauso wie ich, damit gemeint ist?«

Rubens bemerkte, wie Simeon seinen jüngsten Bruder erstaunt ansah,
und er war sich bewusst, dass sich auf seinem eigenen Gesicht dieselbe
Frage ablesen ließ: »Wie meinst du denn das?«

»Nun, vielleicht will der Prophet uns alle auffordern, solche Knechte
Gottes zu sein, die nicht große Worte machen, sondern denen helfen und
beistehen, die schwach sind und sich selbst nicht helfen können.«

ZThG 8 (2003), 390–395, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Die Rede des Propheten 395

»Meinst du wirklich, dass er das gemeint haben kann?« Ruben zog fra-
gend die Augenbrauen hoch und blickte ein wenig von oben auf Benja-
min herab. »Meinst du wirklich, er hat uns alle gemeint?«

»Wenn das stimmt«, warf Simeon ein, »dann wäre die Botschaft je-
denfalls für uns ebenso von Bedeutung wie für alle späteren Generatio-
nen.« Und er begann, die einprägsamen Worte des Propheten zu wieder-
holen: »Seht, das ist mein Knecht, den ich stütze; das ist mein Erwählter,
an ihm finde ich Gefallen. Ich habe meinen Geist auf ihn gelegt, er
bringt den Völkern das Recht.« Es war einen Moment still und Ruben
versuchte, die Botschaft des Propheten noch einmal in Gedanken an sich
vorüberziehen zu lassen. »Wenn das stimmt, dass der Prophet uns alle
gemeint hat, dann heißt das, dass ich ein Erwählter Gottes bin, dann
heißt das, dass ich Gott gefalle und dass ich mit Gottes Geist begabt bin,
um den Völkern das Recht zu bringen. Eigentlich keine schlechte Vor-
stellung.« Ruben schien endlich einen Gedanken in der Predigt des
neuen Jesaja gefunden zu haben, der ihm zusagte.

»Richtig«, ergänzte Benjamin und blickte seinen ältesten Bruder her-
ausfordernd an, »aber dann müssen auch die anderen Sätze von dir gel-
ten. Dann ist es deine Aufgabe, nicht laut auf der Straße große Worte zu
machen, sondern dann musst du das geknickte Rohr schonen, damit es
nicht ganz zerbricht, und den glimmenden Docht schützen, damit die
Flamme nicht vollends erlischt. Dann darfst du nicht müde werden und
nicht zusammenbrechen, bis auf Erden das Recht Gottes gilt.« Ruben sah
Benjamin erstaunt an. Sein kleiner Bruder war doch sonst eher ein stiller
Typ und sprach selten mit so viel Nachdruck. Doch mit einem Mal bekam
Ruben ein schlechtes Gewissen.

»Du meinst, ich hätte den Bettler nicht abweisen dürfen?« Rubens Frage
blieb unbeantwortet, denn es war Simeon, der aussprach, was allen drei klar
war. »Wenn der Prophet mit dem Gottesknecht uns alle gemeint hat, dann
wäre es unsere Aufgabe gewesen, dem verkrüppelten Krieger zu helfen.«

»Wenn der Prophet uns gemeint hat, mit seiner Rede vom erwählten
Knecht Gottes, dann müssten wir uns wohl an manchen Punkten än-
dern«, fügte Benjamin hinzu und griff zu seinem Becher. Auch Rubens
trank den letzten Rest seines Weines aus und rief dann den Wirt, um für
sich und seine Brüder zu bezahlen. Als sie die Schenke verließen, stolper-
ten sie fast über den Krieger, dessen Beinstumpf unter dem verdreckten
Mantel hervorragte, den er über sich geworfen hatte. Offensichtlich war
er betrunken auf der Straße liegend eingeschlafen.

Die drei Brüder gingen um den am Boden liegenden Soldaten herum
und Ruben rümpfte die Nase. Dann aber blieb er stehen, zog eine Geld-
münze aus seinem Beutel und drückte sie dem Schlafenden zwischen die
Finger der Hand, die noch im Schlaf den stützenden Stock umklammert
hielt. Dann folgte er seinen Brüdern nach Hause.

Amen

ZThG 8 (2003), 390–395, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Vollmacht den Verzagten!

Eine Predigt über den fälschlich so genannten
»Missionsbefehl« (Matthäus 28,16-20)1

Kim Strübind

Liebe Geschwister!

Bei Max und Moritz haben wir gelernt, auf das Ende einer Geschichte zu
sehen. Lautet dort doch die Moral: »Wehe, wehe, wehe, wenn ich auf das
Ende sehe«. Diese Geschichte geht dann am Ende auch böse aus. Das ist
in der Bibel mitunter auch so: Die Worte vom Endgericht Gottes über die
Welt lassen wenig Gutes ahnen.

Das Ende kann freilich auch gut ausgehen. Wie bei einem Krimi kann
am Ende die Auflösung und damit die Erlösung aus einer unerträglich
gewordenen Spannung stehen. Vom Ende her erschließen sich viele
Lebensgeschichten. So ist das auch mit den Evangelien: Man sollte sie
vom Ende her lesen, um das Leben Jesu Christi zu verstehen. Das Ende
des Matthäusevangeliums etwa ist darum für das Ganze dieser Schrift
aufschlussreich. In seinen letzten Versen verdichtet der, den wir Matt-
häus nennen, noch einmal, worauf es hinausläuft, mit uns hinausläuft.
Denn die letzten Worte des Herrn sind an die Jüngergemeinschaft ge-
richtet. Ihr wird in einer Art Vermächtnis gesagt, wer sie ist und wozu
es sie gibt.

28,16 Aber die elf Jünger gingen nach Galiläa auf den Berg, wohin Je-
sus sie beschieden hatte. 17 Und als sie ihn sahen, fielen sie vor
ihm nieder; einige aber zweifelten. 18 Und Jesus trat herzu und
sprach zu ihnen: Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel und auf
Erden. 19 Darum gehet hin und machet zu Jüngern alle Völker:
Taufet sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes und des heiligen
Geistes 20 und lehret sie halten alles, was ich euch befohlen habe.
Und siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende.

Wir kennen den Abschluss des Matthäusevangeliums meist unter dem
Stichwort des »Missionsbefehls«. Baptisten wissen sofort, was das heißt.
Zumindest wussten sie es bis vor kurzem noch: »Jeder Baptist ein Missi-

1 Die Predigt wurde erstmals am 25. Februar 2001 in der Evangelisch-Freikirchlichen
Gemeinde (Baptisten) München / Holzstraße gehalten.

ZThG 8, 396-402, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 396–402, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Vollmacht den Verzagten! 397

onar!« Wie oft haben wir diesen Satz des Ahnherrn unserer Freikirche,
Johann Gerhard Oncken, nicht schon gehört! »Gehet hin in alle Welt« –
das meint doch auch mich. Wir sind beseelt von einer kollektiven – und
meist etwas weltfremden – Weltbeglückung. Ist Gemeinde nicht dazu
da? Ist es nicht ihr Sinn und Zweck, eine himmlische Sendung (latei-
nisch: »missio«) zu erfüllen? In unserem heutigen Predigttext stoßen wir
nun auf das dazu legitimierende Wort. »Gehet hin in alle Welt!«

In einem Lande, in dem selbst im tiefsten Bayern preußische Tugenden
zählen, nennt man das einen »Missionsbefehl«. Jesus wird dabei als Kom-
mandeur verstanden, der seinen Truppen den Marschbefehl gibt. Mission
scheint also etwas zu sein, das befohlen werden muss. Das klingt nach
harter und organisierter Arbeit und ist offensichtlich mit Mühen und
großer Anstrengung verbunden. Wer einem Befehl folgt, der muss ihm
den eigenen Willen unterordnen. Mit anderen Worten: Mission riecht
nach einer eher freudlosen Angelegenheit, nach einer ungeliebten Pflicht
– und so sieht sie dann ja auch oft aus. Eine Gemeinde, die dieses Schluss-
wort des Auferstandenen als einen Befehl versteht, die kann man sich
ausmalen. Und die Mission dieser Gemeinde auch.

Ich möchte hinter den so genannten »Missionsbefehl« heute Morgen
ein dickes Fragezeichen setzen. Nicht etwa um unseren missionarischen
Eifer zu bremsen. Ganz im Gegenteil! Unser Bibeltext könnte unsere mis-
sionarischen Absichten gerade aus ihrem freudlosen Dasein eines Befehls
erlösen. Nur wo man gerne und frei von allen Zwängen »missioniert«,
lässt sich die Beauftragung leben, von der unser Predigttext spricht.

Unsere Sendung beginnt mit der Beobachtung, dass der so genannte
Missionsbefehl gar kein richtiger Befehl ist. Er ist keine »Ordre de Mufti«,
der auf unserer Seite nur der blinde Kadavergehorsam entsprechen kann.
Denn Jesus befiehlt nicht, sondern er bevollmächtigt. Der Missionsbefehl
ist in Wahrheit eine Missionsvollmacht. Die Jünger »müssen« gar nicht
missionieren, sondern sie dürfen es und sie können es. Das ist das oft so
verkannte Evangelium des Missionsbefehls.

Dass es sich hier um eine Bevollmächtigung der Jünger und nicht um
einen bloßen Befehl handelt, wird durch die beiden Jesusworte deutlich,
die sich wie ein Rahmen um die Missionsvollmacht legen. So versichert
der Auferstandene gleich eingangs: »Mir ist gegeben alle Gewalt im
Himmel und auf Erden«. Nicht nur die himmlische, sondern auch die ir-
dische Gewalt bleiben also ganz und gar in seiner Hand. Jesus sagt eben
nicht: »Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel, und euch alle Gewalt auf
Erden« – auch wenn die Christenheit manchmal diesen Eindruck erweckt
– sondern: Mir allein ist alle Gewalt über alles und zu allen Zeiten gege-
ben. Das haben wir als Vorwort der Missionsbevollmächtigung zualler-
erst zu hören. Und nach dem Sendungswort lesen wir wie zur Unter-
streichung: »Und siehe, ich bin bei euch alle Tage, bis an der Welt Ende.«
Dies ist eine klare Beistandszusage, aber kein Befehl. So spricht niemand,
der uns den Marsch blasen will. Überhaupt könnte uns auffallen, dass die

ZThG 8 (2003), 396–402, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



398 Kim Strübind

Gemeinde gar nicht die Trägerin der christlichen Mission ist, sondern Je-
sus selbst. Er behält auch und gerade als der vom Tode Auferstandene das
Heft in der Hand. Das ist mehr als nur eine bloße Randbemerkung. Viel-
mehr ist damit gerade der Kern des Missionsverständnisses berührt: Sie
ist und bleibt eine Veranstaltung Gottes.

Matthäus ist mit dieser nüchternen Selbsteinschätzung menschlicher
Missionsanstrengungen im Neuen Testament auch keineswegs allein.
Die Apostelgeschichte berichtet, dass Paulus nach der Rückkehr von ei-
ner Missionsreise erzählte, welch große Dinge der Herr durch ihn getan
hatte (Apg 24,27). Paulus hat seinen apostolischen Auftrag immer im
Sinne einer Bevollmächtigung verstanden. »Durch Gottes Gnade bin ich,
was ich bin, und sein gnädiges Wirken an mir ist nicht vergeblich gewe-
sen« (1Kor 15,10). Der Apostel war nicht »der« Missionar, sondern er
folgte dem Missionar Jesus um die Welt. Im 2. Korintherbrief beschreibt
er sein Dienstverständnis mit den Worten: »Gott sei Dank, der uns alle-
zeit im Triumphzug Christi mitführt« (2Kor 2,14). Wie Zusammenhang
und Wortbedeutung zeigen, ist damit nicht ein von Sieg zu Sieg eilender
Apostel gemeint. Paulus sieht sich vielmehr als einen Gefangenen seines
Herrn, der ihn – so war es damals üblich – wie einen Kriegsgefangenen
im Triumphzug des siegreichen Feldherrn hinter sich herziehen ließ.

Mission hat also nichts mit missionarischem Heldentum zu tun. Sie ist
Gottes Angelegenheit und steht unter seiner Verantwortung. Darum kann
nur auf den ersten Blick erstaunen, dass es im ganzen Neuen Testament
zwar viele Mahnreden, aber keine einzige Missionsermahnung gibt. Mis-
sion muss und braucht nicht befohlen zu werden. Sie vollzieht sich gleich-
sam von selbst, wo dem Glauben Raum gegeben wird. Kein Befehl, son-
dern »die Liebe Christi« motivierte Paulus zu seiner Verkündigung des
Evangeliums, wie er einmal schrieb (2Kor 5,14). Wie könnte es auch anders
sein, wo doch das Evangelium von der Liebe Gottes kündet. Darum kann es
auch nur aus Liebe in die Welt getragen werden. Daher ist auch der »Missi-
onsbefehl« bei näherem Hinsehen kein Befehl, sondern Erlaubnis, nicht
Anordnung sondern Ermöglichung der Mission. Für das älteste Christen-
tum war nämlich das die entscheidende Frage, ob sie das dürfen: Gottes
Heil in alle Welt und damit weit über die Grenzen des jüdischen Glaubens
hinauszutragen. War man dazu tauglich und vor allem ermächtigt?

Folgen wir dem Gang des Matthäusevangeliums, dann hatte der aufer-
standene Jesus seine Jünger nach Galiläa bestellt. Im 17. Vers wird gesagt,
dass es eine kleine zweifelnde und verzweifelte Schar war, die sich nach
dem Tod ihres Herrn aufgemacht hatte, um Jesus zu begegnen. In der Lu-
therübersetzung heißt es weiter: »Einige aber zweifelten«. Das stimmt
nicht ganz mit dem Urtext überein. Denn der hält fest, dass nicht nur ei-
nige, sondern alle zweifelten.2 Jesus begegnet in Galiläa nicht etwa einer

2 Wörtlich heißt es in V. 17: »[…] sie aber zweifelten (�� δ� �δ�στασαν).

ZThG 8 (2003), 396–402, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Vollmacht den Verzagten! 399

Handvoll Zweifler unter einer ansonsten missionarisch motivierten Jün-
gerschaft. Er stößt vielmehr auf einen desolaten Haufen verunsicherter,
mit Schuldgefühlen und Zweifeln beladener Mitarbeiter. Sie wissen nicht
mehr, wozu es sie gibt und ob Jesus Christus mit ihnen, den rundum Ver-
zagten und Verunsicherten, noch etwas anfangen kann. Hatten sie nicht
schmählich versagt, als ihr mutiges Bekennen gefragt war? Schlimmer
noch: Jesus hatte ihnen zuvor ihr Versagen – gegen ihren ausdrücklichen
Protest – auch noch geweissagt. Waren sie nun nicht doppelt gedemütigt:
durch den Triumph der Mörder von Golgatha und schließlich durch den
Triumph des Auferstandenen über ihren Klein- und Unglauben?

Derart verzweifelten Menschen kann und darf man nichts »befehlen«,
schon gar nicht die Ausrichtung des Evangeliums. Ihr könnt ja mal versu-
chen, Menschen, die an sich zweifeln, Befehle zu erteilen. Diese Art Seel-
sorge ist zerstörerisch und richtet niemanden auf. Der so genannte »Mis-
sionsbefehl« muss daher zuallererst als ein seelsorgerliches Wort ver-
standen werden. Er richtet eine verunsicherte Jüngerschaft auf. Ja, er er-
weitert sogar noch ihre Kompetenz: Von den Städten Galiläas aus, in die
sie einst gesandt waren (Mt 10), geht es ab jetzt bis an die Enden der Erde.
Jesus bevollmächtigt sie, indem er ihnen sagt: Ihr Verzagten und am Bo-
den Zerstörten, ihr seid immer noch meine Jünger! Ich mache meine Be-
rufung an euch nicht rückgängig – im Gegenteil, ich erweitere sie und
vertraue euch die ganze Welt an. Mit euch Versagern und Kleingläubigen
werde ich mein Reich auf Erden bauen und die Welt verändern! Ihr dürft
in meinem Namen handeln! Ihr braucht keine Angst zu haben, am we-
nigsten vor mir: Denn ich bin und bleibe bei euch bis zum Schluss!

Für die Jünger war also nicht die Frage, ob sie missionieren müssen,
sondern ob sie das überhaupt dürfen. Kraft dieser Bevollmächtigung si-
chert Jesus den Jüngerinnen und Jüngern zu allen Zeiten zu: Ihr dürft es
und ihr könnt es – denn ich bin bei euch. Dafür stehe ich mit meiner gan-
zen irdischen und himmlischen Macht. Mission ist nicht nur legitim,
sondern auch möglich: »Mission is possible« (Mission ist möglich), so
lautete ja das Motto des Gemeindejugendwerkes im vergangenen Jahr.

Schwestern und Brüder: Das sagt Jesus Christus auch zu uns. Gehören
wir doch auch zu denen, die seine Jünger geworden sind. Nach unserem
Bibelwort gelten auch uns alle Verheißungen und Erinnerungen des
Herrn. Die Gemeinde ist handlungsfähig, weil ihr Herr sie dazu ermäch-
tigt und bevollmächtigt hat. So verzagt und verunsichert es bei uns auch
immer aussehen mag: Wir dürfen und können im Namen Jesu sein Werk
treiben! Die Gemeinde braucht kein bestimmtes »Level« an selbst ver-
ordneter Heiligkeit, bevor sie ist, was sie sein kann und sein soll. Die
herrliche Wahrheit dieses Wortes ist: Wir müssen nicht, wir dürfen und
wir können!

Der scheinbare Missionsbefehl ist so wenig ein Befehl wie die Aufforde-
rung in der Schöpfungsgeschichte »seid fruchtbar und mehret euch« ein
Vermehrungsbefehl ist. Gottes Segensverheißung ist kein an uns gerich-

ZThG 8 (2003), 396–402, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



400 Kim Strübind

teter »Befehl«, sondern eine himmlische Ermöglichung, eine dem Leben
erteilte Erlaubnis und Befähigung, sich zu vervielfältigen. Die Vermeh-
rungszusage des Segens ist in der Urgeschichte ein eigenes Schöpfungs-
werk Gottes und mit der Missionsvollmacht darin eins, dass beides eine
königliche Tat Gottes ist. Hinter beidem steht nämlich kein Muss, sondern
ein »du kannst« und ein »du darfst«. Nur eine geistlose kirchliche oder
freikirchliche Lehrentwicklung konnte daraus »Befehle« und aus dem
Evangelium ein Gesetz machen. So wurde die Fortpflanzung zu einer
freudlos klingenden »ehelichen Pflicht« und die Mission zu einer »ge-
meindlichen Pflicht« – nicht minder freudlos und lieblos. Schwestern und
Brüder: Die Welt, die Gott geschaffen hat, ist keine bloße Vermehrungsan-
stalt. Und die Gemeinde Jesu ist es auch nicht. Wer hier meint, Missions-
befehle abarbeiten zu müssen, der berufe sich nicht auf dieses tröstliche
Wort, das den Verzagten gilt und sie bevollmächtigt. Ihnen sei zugesagt:
Jesus Christus steht hinter uns mit seiner ganzen Macht! Auch hinter uns,
liebe Gemeinde, bis ans Ende der Tage. Das also ist das Wesentliche, das
Vermächtnis des matthäischen Christus, das er seiner Gemeinde hinterlas-
sen hat: Alles was die Gemeinde tun darf, geschieht im Zeichen einer
himmlischen Sendung. Diese Sendung ist zugesagte Vollmacht, erteilte
Erlaubnis und anerkannte Befähigung. ›Alle Gewalt geht vom Volk aus‹,
sagt die Demokratie. Alle Gewalt geht von Jesus Christus aus, sagt das
Evangelium. Diese Gewalt gibt Jesus Christus so in unsere Hand, dass er
sie dabei nicht loslässt – so wenig er uns dabei loslässt. Unsere Siege sind
seine Siege, und unsere Niederlagen sind seine Niederlagen.

Wie sieht sie nun aus, diese Sendung? Mit welchen himmlischen Voll-
machten ist die Gemeinde im Einzelnen ausgestattet? »Macht zu Jüngern
alle Völker. Tauft sie auf den Namen des Vaters, des Sohnes und des Hei-
ligen Geistes und lehrt sie alles zu halten, was ich euch befohlen habe«,
sagt unser Bibelwort (V 19-20). Neben der Missionsvollmacht sind das
die Grundkonstanten der Gemeindevollmacht.

Das erste ist: »Macht alle Völker zu Jüngern!« Bezeichnenderweise
sagt Jesus nicht: »Bekehrt alle Menschen«, sondern erlaubt nur, sie zu
Jüngern des Himmelreiches zu machen. Was ist das, Jüngerschaft? Von
ihr handelt das ganze Evangelium: Jünger sind Schüler, also Menschen,
die unaufhörlich von Jesus lernen. Das zeigt der Weg der Jüngerinnen
und Jünger, wie er sich besonders im Matthäusevangelium niederschlägt:
Die Jünger sind mit Jesus unterwegs, und wo immer Jesus sie hinführt,
klärt er sie über das Leben auf, weiht er sie in göttliche Geheimnisse ein,
zeigt ihnen, wie sie sich auf das Himmelreich einstellen und wie sie sich
unter der Königsherrschaft Gottes angemessen bewegen können. Das
ständige Schülerdasein des Glaubens ist dabei kein berauschendes und
auch kein besonders heldenhaftes Leben. Die Jünger des Herrn haben
keine mit Erfolgen gefüllte Gebetstagebücher geführt, sondern sind
manchmal eher von einer Katastrophe in die nächste gestolpert. Wichtig
war allein, dass sie ihre Lebensschritte an der Seite ihres Herrn taten –

ZThG 8 (2003), 396–402, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Vollmacht den Verzagten! 401

bereit sich zu verändern, wo es geboten war; bereit, die Welt mit den Au-
gen ihres Meisters zu sehen.

Jüngerschaft verwirklicht sich also durch die Schülerexistenz der
Glaubenden. Als Jüngerinnen und Jünger bleiben wir Lernende, von Je-
sus lebenslang lernende Menschen. Lebenszeit ist also die von Gott gnä-
dig geschenkte Zeit, die uns bleibt, um von Jesus zu lernen. Das Lebens-
ziel ist ein Lernziel, das fest im Auge behalten werden muss, aber nie-
mals abgeschlossen ist.

Die zweite Vollmacht der Gemeinde ist die Taufvollmacht. Sie darf
Menschen, die zu Jüngern geworden sind, »auf den Namen des Vaters und
des Sohnes und des Heiligen Geistes« taufen. Die Taufe ist das Zeichen der
Jüngerschaft, das uns als Eigentum Jesu Christi ausweist. Sie kennzeichnet
die Menschen, die sich gemeinsam auf den Weg machen, um von Jesus zu
lernen. Damit ist auch deutlich, was die Taufe nicht ist: Sie ist kein Siegel
auf ein vollkommenes christliches Leben. Sie darf nicht erst dort zugestan-
den werden, wo einer schon alles glaubt und alles kann. Auch in unserer
baptistischen Freikirche, die aus guten Gründen den Glauben vor die Taufe
setzt, hat das zu gelten. Taufe ist nicht das Erkennungszeichen der »socie-
tas perfecta« – der vollkommenen Gemeinschaft –, sondern Kennzeichen
derer, die bereit sind, von Jesus zu lernen. Wo solche Lern-Bereitschaft
vorhanden ist, darf die Taufe nicht verwehrt werden.

Die dritte Vollmacht der Verzagten lautet: »Lehrt sie, alles zu halten,
was ich euch geboten habe!« Wer die Kunst zu leben von Jesus Christus
lernen will, der will auch ausleben, was er von ihm empfangen hat. Der
kann nicht sagen: Die Bergpredigt geht mich nichts an, weil sie mir zu ra-
dikal ist! Der kann auch nicht sagen: Der Wille des Herrn für mein Leben,
für meine Ehe, für meinen Beruf, für meine Freizeit ist mir egal! So spre-
chen keine Jünger. Und daran ändert auch die Taufe nichts. Wir alle kön-
nen ganz gewiss unendlich viel falsch machen. Solange wir Jüngerinnen
und Jünger bleiben, solange wir immer wieder von Jesus lernen möchten,
steht Gottes gnädige Vollmacht hinter uns und ruft uns zur Einsicht und
Umkehr. Darin ist keiner des anderen Meister. Weil wir nicht nur »allzu-
mal Sünder«, sondern allzumal von Jesus Christus Lernende sind, darum
kann es in der Jüngerschaft des Matthäusevangeliums auch keine Hierar-
chie geben. »Ihr sollt niemanden euren Meister nennen, denn einer ist
euer Meister, Christus« (Mt 23,8).

Auf diesem Evangelium, das sich als Ruf in die Schülerexistenz er-
weist, steht die Gemeinde, stehen alle Kirchen bis heute. Die Lebens-
schule des Herrn ist das, was alle Jüngerinnen und Jünger wesenhaft mit-
einander verbindet und aneinander bindet. Ausgestattet mit den Voll-
machten des Herrn in unserem Marschgepäck muss uns vor keiner Ver-
änderung, vor keinem Aufbruch bange sein. Die Gemeinde kann sich
verändern, weil ihre Schülerexistenz sie dazu immer wieder nötigt. Sie
ist darum gehalten, aus ihrem überlieferten Schatz stets Altes und Neues
hervorzubringen (Mt 13,52). Denn »nur wer sich ändert, bleibt sich

ZThG 8 (2003), 396–402, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



402 Kim Strübind

treu« (Wolf Biermann). Der christliche Glaube kann darum auch kein
bloßer Standpunkt sein, solange man darunter nur das Ensemble festge-
legter religiöser Ansichten versteht. Unsere Jüngerexistenz macht uns
frei und beweglich, solange wir dem Meister die Treue halten. Er bevoll-
mächtigt uns, »alles zu tun, was er uns geboten hat«. Nicht aus Zwang,
sondern aus Einsicht in die Herrschaft Jesu Christi über Himmel und
Erde. Er macht, dass wir uns als allzeit Lernende und nicht als Gelehrte
des Himmelreichs begreifen.

Gelobt sei der Herr, der sich nicht schämt, verzagte und kleinlaute
Menschen seine Jüngerinnen und Jünger zu nennen! Der die Verunsi-
cherten herrlich bevollmächtigt und uns allen zuspricht: »Nehmt auf
euch mein Joch und lernt von mir!« (Mt 11,29). Denn er ist wahrhaftig
bei uns – den Lernenden –  alle Tage bis ans Ende der Welt.

Amen!

ZThG 8 (2003), 396–402, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Großkleiningen gibt es überall«

Predigt über Epheser 4,1-6*

Peter-Johannes Athmann

4,1  So ermahne ich euch nun, ich, der Gefangene in dem Herrn, daß
ihr der Berufung würdig lebt, mit der ihr berufen seid, 2 in aller De-
mut und Sanftmut, in Geduld. Ertragt einer den andern in Liebe
3 und seid darauf bedacht, zu wahren die Einigkeit im Geist durch
das Band des Friedens: 4 ein Leib und ein Geist, wie ihr auch beru-
fen seid zu einer Hoffnung eurer Berufung; 5 ein Herr, ein Glaube,
eine Taufe; 6 ein Gott und Vater aller, der da ist über allen und
durch alle und in allen.

Liebe Geschwister,

die Stadt Großkleiningen ist auf keiner Landkarte zu finden. Sie ist auch
nicht besonders aufregend, sondern eine ganz normale, durchschnittliche
Kleinstadt mit knapp 15000 Einwohnern, einer Fußgängerzone und einer
erst vor kurzem eingeweihten Umgehungsstraße. Sie hat eine katholische
Kirche, eine evangelische Kirche und ein kleines Industriegebiet, und der
Bürgermeister ist seit dreißig Jahren im Amt. Die Stadt Großkleiningen
gibt es zwar nicht wirklich, aber es könnte sie geben – oder anders gesagt:
Es gibt sie überall in Deutschland, nur eben nicht unter dem Namen
Großkleiningen.

Es ist mittlerweile etwa 10 Jahre her, als ein Kreis von etwa 20 Leuten
beschloss, aus der evangelischen Kirche in Großkleiningen auszutreten
und eine eigene Gemeinde zu gründen. Sie nannte sich »Freie bibeltreue
Gemeinde Großkleiningen« und versammelte sich zunächst im Wohn-
zimmer ihres wohlhabendsten Mitglieds. Doch schon bald konnte die
junge Gemeinde günstig ein kleines Grundstück im Industriegebiet er-
werben und darauf eine hübsche kleine Kapelle errichten.

Schon während der Planung des Bauvorhabens kam es jedoch zu Mei-
nungsverschiedenheiten unter den Geschwistern, und ein gutes Dutzend
Mitglieder trat aus der »Freien bibeltreuen Gemeinde« aus und bezog
eine leerstehende Etage in einem Bürohaus in der Innenstadt. So entstand
die »Freie bibeltreue City-Gemeinde«. Aber man brach nicht alle Kon-
takte zur Herkunftsgemeinde ab, die sich von nun an »Freie bibeltreue

* Diese Predigt wurde gehalten in der Evangelisch-Freikirchlichen Gemeinde (Baptisten)
Bayreuth / Friedrichstraße am 8. Dezember 2002.

ZThG 8, 403-409, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 403–409, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



404 Peter-Johannes Athmann

Gemeinde Klammer auf Industriegebiet Klammer zu« nannte, sondern
man traf sich mehr oder weniger regelmäßig im Rahmen der Evangeli-
schen Allianz.

Beide Gemeinden entwickelten nun eine regelmäßige Evangelisati-
onstätigkeit in der Fußgängerzone von Großkleiningen. Statistisch gese-
hen, war die »Freie bibeltreue City-Gemeinde« allerdings häufiger dort
anzutreffen, weil der Chef des städtischen Ordnungsamtes mit einer Frau
aus dieser Gemeinde verheiratet war, was dazu führte, dass die »Freie bi-
beltreue Gemeinde (Industriegebiet)« nicht ganz so oft die erforderliche
Sondernutzungserlaubnis ausgestellt bekam. So verlegte sich die »Freie
bibeltreue Gemeinde (Industriegebiet)« mehr und mehr auf missionari-
sche Aktivitäten unter den Arbeitern im Industriegebiet und konnte ihre
Mitgliederzahl in kurzer Zeit mehr als verdoppeln.

Viele der Neubekehrten stammten jedoch aus Ländern, in denen Männer
sich von Frauen grundsätzlich nichts sagen lassen, und darum kam es zu ei-
nem offenen Konflikt, als die Gemeindeältesten eines schönen Tages eine
Frau auf die Kanzel ließen. Die Hälfte der Mitglieder der »Freien bibeltreuen
Gemeinde (Industriegebiet)« trat daraufhin spontan aus der Gemeinde aus
und gründete die »Freie Gemeinde des Unfehlbaren Wortes Gottes e.V.«.
Aber man brach nicht alle Kontakte zueinander ab, sondern traf sich hin und
wieder im Rahmen der Evangelischen Allianz. In der »Freien bibeltreuen
City-Gemeinde« hatte mittlerweile eine charismatisch bewegte Gruppe die
Gottesdienste fest in ihrer Hand. Als sich die traditioneller eingestellten Ge-
meindeglieder dagegen auflehnten, verließen die Charismatiker geschlossen
die Gemeinde und nannten sich »Freie bibeltreue Gemeinde Klammer auf
Urchristen Klammer zu«. Aber man brach nicht alle Kontakte zu einander
ab, sondern traf sich ab und zu im Rahmen der Evangelischen Allianz.

Vor etwa einem Jahr beschloss nun die »Freie bibeltreue City-Ge-
meinde«, Kontakt zur Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen in Groß-
kleiningen aufzunehmen. Weil ein Teil der Gemeindeglieder allerdings um
keinen Preis der Welt mit der römisch-katholischen Kirche zusammenar-
beiten wollte, kam es zur – bisher – letzten Spaltung: Die ACK-Gegner tra-
ten aus der »Freien bibeltreuen City-Gemeinde« aus und nannten sich von
nun an »Erste Freikirchlich-Bibeltreue Gemeinde«. Aber man brach nicht
alle Kontakte zu einander ab, sondern traf sich dann und wann im Rahmen
der Evangelischen Allianz.

Wenn ihr nun angesichts dieser rasanten kirchengeschichtlichen Ent-
wicklungen in Großkleiningen die Übersicht verloren habt, dann hilft ein
Blick ins örtliche Telefonbuch. Unter dem Stichwort »Kirchen und religi-
öse Gemeinschaften« findet ihr sie alle wieder: die »Freie bibeltreue City-
Gemeinde«, die »Freie bibeltreue Gemeinde Klammer auf Industriege-
biet Klammer zu«, die »Freie Gemeinde des Unfehlbaren Wortes Gottes
e.V.«, die »Freie bibeltreue Gemeinde Klammer auf Urchristen Klammer
zu« und die »Erste Freikirchlich-bibeltreue Gemeinde«. In der Praxis ver-
wendet man allerdings in der christlichen Szene Großkleiningens nur

ZThG 8 (2003), 403–409, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Großkleiningen gibt es überall« 405

noch die Abkürzungen, also: FBCG, FBGI, FGUWG, FBGU und EFBG.
Die EFBG ist mit fünf Mitgliedern die kleinste unter den freikirchlichen
Gemeinden, die FBGI ist die Größte und hat immerhin zweiundzwanzig.

Liebe Geschwister,

eine Situation wie ich sie gerade beschrieben habe, finden wir in allen
Großkleiningens dieser Welt. Neue Gemeinden werden nicht dort ge-
gründet, wo es noch keine Christen gibt, sondern entstehen durch Spal-
tungen. Gemeindegruppen, die sich miteinander nicht mehr vertragen,
verabschieden sich voneinander und bilden getrennte Gemeinden, geben
sich einen klangvollen Namen und halten sich für den Nabel der Welt.
Unterschiedliche Frömmigkeitsstile können dafür ebenso verantwortlich
sein wie unterschiedliche Herkunft oder kulturelle Prägung. Diese Ent-
wicklung ist überall zu beobachten, und unser Gemeindeverständnis ist
nicht ganz schuldlos daran.

Wir gehören doch auch zu denjenigen, die die Selbstständigkeit der
Ortsgemeinde so sehr betonen, dass darüber die Einheit des Leibes Christi
manchmal in Vergessenheit gerät. Das Prinzip der autonomen Ortsge-
meinde lädt ja geradezu dazu ein, sich nach Lust und Laune zu immer
wieder neuen christlichen Versammlungen zusammenzufinden, anstatt
sich der Aufgabe zu stellen, die von Paulus im Epheserbrief geforderte
Einheit zu bewahren. Das Ergebnis ist eine unüberschaubar werdende
Vielzahl kleiner und kleinster christlicher Gemeinschaften, die in den we-
sentlichen Punkten des Glaubens eigentlich derselben Meinung sind, aber
nicht mehr miteinander Gottesdienst feiern wollen. Denn das ist das
Kernproblem solcher Spaltungen: Man will sich lieber im Kreis von
Gleichgesinnten treffen als gemeinsam auf das Wort Gottes zu hören, ge-
meinsam für die Anliegen der Geschwister zu beten, gemeinsam den ei-
nen Auftrag Jesu Christi zu erfüllen und gemeinsam der Welt die eine
Hoffnung zu verkünden, die es für sie gibt.

Doch die christliche Gemeinde ist kein Kuschelclub von Gleichgesinn-
ten – das wäre eine Perversion des biblischen Gemeindeverständnisses.
Die Gemeinde ist eben keine Versammlung von Menschen, die selbsttätig
beschlossen haben, sich zu versammeln, sondern sie ist eine Gemein-
schaft von Berufenen, wie Paulus schreibt. Und eine Berufung kann sich
niemand selber erteilen, berufen wird man. Ich werde nicht dadurch Pro-
fessor, dass ich mich so nenne, sondern dadurch, dass mich eine Universi-
tät dazu beruft. Ich werde nicht dadurch Pastor, dass ich mich so nenne,
sondern dadurch, dass mich eine Gemeinde oder eine Kirche in diesen
Dienst beruft. Ich mag mir meiner eigenen Berufung durch Jesus Chris-
tus so sicher sein, wie ich will: Wenn diese Berufung nicht durch andere
Christinnen und Christen bestätigt wird, dann kann etwas mit meinem
Berufungsverständnis nicht stimmen. Und schließlich: Ich werde nicht
dadurch Christ, dass ich mich dafür entscheide, wie ich mich dafür ent-

ZThG 8 (2003), 403–409, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



406 Peter-Johannes Athmann

scheide, einem Sportverein beizutreten, sondern ich werde Christ, weil
Gott mich dazu beruft.

Paulus bezieht in unserem Text ganz eindeutig Stellung; das Wort Beru-
fung taucht in diesem kurzen Abschnitt nicht weniger als viermal auf. Und
am Anfang des Epheserbriefes beschreibt er denselben Sachverhalt mit an-
deren, sogar noch stärkeren Worten (Eph 1,4-6): Wir wurden »erwählt,
ehe der Welt Grund gelegt war«, wir wurden »dazu vorherbestimmt, seine
Kinder zu sein«, und wir wurden mit seiner herrlichen Gnade begnadet. In
Eph 2,8 betont Paulus noch einmal, wie wenig wir selbst zu unserer Erret-
tung beitragen konnten: »Denn aus Gnade seid ihr selig geworden durch
Glauben, und das nicht aus euch: Gottes Gabe ist es.«

Wenn wir diese biblischen Worte ernst nehmen, dann müssen wir viel
vorsichtiger sein, wenn wir von »unserer persönlichen Entscheidung für
Jesus Christus« so reden, als ob es sich dabei um unsere eigene Leistung
handelte: Zwar kann man Geschenke auch ablehnen, das ist wahr, aber die
Chance, das Geschenk der Erlösung anzunehmen und überhaupt als sol-
ches zu erkennen, selbst die haben wir nicht aus unserer eigenen Kraft –
selbst die ist von Gott geschenkt, der uns erwählt und berufen hat.

Und wir sollten viel vorsichtiger sein, wenn wir von der »Selbststän-
digkeit der Ortsgemeinde« reden: Nicht wir sind diejenigen, die zu ent-
scheiden haben, wo Gott seine Gemeinde bauen will, sondern das Haupt
des Leibes lenkt die Glieder. Wenn das Gerede von der selbstständigen
Ortsgemeinde dazu führt, dass dadurch immer neue Spaltungen entste-
hen, dann haben wir offenbar vergessen, dass die Gemeinde nicht dazu da
ist, unser Bedürfnis nach Gemeinschaft mit Gleichgesinnten zu befriedi-
gen, sondern von Gott berufen wurde, um einen Auftrag zu erfüllen. Das
neutestamentliche Wort für Gemeinde bedeutet auch nichts anderes:
wörtlich übersetzt, ist die »Ekklesia« die »Gerufene«, genauer noch: die
»Herausgerufene«, und zwar die zum Lob Gottes und zum Dienst an den
Menschen aus der Welt herausgerufene.

Dabei ist es wichtig festzuhalten, dass wir allein aus Gnade aus der
Welt herausgerufen wurden und damit den Mächten dieser Welt nicht
mehr unterstehen, sondern frei sind für das Lob Gottes und den Dienst
an den Menschen. Wir wurden nicht berufen, weil wir so gut zusammen
passen würden oder weil wir genau die Fähigkeiten hätten, die Gott ge-
rade braucht, sondern in erster Linie, weil es Gott um uns persönlich geht:
Jeder und jede Einzelne von uns wurde berufen, weil Gott jeden und jede
Einzelne von uns liebt. Gott beruft nicht auf Planstellen, sondern in sein
Reich, und dort zählen weder Herkunft noch Kompetenz, dort sind wir
alle gleich. Und wie wir in diesem Reich Gottes miteinander umgehen
sollen, das hat Paulus genau beschrieben: Wir sollen einander in Liebe er-
tragen.

Paulus hat nicht geschrieben: Wenn ihr einander nicht mehr ertragt,
dann gründet einfach eine neue Gemeinde. Er hat auch nicht geschrieben:
Wenn ihr jemanden nicht mehr ertragt, dann schickt ihn zu einer anderen

ZThG 8 (2003), 403–409, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Großkleiningen gibt es überall« 407

Gemeinde, wo er besser hinpasst. Er hat auch nicht geschrieben: Wenn es
dir in deiner Gemeinde nicht mehr gefällt, dann suche halt so lange he-
rum, bis du einen Laden gefunden hast, der nur aus Leuten besteht, die
genauso denken wie du. Diese Art von Sakraltourismus ist mit Sicherheit
nicht im Sinne des Apostels.

Paulus hat geschrieben: Wir sollen einander in Liebe ertragen, und wir
sollen uns gefälligst anstrengen, die Einigkeit des Geistes durch das Band
des Friedens zu bewahren. Was wir dazu brauchen, ist Demut, Sanftmut
und Langmut – und diese Wörter haben eins gemeinsam: Was wir brau-
chen, ist Mut. Es gehört mehr Mut dazu, Verschiedenheiten auszuhalten,
als sich endgültig zu trennen. Darum ist auch die Einheit der Gemeinde
das zentrale Anliegen des Epheserbriefes. Wenn ihr ihn einmal ganz
durchlest, werdet ihr feststellen, dass nirgendwo von Mission die Rede
ist. Warum ist das so? Ist Mission für Paulus nicht mehr wichtig?

Das Gegenteil ist der Fall: Mission ist deswegen kein Thema, weil es
sich für Paulus nicht lohnt, überhaupt davon anzufangen, so lange die
Frage der Einheit nicht geklärt ist. Wusstet Ihr, dass die ökumenische Be-
wegung von Missionaren ins Leben gerufen wurde? Die Mitarbeiter und
Mitarbeiterinnen der Missionsgesellschaften hatten feststellen müssen,
dass sie immer wieder zu hören bekamen: »Mit eurer Botschaft kann ja
wohl etwas nicht stimmen, wenn ihr untereinander so zerstritten seid
und euch gegenseitig Konkurrenz macht.« Diese Erfahrungen waren es,
die Anfang des letzten Jahrhunderts zum Startschuss für mehr ökumeni-
sche Zusammenarbeit wurden, weil eines ganz deutlich geworden war:
Mission ohne Einheit ist einfach unglaubwürdig!

Darum ist es auch kein Wunder, wenn Paulus das Thema Mission im
ganzen Epheserbrief nicht erwähnt: Erst muss die Gemeinde wieder zur
Vernunft kommen, bevor man überhaupt wieder über Mission reden
kann. In der Gemeinde Ephesus war das Problem, dass die Heidenchristen
mittlerweile so stark in der Überzahl waren, dass ihre judenchristlichen
Geschwister zunehmend an den Rand gedrängt wurden. Darum warnt
Paulus die ehemaligen Heiden (vgl. Eph 2,11-18): »Seid nicht so selbstge-
fällig! Wem habt ihr es denn zu verdanken, dass ihr überhaupt Zugang zu
Gott bekommen habt? Die Juden waren schon immer Gottes Volk, ihr
aber seid erst neu hinzugekommen, weil Christus durch sein Blut den
Weg dazu frei gemacht hat. Gott selbst hat Heiden und Juden seinen Frie-
den geschenkt und sie zu einem Leib zusammengefügt, vergesst das nie!«

Unsere Trennungslinien verlaufen heute nicht mehr zwischen Juden-
christen und Heidenchristen, sondern zwischen verschiedenen Frömmig-
keitsstilen und Bibelverständnissen. Aber die Mahnung des Paulus gilt
auch uns: »Seid nicht so selbstgefällig! Wem habt ihr es denn zu verdan-
ken, dass ihr überhaupt Zugang zu Gott bekommen habt?« Nicht wir ha-
ben uns den Zugang zu Gott erkämpft, sondern Gott hat uns in sein Reich
berufen. Niemand kann Jesus Christus seinen Herrn nennen, der nicht
von Gott berufen wurde. Anders gesagt: Überall, wo wir sehen, dass Men-

ZThG 8 (2003), 403–409, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



408 Peter-Johannes Athmann

schen Christus als ihren Herrn bekennen, baut Gott seine Gemeinde, und
das ist gut so.

Dann sollten wir uns aber auch fragen, ob es richtig ist, auch dort neue
Gemeinden zu gründen, wo es bereits andere christliche Gemeinden gibt.
Einspruch, werdet Ihr sagen: Was ist denn, wenn an einem Ort genügend
Baptisten wohnen, um dort auch als Gemeinde zu leben? Ist es denn bes-
ser, die Geschwister fahren mehrmals die Woche vierzig, fünfzig Kilome-
ter? Dieser Einspruch ist nicht von der Hand zu weisen: Gemeinde, die
wirklich Ortsgemeinde sein will, lebt von den Gliedern, die sich vor Ort
engagieren, die wirklich »der Stadt Bestes suchen«, und zwar das Beste
der Stadt, in die sie Gott gestellt hat. Die verantwortungsvolle Aufgabe,
die Gott seinen Gemeinden überträgt, lässt sich nun mal am besten dann
umsetzen, wenn die Gemeindeglieder auch in der politischen Gemeinde
zu Hause sind, in der ihre christliche Gemeinde ihren Sitz hat.

Gemeindegründungsarbeit jedoch muss dort stattfinden, wo sie not-
wendig ist, d.h., wo es noch keine vergleichbare Arbeit gibt, egal von wel-
cher Kirche sie geleistet wird. Gerade wir kleinen Kirchen haben gar nicht
die Ressourcen, um überall präsent zu sein, aber wir müssen es auch
nicht, denn Gott wirkt bekanntlich nicht nur durch uns.

Unabhängig davon gilt: So lange es getrennte Konfessionen gibt, so
lange wird es auch an einem Ort getrennte Ortsgemeinden geben. Wir
müssen aber alles tun, um an dem Ort, an den uns Gott gestellt hat, zu so
viel Einheit wie möglich zu gelangen. Wenn es nun schon verschiedene
Gemeinden vor Ort gibt, dann wird Gott diese auch dazu gebrauchen, um
sein Werk zu tun. Dann sollten diese Gemeinden aber auch als Glieder des
einen Leibes zusammen arbeiten, zusammen beten und zusammen feiern
können. Das heißt auch: Überall, wo es regelmäßige Kontakte, gegensei-
tige Absprachen und gemeinsame Veranstaltungen gibt, überall dort wird
die von Paulus geforderte Einheit wenigstens ein Stück weit verwirklicht.

Noch einmal: Ohne Einheit ist unser Zeugnis unglaubwürdig, und al-
les, was uns Christen und Christinnen zu mehr Einheit in dem einen
Glauben und in dem einen Herrn verhilft, trägt dazu bei, den Auftrag der
Gemeinde zu erfüllen. Darum ist auch die Gemeinschaft in der ACK und
in der Evangelischen Allianz so wichtig. Wenn wir am Anfang jeden Jah-
res zu gemeinsamen Gebetswochen zusammen kommen, dann setzen wir
ein Zeichen – ein Zeichen dafür, dass die Einheit der Glaubenden schon
jetzt Wirklichkeit werden kann, und nicht erst dann, wenn Jesus wieder-
kommt.

Darum gibt es nur einen Weg, um die Forderungen des Apostels Paulus
in unserer Zeit zu erfüllen, nämlich das nicht nachlassende Bemühen um
gelingende Zusammenarbeit zwischen den christlichen Gemeinden – da-
mit unser Zeugnis wieder glaubwürdig wird. Zeigen wir der Welt, dass
Christinnen und Christen aus verschiedenen Gemeinden zusammen be-
ten und Gottesdienst feiern können – dann (und erst dann) wird die Welt
auch merken, was Christus uns für eine Botschaft anvertraut hat.

ZThG 8 (2003), 403–409, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



»Großkleiningen gibt es überall« 409

So hat es jedenfalls Jesus selbst im hohepriesterlichen Gebet gesagt
(Joh 17,21): »Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir, so sollen auch sie in
uns sein, damit die Welt glaube, dass du mich gesandt hast.«

Amen

ZThG 8 (2003), 403–409, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Theopoesie

freunde
oder der weg nach emmaus

einen freund haben

einen freund haben
auf einem langen weg

einen freund haben
miteinander reden

auf einem langen weg

einen freund haben
miteinander reden
ratlos schweigen

auf einem langen weg

Du bist dabei

Du hast gesagt, ich will dich segnen
ich warte drauf

ich möchte hören, sehen, schmecken, fühlen
was wirst du tun

Du hast gesagt, ich will dich segnen
bist du schon hier

ich höre keine Stimme, spür kein Beben
was soll ich tun

Du hast gesagt, sei du ein Segen
ich breche auf

du gibst den Mut, ich lerne hören, sehen
du bist dabei

Monika Bohge

ZThG 8, 410-413, ISSN 1430-7820, © Verlag der GFTP 2003
ZThG 8 (2003), 410–410, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Theopoesie 411

Moderner Schöpfungspsalm
von Renate Wunstorf und Frank Ley

Am Anfang war physikalisch nichts. Unvorstellbar für uns. Keine Zeit,
kein Raum, nichts, woran Orientierung möglich  wäre. Doch Du, Gott
bist nicht von dieser Welt, Du warst vor Zeit und Raum. Und dann riefst
Du, Gott. Du riefst aus dem Nichts etwas ins Dasein. Von einem Punkt
aus breitete sich der Kosmos aus. Raum und Zeit begannen. Astrophysi-
ker sprechen heute vom Urknall. Noch heute breitet sich der Kosmos aus.
An der Spektralverschiebung können wir es messen. Ferne Sterne senden
uns ihr Licht. Wir können den Fingerabdruck deiner Schöpfung in den
Spektrallinien erkennen. Diese fernen Sterne bestehen aus den gleichen
Stoffen wie unsere Sonne. Wir kennen sie auch von der Erde. Aber die
Linien sind verschoben aufgrund des Dopplereffektes. Die Sterne entfer-
nen sich also von uns und je weiter der Stern  weg ist um so schneller
entfernt er sich. Der Kosmos dehnt sich also aus, ähnlich einem Ballon
der aufgeblasen wird.

Warum hast Du mein Gott den Kosmos in gerade drei Raumdimensio-
nen geschaffen, mit der Zeit als vierte Dimension? Warum ist der Kos-
mos in sich gekrümmt, so dass wenn man immer geradeausgehen würde,
man wieder am Ursprungsort ankäme? Warum ist die Lichtgeschwindig-
keit 299792 km/s? Warum ist die Zahl π = 3,14159…? Warum gilt das
Hebelgesetz? Warum ist Masse verdichtete Energie? Was macht Masse
schwer und warum ziehen sich die Massen an? Du hast Dir das Licht ein-
fallen lassen? Manchmal denken wir es uns als eine elektromagnetische
Strahlung, eine Wechselwirkung von elektrischen und magnetischen
Feldern. Wir können seine Schwingungshäufigkeit angeben und daraus
seine Wellenlänge. Aber damit können wir nicht erklären, warum die
Schwerkraft großer Sterne das Licht ablenkt, es gewissermaßen um die
Ecke gehen läßt. Wir können es auch durch ganz kleine Teilchen, durch
Photonen beschreiben. Dann könnten wir es wissen, warum diese von
den Sternen angezogen werden. Aber damit können wir andere Effekte
nicht mehr erklären, z.B. den Dopplereffekt. Du hast Dir damit  wirklich
etwas Tolles einfallen lassen, etwas für das unsere Köpfe mit unseren be-
grenzten Denkmodellen viel zu klein sind. Wir müssen immer wieder
zwischen dem Flickwerk unserer Modelle umschalten um mal diesen,
mal jenen Effekt erklären zu können. Aber das Ganze bekommen wir
nicht in den Blick.

Und dann hast Du die Materie geschaffen. Keiner weiß woher sie kam.
Wir wissen heute nur, dass sie eine besonders dichte Form von Energie
ist. Wir können sogar bei der Kernspaltung begrenzt Masse in Energie
verwandeln. Nicht immer aber ist uns dieses Wissen zum Segen gewor-
den. Aber wir können keine Energie oder Masse vernichten oder erzeu-
gen, nur wandeln können wir von einer Form in die andere. Du aber hast
das alles geschaffen. Ganz unscheinbar war sie da am Anfang, die Mate-

ZThG 8 (2003), 411–413, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



412 Theopoesie

rie. Wasserstoff-Moleküle, ganz fein verteilt, kaum sichtbar. Und dann
riefst Du sie zusammen an einigen Stellen im Weltall. Immer dichter
wurden die Wasserstoffwolken. Du hattest die Materie so geschaffen,
dass sie sich anzieht. Irgendwo ist es dann zum ersten Mal passiert. Aber
wieso? Zwei Atome von schwerem Wasserstoff verschmolzen zu einem
Helium-Atom. Gewaltige Energie wurde dabei frei, und schon taten an-
dere Atome es ihnen gleich. Eine Kettenreaktion setzte ein. Der erste
leuchtende Stern war geboren!

Viele, viele weitere entstanden. Aber sie leuchten nicht ewig. Viele
Sterne sind schon vergangen. Aus ihnen sind erst rote Riesen und dann
weiße Zwerge geworden. Noch größere wurden zu schwarzen Löchern,
die alles in ihrer Nähe verschlingen. Sogar das Licht kann ihnen nicht
mehr entweichen und sogar die Zeit bleibt in ihnen stehen. Wenn ich da-
ran denke, wird mir ganz schwindelig. Die Zeit scheint uns Menschen so
absolut zu sein. Aber das stimmt ja gar nicht. Sie ist relativ. Sie hängt da-
von ab, wie schnell ich mich bewege! Albert Einstein war der erste, der
das erkannte. Aber Du bist der Herr über alles. Du läßt Sterne entstehen
und wieder vergehen. Du bist auch der Herr über die schwarzen Löcher
in denen die Zeit endet. Du setzt Anfang und Ende und auch unsere Zeit
ist in Deinen Händen! Herr ich staune und ich lobe Dich!

Nicht nur das ganz Große ist Dir wichtig, sondern auch im Mikrokos-
mos hast Du für Ordnung gesorgt. Nur auf ganz bestimmten Niveaus
können sich die Elektronen im Umkreis der Atomkerne aufhalten. Da-
zwischen sind sie nie. Du hast es Ihnen streng verboten. Und doch kön-
nen sie wechseln von einer Bahn zur anderen. Wenn sie es nicht könn-
ten, hätten wir kein Licht. Sie müssen also durch einen Bereich durch, wo
sie gar nicht sein dürfen. Das widerspricht unseren gängigen Vorstellun-
gen. Und doch ist es so! Ich merke, dass unser Wissen doch sehr begrenzt
ist. Vieles werden wir bestimmt noch entdecken. Ich bin richtig gespannt
darauf, was uns dieses Abenteuer Forschung noch alles bringen wird.

Oft öffnen sich uns Türen in diesem uns noch sehr unbekannten Ge-
bäude Deiner Schöpfung. Aber danach befinden wir uns sehr oft in ei-
nem neuen Raum mit vielen weiteren neuen Türen, von denen wir im
Augenblick nicht wissen, wie sie sich öffnen und wohin sie uns führen.
Bestimmte Türen werden uns allerdings immer verschlossen bleiben.
Wenn wir z.B. ganz exakt sagen wollen, wo sich ein Teilchen befindet,
bleibt uns völlig unklar, wie schnell es sich bewegt. Oder wir wollen ganz
exakt wissen, wie schnell es ist. Aber dann wissen wir überhaupt nicht,
wo es ist. Beides zusammen geht nicht exakt zu bestimmen. Wir können
also alles nur begrenzt genau wissen. Werner Heisenberg hat uns mit
diesem Beispiel darauf hingewiesen, dass es Dinge gibt, die wir prinzipi-
ell nicht erkennen können, ganz gleich wie gut unsere Messgeräte auch
noch werden könnten. Eine weitere tolle Sache, die Du gemacht hast, ist
der Kohlenstoff. Da kann man fast alles mit machen. Kein Baustein aus
dem Baukasten Deiner Materie ist so vielseitig. Ich staune immer nur,

ZThG 8 (2003), 411–413, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Theopoesie 413

was unsere Chemiker an Kunststoffen daraus zu Wege bringen. Aber Du
hast noch etwas viel Größeres daraus gemacht. Du hast Leben entstehen
lassen. Eiweißketten, Einzeller … Ja, Materie, die in Lage ist, sich selbst
wieder zu reproduzieren. Unvorstellbar!

Nach den Gesetzen der Wahrscheinlichkeitsrechnung hätte das fast
nicht passieren können. Dass sich alle Menschen auf dieser Welt am 27.
Mai dieses Jahres zwischen 10.00 Uhr und 10.01 Uhr MEZ beim Auto-
fahren und gleichzeitigem Telefonieren mit ihrem Handy den linken
Zeigefinger in der Nase zerbrechen werden und dabei ›Heureka‹ rufen,
ist schon fast absolute Gewissheit gegenüber der Wahrscheinlichkeit,
dass Leben überhaupt entstehen konnte. Aber es wurde! Und die Bedin-
gungen auf unserem Planeten waren so, dass es sich weiterentwickeln
konnte. Wir wissen heute, wie schmal der Bereich der Bedingungen ist,
in denen Leben möglich ist. Nur unsere Erde mit ihrem Abstand zur
Sonne hat die entsprechenden Temperaturen. Ein wenig näher wird es zu
heiß und ein wenig weiter weg wird es zu kalt. Ich kann nicht anders, ich
muß es glauben: Wenn Du da Deine Finger nicht drin gehabt hättest,
wäre es beim Chaos geblieben und es wäre aus der ganzen Sache nichts
geworden!

Aber jetzt kommt der eigentliche Clou: Du hast auch mich geschaffen.
Und das ist doch das, was mich am meisten wundert. Manchmal gibt es
Zeiten, da zweifele ich an mir selbst. Da denke ich, warum ich gerade so
bin, wie ich bin mit all meinen Macken und Fehlern und mit meiner
Schuld. Und dann komme ich mir so entsetzlich überflüssig vor. Aber
dann muß ich es mir immer wieder sagen lassen: Du hast mich so ge-
wollt. Du hast mich so geschaffen, wie ich bin! Natürlich habe ich auch
selbst etwas aus mir gemacht, und dafür bin ich auch verantwortlich.
Auch für meine Schuld und für meine Fehler!

Und doch, Du hast Dir mit mir etwas gedacht. Ich bin nicht nur ein
Zufallsprodukt, keine zufällig neue Kombination von DNS-Molekülen.
Genauso diese Welt, soll sie nur Zufall sein? Nein, Du hast Dir auch bei
ihr etwas gedacht. Etwas einmalig Großes auch wenn wir das nicht im-
mer gleich erkennen können. Ein Gedanke von Dir bin ich! Wenn das ja
so stimmt, dann muß ich mich fragen: Was habe ich aus dieser Welt ge-
macht? Hängt das nicht damit zusammen, was ich aus mir gemacht
habe? Ich habe oft genug mein Lebensziel, das Du mir vorgegeben hast,
verfehlt. Sünde nennst Du das. Ich weiß, ich muß an vielen Stellen neu
anfangen. Ich wünschte mir, dass es auch bei mir ab und zu so einen Ur-
knall gäbe, wo die Zeit wieder neu zu laufen beginnt und ich aus meinem
schwarzen Loch herauskomme. Aber Du hast ja tatsächlich so einen
Neuanfang mit uns gemacht. Durch Deinen Sohn Jesus Christus hast Du
die Zeitenwende herbeigeführt und einen schöpferischen Neuanfang mit
uns Menschen gemacht. Das Leben kann noch einmal beginnen! Ich
danke Dir dafür!

ZThG 8 (2003), 411–413, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Gesellschaft für Freikirchliche Theologie
und Publizistik e.V.

Mitglieder der Gesellschaft für Freikirchliche Theologie und Publizistik e.V.
(Stand: April 2003)

Vorstand:

Dr. Kim Strübind (Vorsitzender)
Dr. Ralf Dziewas (stellv. Vorsitzender)
Olaf Lange (Geschäftsführer)
Wolfgang Pfeiffer (Schatzmeister)
Michael Holz
Michael Stadler
Bernd Wittchow

Theologischer Beirat:

Prof. Dr. Erich Geldbach
Dr. Dietmar Lütz
Dr. Thomas Nißlmüller
PD Dr. Andrea Strübind
Dorothee Dziewas
Irmela Wedler

Athmann, Peter-Johannes, Nürnberg

Barthel, Mathias, Stein
Blonski, Janusz, Igersheim
Braun, Ralf, Karlshuld
Brinkmann, Walter, Neukirchen-Vluyn
Brockhaus, Dr. Ekkehard, Berlin
Bruske, Wolf, Forchheim
Bubenzer, Friedrich Karl, Wiehl
Busche, Dr. Bernd, Bremen

Claußen, Dr. Carsten, Princeton 
(USA)

Dienel, Prof. Dr. Peter, Wuppertal
Duncan, Andrew, Gladbeck
Dziewas, Dorothee, Wuppertal
Dziewas, Gerhard, Wilhelmshaven
Dziewas, Dr. Ralf, Bernau

Ebeling, Matthias, Eberswalde-Finow
Eberbach, Ute, Nürtingen
Eisenblätter, Harold, Hamburg
Eisenblätter, Dr. Winfried, Mölln
Endmann, Andreas, Münstertal
Eßwein, Matthias, Siegen
Ewe, Jutta, Schwarzenbek

Fiedler-Scheffner, Marita, Duisburg
Fischer, Mario, Darmstadt
Fischer, Markus, Wannweil
Form, Hans Josef, Sankt Augustin
Frisch, Dr. Hans, Nürnberg
Füllbrandt, Dorothea, Hamburg
Füllbrandt, Prof. Walter, Hamburg

Geldbach, Prof. Dr. Erich, Bochum
Graf, F.-Rainer, Neubiberg

Hahm, Werner E., Moers
Hamann-Neves, Anne, München
Haupt, Gesine, Schleswig
Heckmeier, Werner, Reichertshofen
Heintz, Udo, Hannover
Heinze, Dr. André, Falkensee
Hermann, Gerhard, Wiehl
Herzler, Hanno, Greifenstein
Hinkelbein, Ole, Varel
Hitzemann, Günter, Hamburg
Hitzemann, Ingeborg, Hamburg
Hobohm, Jens, Berlin
Hobohm, Maja-Dorothee, Berlin
Hoffmann, Klaus Jakob, Limburg
Holz, Michael, Bochum
Hoster, Stephan, Nürnberg
Hundhausen, Edmund, Weiler

Janzen, Dr. Anna, München

Kasparek, Hans Werner, Konstanz
Katzenbach, Dr. Tibor, Nürnberg
Kleibert, Friedrich, Bremen
Kohl, Dieter, Dülmen
Köhler, Manja, Berlin
Kohrn, Andreas, Mainz
Kolbe, Markus, Hamburg
Kolbe, Vera, Hamburg
Kormannshaus, Olaf, Berlin
Kotz, Michael, Dinslaken
Krause-ter Haseborg, Axel, Kronshagen

ZThG 8 (2003), 414–415, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Mitglieder der Gesellschaft für Freikirchliche Theologie und Publizistik e.V. 415

Krötsch, Dr. Ulrich, München
Küpper, Eva, Kiel
Kusserow, Bernd, Erlangen
Kusserow, Gisela, Erlangen

Lange, Dorette, Neckarsteinach
Lange, Olaf, Neckarsteinach
Liese, Dr. Andreas, Bielefeld
Löding-Ehrenstein, Reinhild, Monheim
Lüdin, Manuel, Braunschweig
Lüers, Dr. Harm Gerd, Oldenburg
Lüllau, Edgar, Karlsruhe
Lütz, Dr. Dietmar, Berlin

Mallau, Prof. Dr. Hans-Harald,
Reutlingen

Manns-Düppers, Beate, Frankfurt
am Main

Mansel, Reiner, Zürich (CH)
Mantei, Detlef, Großinzemoos
Martin, Donat, Neckarsteinach
Marzahn, Werner, Lappersdorf
Mauschitz, Herwig Hermann, Bonn
Mayordomo-Marín, Dr. Moisés,

Bern (CH)
Menge, Mathias, Berlin
Mitschke, Dieter, Ingolstadt
Mittwollen, Karin, Weener
Molthagen, Prof. Dr. Joachim, Hamburg
Mulack, Adolf, Heidenheim

Nachtigall, Astrid, Hamm
Neubauer, Hannes, Pfaffenhofen
Niedballa, Dr. Thomas, Neuss
Nißlmüller, Dr. Thomas, Schlangenbad
Nittnaus, Lothar, Binningen bei Basel

(CH)

OLD-Satz digital, Neckarsteinach

Pfeiffer, Dagmar, Tangstedt
Pfeiffer, Ulrike, Hamburg
Pfeiffer, Wolfgang, Hamburg
Pieneck, Dr. Fred, Bad Salzuflen
Pilnei, Oliver, Tübingen
Pithan, Klaus, Kaufbeuren
Poetz, Martin Christoph, Darmstadt
Prieß, Werner, Hamburg

Reichardt, Lutz, Neu-Anspach
Reichert, Thomas, Berlin
Röcke, Lutz, Wuppertal
Rothkegel, Martin, Hamburg

Sager, Dirk, Bad Homburg
Sager, Heinz, Bad Homburg
Schäfer, Hannah, Bochum
Schake von Hantelmann, Frank,

Diepoltshofen
Schaper, Ingo, Malchow
Schlachta, Astrid von, Innsbruck (A)
Schönknecht, Tom, Puchheim
Schröder, Dr. Mechthild, Berlin
Schroer, Heinz-Rainer, Hamm
Schulz, Joachim, Mülheim
Schuster, Volkmar, Ahlen
Schwarz, Jürgen, Müllheim
Seibert, Thomas, Wustermark
Specht, Irene, Aschaffenburg
Stadler, Michael, Freilassing
Stanullo, Irmgard, Nürnberg
Steinbrink, Axel, Bad Sassendorf
Steinbrink, Ursula, Bad Sassendorf
Stevenson, David M., Unterschleißheim
Strehlow, Volker, Berlin
Strübind, PD Dr. Andrea, München
Strübind, Dr. Kim, München
Stummvoll, Bernd, Berlin

Tesch, Klaus, Wuppertal
Tosch, Silke, Mönchengladbach

Vereinigung Bayern im BEFG, Nürn-
berg

Vindigni, Dr. Giovanni, Kiel

Wahl, Hartmut, Velbert
Wedler, Irmela, München
Wehrstedt, Markus, Wustermark
Weichert, Christoph, Flensburg
Welzel, Eckhart, Dortmund
Wieser, Dr. Friedrich Emanuel, Wien (A)
Windgassen, Karl-Friedrich, Ratingen
Wittchow, Bernd, Hermersdorf

Zabka, Andreas Peter, Wustermark
Zimmer, Dirk, Herford

Die »Gesellschaft für Freikirchliche Theologie und Publizistik e.V.« ist in das Ver-
einsregister der Stadt Hamburg eingetragen. Sie ist als gemeinnützig und wissen-
schaftsfördernd staatlich anerkannt.

ZThG 8 (2003), 414–415, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



416 Gesellschaft für Freikirchliche Theologie und Publizistik e.V.

Mitglieder der Theologischen Sozietät
im Bund Evangelisch-Freikirchlicher Gemeinden

(Stand: April 2003)

Vorsitz:
Prof. Dr. Erich Geldbach (Sprecher)
Astrid Nachtigall (stellv. Sprecherin)

Athmann, Peter-Johannes, Nürnberg

Claußen, Dr. Carsten, Princeton
(USA)

Dziewas, Dr. Ralf, Bernau

Geisser, Christiane, Wustermark
Geldbach, Prof. Dr. Erich, Bochum

Heinrich, Lars, Velbert
Heinze, Dr. André, Wustermark

Laatsch, Werner, Dortmund
Lange, Olaf, Neckarsteinach
Lütz, Dr. Dietmar, Berlin

Mallau, Prof. Dr. Hans-Harald,
Reutlingen

Meyendorf, Prof. Dr. Rudolf, München

Nachtigall, Astrid, Hamm
Niedballa, Dr. Thomas, Neuss
Nißlmüller, Dr. Thomas, Schlangenbad

Spangenberg, Dr. Volker, Wustermark
Stadler, Michael, Freilassing
Stiegler, Dr. Stefan, Wustermark
Strübind, PD Dr. Andrea, München
Strübind, Dr. Kim, München
Swarat, Dr. Uwe, Wustermark

Walter, Dr. Matthias, Sindelfingen
Wittchow, Bernd, Hermersdorf

Die Theologische Sozietät versteht sich aufgrund des »allgemeinen Priestertums«
als eine freie Gemeinschaft von Schwestern und Brüdern, die als Christen die theo-
logische Besinnung in ihrer Freikirche als eine innerkirchlich notwendige und zu-
gleich öffentliche Aufgabe verstehen und diese nach Kräften fördern. Theologie
wird in diesem Zusammenhang verstanden als die dialogisch zu vollziehende wis-
senschaftliche Selbstprüfung der Kirche hinsichtlich der ihr eigentümlichen Rede
von Gott sowie der daraus ableitbaren Glaubenspraxis. (Quelle: Statuten der Theo-
logischen Sozietät, I/3, ZThG 1 (1996), 237f.)

ZThG 8 (2003), 416–416, ISSN 1430-7820 
© 2020 Verlag der GFTP e. V., Hamburg



Theologie

Eifriger
als Zwingli

Die frühe Täuferbewegung
in der Schweiz

2003. 617 Seiten.
Gebunden.
€ 63,80 · ISBN 3-428-10653-9

In der Frühphase der Schweizer Reformation entstand das Täufertum als
eine radikalreformerische religiöse Bewegung. Ihre theologische Lehrbil-
dung, ihre Trägerkreise und ihre führenden Protagonisten werden in ih-
rem Verhältnis zu Zwingli und anderen Reformatoren eingehend darge-
stellt. Anhand detaillierter Quellenstudien wird die hohe Bedeutung der
frühtäuferischen Selbstorganisation als Lern- und Lebensgemeinschaft
herausgestellt. Unter den Laien, sowohl Männern als auch Frauen, entwi-
ckelte sich zunächst in freien Bibelkreisen ein Selbstbewusstsein, das auf
ein eigenständiges Urteilsvermögen in Lehrfragen pochte. Man strebte ei-
ne konkrete Kirchenreform an, die alle Bereiche des persönlichen und
kirchlichen Lebens umfassen sollte. Daher lautete ein zeitgenössisches Ur-
teil über die Täufer, sie seien »eifriger als Zwingli«. Ausgangspunkt der
Darstellung ist der methodologische Paradigmenwechsel innerhalb der Ge-
schichtswissenschaft und dessen bedeutsame Auswirkungen auf die Täu-
ferforschung. Die Ergebnisse der bisherigen Forschung werden von der Au-
torin kritisch hinterfragt. Sie vertritt einen integrativen Forschungsansatz,
der die Bedeutung theologischer Motivationen mit den Ergebnissen der ge-
sellschaftsgeschichtlichen Forschung sachgemäß verbindet.

Inhaltsübersicht:

Der Stand der Täuferforschung · Die Methodologiediskussion in der gegen-
wärtigen Historiographie – dargestellt am Beispiel der Täuferforschung Pe-
ter Blickles Konzeption der »Gemeindereformation« · Die Vorgeschichte des
Schweizer Täufertums · Die Kontaktaufnahme der Prototäufer mit anderen
radikalen Reformatoren · Die Auseinandersetzung um die Tauffrage im
Herbst und Winter 1524 · Die Frühphase des Schweizer Täufertums · Die Ent-
wicklung in Zollikon (Januar bis März 1525) · Die zweite Täuferdisputation
(März 1525) · Die Entwicklung der Täuferbewegung in Zürich und Umge-
bung (1525–1527) · Die frühe Täuferbewegung in St. Gallen und Appenzell ·
Das Schleitheimer Bekenntnis · Ertrag.

.·

Bestellungen können an jede Buchhandlung gerichtet w
erden oder direkt an:

D
uncker &

 H
um

blo t · Postfach 410329, 12113 Berlin, Fax: 030/79000631
Duncker & Humblot

Berlin



  
ZT

hG
8/

20
03

Ve
rla

g 
de

r G
FT

P 
   

 •
   

  Z
ei

ts
ch

ri
ft

 f
ür

 T
he

ol
og

ie
 u

nd
 G

em
ei

nd
e

Zeitschrift für

ZThG • 8. Jahrgang • 2003 • Aus dem Inhalt:

          ( )weitere Beiträge s. Rückseite

Theologie und
Gemeinde

Dirk Sager 
Die Armen in den Psalmen

Michael Stadler 
Gottes Intervention in der Kains-
geschichte

Martin Grawert 
Die Bedeutung des Apostelkonvents 
für die paulinische Mission

Andrea Strübind 
Evangelisch-Freikirchliche Gemeinden 
der DDR aus der Sicht des SED-Staates

Tom Schönknecht 
Gemeindliche Entscheidungsfindung 
als Gruppenprozess

Alwin Porak
Das Prinzip Verantwortung und 
Pastorenausbildung im BEFG

Kim Strübind 
Die Apokalypse einer Freikirche

Erich Geldbach 
Brauchen wir eine Friedensbewegung?

Keith Clements 
Bonhoeffer über Kirche, Staat und 
Nation

Daniel Carro 
Baptistische Identität in Lateinamerika

Günter Hitzemann/Andrea Strübind 
Entstehungsgeschichte und Funktion 
des Schuldbekenntnisses von 1984

Beiträge der Symposien der Baptist 
World Alliance (BWA) in Berlin und 
    der Theologischen Sozietät in Elstal

Die in der 
 enthaltenen theologischen 

Beiträge stammen überwiegend von freikirchlichen 
Autoren und Autorinnen, die fundiert, kompetent 
und ohne ideologische Vorbehalte am theolo-
gischen Gespräch der Gegenwart teilnehmen.
Herausgeberin ist die 

 
Sie ist als gemeinnützig und wissenschaftsfördernd 
staatlich anerkannt.

• ein 
fördern, theologische Gesprächsforen 

schaffen sowie Theologie preiswert verbreiten;
• die Kluft zwischen 

 und den  überbrücken und auch 
die nicht akademisch Vorgebildeten an theolo-
gischen Fragestellungen Anteil nehmen lassen;

als eine inner-(frei-)kirchlich 
und zugleich die Grenzen der eigenen

Konfession überschreitende Aufgabe begreifen. 
Dabei sollen spezifisch freikirchliche Überzeu-
gungen in eine konfessionsübergreifende wis-
senschaftliche Theologie eingebracht werden;

• in theologischen Publikationsfragen beraten.

Möchten Sie mehr über die Arbeit der  wis-
sen, diese Arbeit unterstützen oder Mitglied der 

 werden?
• Vereinsmitglieder erhalten die »Zeitschrift für 

Theologie und Gemeinde« (ZThG) kostenlos
• Mitglieder genießen für ihre Publikationen 

ein Vorzugsrecht
• die Mitgliedschaft kann formlos bei der 

Schriftleitung beantragt werden (s. Um-
schlagsinnenseite)

• der Mitgliedsbeitrag beträgt z.Z.  30,– (für 
Verdienende) bzw.  15,– (für Nichtverdie-
nende) pro Jahr.

»Zeitschrift für Theologie und
Gemeinde« (ZThG)

»Gesellschaft für Freikirch-
liche Theologie und Publizistik e.V.« (GFTP).

Die GFTP will:

GFTP

GFTP

zeitgemäßes Verstehen des christlichen
Glaubens 

wissenschaftlicher Theolo-
gie Gemeinden

• Theologie notwen-
dige 

€

€

Bezugsquelle des Heftes:
Oncken, Medien für Gemeinden
Postfach 20 01 52, D-34080 Kassel
Telefax: 0561 / 5 20 05-54 oder
E-mail: buchhandlung@oncken.de

oder über die Internetadresse: www.GFTP.de

Weitere Beiträge dieses Heftes:

ISSN 1430-7820www.GFTP.de

Thomas Nißlmüller
Gedanken zur ZEIT

Wati Aier
Eine Herausforderung in Asien. Kultur und 
Theologie/Theologie und Kultur

Gerald L. Borchert
Ethnische Zugehörigkeit, Kultur und 
Staatsbürgerschaft im Neuen Testament

Zarko Djordjevic
Baptistische Identität und nationale Kultur

Nigel Wright
Identität, Kultur, Kirche und Staat. Lehren 
aus der frühen Kirchengeschichte

Christina Hillmann-Apmann
Quellen der freikirchlichen Gemeinde-
geschichte in Staats- und Kommunalarchiven

Hans-Volker Sadlack
Suchen. Und Finden? Aufgaben und Aufbau 
des Gemeindearchivs

Thomas Greiner
»Verstehst Du, was Du liest?« Jugendumfrage 
zum Thema Bibellesen

Friedrich Emanuel Wieser
Ein Plädoyer für ein »integrierendes Singen« 
in christlichen Gemeinden

Theologie und Verkündigung:
Wolf Bruske (Deuteronomium 5,1-3)
Peter-J. Athmann (2. Chronik 36,20-21)
Ralf Dziewas (Jesaja 42,1-9)
Kim Strübind (Matthäus 28,16-20)
Peter-J. Athmann (Epheser 4,1-6)

Theopoesie:
Monika Bohge (2 Gedichte)
Renate Wunstorf/Frank Ley (Schöpfungspsalm)

Mitgliederverzeichnisse der GFTP und 
der Theologischen Sozietät


